

જન્મ સુરતમાં ઇ સ ૨૩ મી આગષ્ટ જિલ્લા (૧૫ નું – દૂરા જે. ઇ.સ પ્રમા કોરોમ્ખર ૧૮૫૪

# CHANDRAKANT

#### TREATISE ON THE PRINCIPLES OF VEDANT

VOL II

BY

#### ITCHARAM SURYARAM DESAI

LATE EDITOR "GUJARATI"

Prop "Gujarati" Press

SEVENTH EDITION

#### THE "GUJARATI" PRINTING PRESS

SASSOON BUILDINGS, CIRCLE, FORT,

BOMBAY

1924

# (ALL RIGHTS RESERVED)

Printed by Madanial Itcharam Desar at THE "GUJARATI" PRINTING PRESS, Sassoon Buildings, Circle, Fort, Bo'that and Published by Natverlal Itcharam Desar and Babubhar Itcharam Desar at the above place.

# च नद्रका न्त

# वेदान्त ज्ञाननो खखर्यथ तृतीय प्रवाह—अच्युतपदारोहण

ભાગ ખીજો

#### કત્તો

#### ઇચ્છારામ સૂર્યરામ દેશાઈ

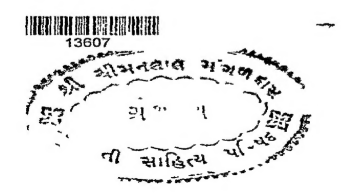
ધ્યચદશી'પર ટીકા લખનાર, 'ગુજરાતી'ના આઘ તત્રી, "ગુજરાતી" પ્રેસના માલીક, ઇં૦

સપ્તમ આદૃત્તિ

''ગુજરાતી" પ્રિન્દીંગ મેસ સાસુન ખિલ્ડીગ્સ, સકેલ, કાેટ**–મુંખઇ** સંવત્ ૧૯૮૧ ઇ. સ. ૧૯૨૪ મથમાવૃત્તિ ... ૧૯૦૦ મુદ્ધિત દ્વિતીયાવૃત્તિ ... ૧૯૦૨ પુન: મુદ્ધિત તૃતીયાવૃત્તિ ... ૧૯૦૯ રેશિધિત વર્ધિત અતુર્થોવૃત્તિ ... ૧૯૦૯ પુન: મુદ્ધિત પંચમાવૃત્તિ ... ૧૯૧૩ રેશિધિત વર્ધિત છઠ્ઠીચ્યાવૃત્તિ ... ૧૯૨૦ પુન: મુદ્ધિત સપ્તમાવૃત્તિ ... ૧૯૨૪ પુન: મુદ્ધિત

# E0508

સર્વ હક્ષ પ્રકાશકાએ સ્વાધીન રાખ્યા છે



# રા. રા. મન:સુખરામ સૂર્યરામ ત્રિપાઠી, નહિયાદ.

ે પરમ સ્નેહી,

આપ મારાપ્રતિ સદા પ્રેમદૃષ્ટિથી જેતા આવ્યા છો; મારા શ્રમની યોગ્ય રીતે પ્રશંસા કરી, મારા ઉત્સાહમાં નિત્ય વધારા કરતા રહ્યા છો; તથા ચંદ્રકાન્ત મૃષ્ણિ સાથે થયલા પ્રણાધચંદ્રાંશુના સંયમથી માનવ જીવનના કલ્યાણાર્થે અચ્યુતપદારાહણુરૂપ માણામૃતને ઝરતા આ તૃતીય પ્રવાહના ઉદ્દેસવને આનંદપૂર્વક વધાવનારા છો, વગેરે દર્શાવવા આ મૃષ્ણિ પ્રેમપૂર્વક સમપું છું, તે આપ સ્વીકારશા.

દેવરાયની એકાદશી, સવત્ ૧૯૫૭. તમારા સદાતા રતેહી ઇચ્છારામ સૂર્યરામ દેસા

# "ગુજરાતી" ત્રેસના पुरति अगवातं हेडाणुः— "ગુજરાતી" ત્રિન્દીંગ ત્રેસ ં બુક્સેલર્સ એન્ડ પંગ્લીશર્સ સાસુન બિલ્ડીંગ, સકેલ, કોર, સુંબંધ

# વિવેક

### ( પ્રથમાવૃત્તિ )

<del>-%</del>3000%-

સાવકાળના 'પ્રકાશ ' સદા વિલક્ષણતાયી ભરપૂર દ્વાય છે, અને એ ' પ્રકાશ 'ની પ્રભામાં અનંત રંગા તરંગિત થતા જણાય છે. એાગણીશમી ને વીશમી સદીના સંધિકાળમાં દબ્ટિસમીપ વૈલક્ષણ જ તરવરી રહ્યું છે:-સર્વમય ચૈત-યાત્માનું વિવેચન કેવળ જ જડભૂમિકાની ભાષામાં અનુપમેય સ્વરુપે કરવામાં આવે છે; અને અદ્દસુત અદ્દૈતદર્શન, જે વિશ્વના વિશ્વના વેદ છે. ત્રેમૈક્યના ગૃઢ મંત્ર છે, ને જેના સહવાસથી નવીન દિવ્ય દર્ષિ જ પ્રગટી નિકળે છે, જે સ્વરુપના અવલાકનથા વિશ્વનું વિશ્વ ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, તેવા અદ્વેતદર્શનને જડવાદીઓએ-પ્રેમના તત્રને નહિ સમજનારા-એાએ અરુચિકર જડ, આનંદરહિત, નીરસ ખનાવી મૂક્યું છે! અદ્વેતદર્શનના અ-નધિકારી જેના, જે દુરુપયાગ કરી પ્રતારહ્યા ને પાપની જ વૃદ્ધિ કરે છે, તે શબ્દ માત્રના ભ્રમથી જે કુતાર્કિકતા જન્મે છે, તેનું જ ક્ળ છે. આ કુતાર્કિકતાએ મનુ-ષ્યના જીવનને પારમાર્થિક ભૂમિકાયી ભ્રષ્ટ કરીને કેવી સ્થિતિને પમાજું છે, એને માટે શખ્ટા નથી ! અદ્વિતીય વ્યક્ષતા-પ્રેમ વ્યક્ષતા સ્પર્શ કરા, સ્પર્શ માત્રથી વિપુલ વિશ્વૈક્ય વ્યનુભવાશે–'જગદ્રબંધુ'ના શબ્દવૈભવથી નહિ; ચેતનને જાણા, કર્તવ્યમાં નહું ચેતન આવશે; શખ્દાના મિથ્યા વ્યાપાર ત્યજો, નવા છવનની સ્થિ-તિમાં ઉતરાશે-સ્વાર્થ સાથે પરમાર્થ કેવા નિકટના સંબધ ધરાવે છે, તે જ્ણારો. આ સનાતન છે કે. અબેદની પ્રમામાં એાગળી જનાર જ બેદના બ્રમના પારને પહોંચી વજા છે; અલંધ્ય પ્રેમના પારને પામનારા જ અદિલીય પ્રેમના સત્ય-સ્વરુપનું દર્શન પામી શકે છે. આ ગ્રન્થના ઉદેશ અનંતબેદતાની અભેદતા દર્શા-વવાના છે. બેદતાના આદર્શમાં અભેદતાનું દર્શન કરાવવાના છે.

વિશ્વના પ્રેમ એવા અલેકતામાંથા એક્યનું જ્ઞાન કરાવે છે. જો સૃક્ષ્મ કૃષ્ટિપાત ચાપાસ કે એકપાસ નિપુણતાથી કરીશું, તા અવિલાકારો કે, રાજ્ય કે વ્યવહાર, ધર્મ કે કર્મ, એ સર્વમાં અદિતાય-પરધ્ધસનું દર્શન છે! પણ એનું રહસ્ય જાણનાર પણ જણી શકતા નથી, તા અજાણનું શું ગર્જું? પરતુ આવું સલ, જે સાદું ને કશી પણ ડાપટીપ વગરનુ છે, તે જાણવાન, અહુણાની પ્રવૃત્તિ-પ્રકૃતિ સમર્થ નથી–તે તા કંઈ નવા નવા તરંગમાં મૌજ માને છે; તે રાગદેપમાં રસળે છે; તે જગતમાં કંઈ નવુ ને સત્ય જોય છે–વિશ્વમાં તેથી જૃદું જ! પુરાણ તે અસત્ય! દુનિયાંદારીના દાઢચતુરા દેવીસંપત્ માટે નિર્માણ થયેલી ઉત્કૃષ્ટ

મ્યલિલાયાને, પારમાર્થિક ઉદાર અને ઉત્કર્પકારક વાતાને તુવ્છ અને કંડા પેઢાન રની ગપામાં ગાઠવી દે છે. આવી દાઢડાહી ચાતુરી કદાચ વ્યવહારમાં ઠીક ગણાય: પરન્ત તે અદિત કરનારી, સવર્ણની થાળાઓમાં લાહાની મેખરૂપે છે! વ્યવસારકુશળ મનુષ્ય, કનક, કોતા ને કોર્તિને ભલે ભજે, અનેક ખટાટાય કરીને લાલે ખાદરાહી ભાગવે; પણ અંદેતમાં લીન પરમ રહસ્યના નાતાની આનંદી દુનિયાં તેની પાતાની છે, ને તેમાં તે આનંદનાં લહરીયાં લે છે. આવી આનંદી લહરમાં લીન થતાં પ્રાણી માટે, જેમ્પાને દુનિયાં જલ જામા, મર જામા, ધર જાઓ-તેની તમા નથી, તેવાઓને માટે, અને જેઓ પ્રેમનું શુદ્ધ સ્વરૂપ સમજે છે તેવાએાને માટે આ દૈતમાં અદ્ભેતરૂપે ભાસતા હતીય પ્રવાહ છે. આ પ્રવાહ અબેદતાના વિશાળ અને ઇન્દ્રિયાતીત સ્થાનમાં વહો ગયા છે. મારી સાથે તમે આવા, ત્યાં (ક્યાં ? વ્યક્ષધામમાં) તમાને મણિમાણિક્યમય વ્યમર સુંદર તીર દર્ષ્ટિએ પડરો, સહજાનંદના સાગર દર્ષ્ટિએ પડરો, પરમાણુનું વિશ્વ દર્ષિએ પડશે! લાહિક તીલ્યુ સ્પર્શવાળાં રત્ના ત્યાં નથી, તેપર તા ક્ષણભર ખેસી શકાય જ નહિ–ખેસતાં જ તાપ થાય! પણ ત્યાંનાં રત્નનાં આસનાે કામ-ળમાં કામળ ને સુખદમાં સુખદ છે, તે દરિએ પડશે; સમષ્ટિભાવનાથી વ્યષ્ટિ-સ્વરુપના લય થતા દરિએ પડશે! મારા જેવા થાએા, ત્યાં તમને નિત્યના સુખદ સરાદ સંભળાવીશ–વાસનાથી માહિત કરનારી નહિ, પણ વિશ્વૈક્યના વિપુલ **હદયહારક ગાનના મંત્રતે**। અશ્રાવ્ય ધ્વતિ સુણાવતારી અધ્સરા દર્શાવીશ ! ત્યાં હું તમાન ખતાવીશ કે, જે આનંદ આ વિશ્વમાં છે તે આનંદ ત્યાં નથી. ત્યાંના આર્નદ પ્રકાશથી ઝળહળતા ને નિત્ય છે-નેત્રને દુઃખદ નહિ, પણ સુખદ છે. જે મ્યાનંદમાં વ્યવહારચતુર મૌજ માને છે, તે અકપકાળી છે; પારમાર્થચતુરતા આનંદ અદ્વિતીય અને અમર છે! પ્રવાહના પારના આનંદ ચિર સ્થિર છે; યુવા કે જરા રહિત છે–મન અને શરીરની પારનાે અમર પ્રેમમય છે. અભેદમાં વિજય પામ્યાથી જે શાન્તિમય વ્યાનંદ પ્રાપ્ત થાય છે તે, પ્રેમ-છવન ને સત્તાના પરમ ક્ળના દાતા છે. એ કુળ વાસનાક્ષયથી પ્રાપ્ત થાય છે. વાસના રહિત થવું, એ જ માેક્ષ-દિવ્ય પ્રેમા થવું એ જ માક્ષ, જન્મ મરણરહિત થવું, એ જ માક્ષ; અને ત્યાં જ પ્રકા! એ હ્યલ કર્યાં ? વાસનાક્ષયથી જન્મમરણને પાર પહોંચી, પરહાલ સ્વરુપ જોવા માટે ધન્વંતરિએ કહેલાં દિગ્ય નેત્ર લાવા. હું તમને ખતાવીશ કે તે વ્રક્ષ મ્મા રહ્યું!\*

<sup>\*</sup> સ્વર્ગના વૈદરાજ ધન્વન્તિ, આ લાકમાં આયુર્વેદના પ્રચાર થવા માટે, કાશીના રાજાને ત્યાં જન્મી, ઐશ્વર્યસુખ સંપાદન કરી, વનવાસમાં વસ્યા ત્યારે તેમની સંગે અતિક શિષ્યા હતા. તેઓને આયુર્વેદનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન થયું; તે પછી એક સમયે સર્વે શિષ્યમંઠળ પૂછ્યું: "લે દેવા આપે અમાને વનસ્પતિ આદિના ગુણુંદાય અતાવ્યા,

આવા અબેદપણિના માર્ગદર્શક આ ગ્રંથ છે. રચના મેં નવીન કરેલી જણાશે. અદ્દેતવાદીઓને શંકા થશે; પરંતુ ગૃઠતામાં સતત અબ્યાસના પ્રકાશ જણાવાથી સાધકને 'સત્ય' તત્ત્વનું દર્શન થશે. તે છતાં હું જાહું છું કે, એ દર્શનની મારી કૃતિમાં કર્યા મેં ઠાકર ખાધી છે; હું જાહું છું કે, ક્યાં ન્યૂનતા રહી છે; હું જાહું છું કે, મારા ખચાવ નથી; અબેદજ-નિત્ય છે, છતાં એવા અબેદને મેં બેદવાળું ખતાવી અબેદપણાનું અવલંખન કર્યું છે! અને આ પણ જાહું છું કે, બેદમાંથી અબેદતાનું—અનંત લીલામય અબેદતાનું જ દર્શન કરા-વવાના પ્રયાસ પણ કાધા છે. આ પ્રયાસનું રફાટન કરવાને માટે વિવેચકની જરૂર છે. જ્યાં મારાથી અન્યું છે ત્યાં હું પંડે જ વિવેચક થયા છું. પણ ગન્ચવિસ્તારના ભયથી ને એવા વિસ્તારવાળા વિવેચનપ્રતિ વાચક—જિજ્ઞાસના ભાવ ખરાખર થાય કે ન થાય, એ શંકાથી, મેં કેટલંક ત્યછ દીધું છે. છતાં જો હજારે એક પણ જિજ્ઞાસના એ ઉપર પ્રેમ થશે, લાખે એકાદને પણ ગંબાર વિચાર કરવા જેટલી વાત પ્રાપ્ત થશે, તો માનીશ કે, મેં કંઈ કાધું છે, તે એ જ મારા સંતોપ—એ જ મારા આનન્દ—એ જ પુરુપાર્થનું ક્ળ!

ચન્દ્રકાન્તના પ્રથમ ભાગ ખહાર પદ્યાને આજે દશ વર્ષ પૂર્ણુ થાય છે. પૂર્ણ કરવા ઇચ્છા અસીમ હતી, પણ કાર્યવશાત્ કેટલાક સમય તેપર લક્ષ દેવાયું નથી. થાંકુંક લખાયું, યંત્રમાં મૂકાયું, પાછું વિદ્ય નહ્યું; અને તેમ થવાથી કાર્ષ કાર્ષ સ્થળે દાવા રહી ગયા છે—ખેદપ્રદ દાષા છે, તેને માટે વાચક ક્ષમા આપશે. છતાં લાંબે સમયે પણ આ અદ્દેતદર્શન પ્રગટ થાય છે, તે પ્રસંગે મારી એટલી જ પ્રાર્થના છે કે, વૃત્તિમાં માળા ને રાગમાં ઘેલા—પ્રેમ-લાઓએ, પ્રેમ, મૃદુતા ને સર્વમયતાથી લદખદ અનેદ—અદ્દેત પ્રેમને, સૂધી ગાંઠ જેવું કરી મૂક્યું છે. તેઓ આ પ્રેમનું રહસ્ય સમજે તા મારી કૃતિની સફલતા જ છે! શાંતિ

દેવરાયની એકાદશી સંવત્ ૧૯૫૭

ઈચ્છારામ સૂર્યરામ દેસાઇ

શરીરમાં રહેલી શિરાએ કેઈ ક્રાયા સ્થાનમાં રહે છે, તે સ્થાન પણ અતાવ્યાં, ક્રાયા સ્થાનમાંથી રાગના હદ્ભવ થાય છે તે સ્થાના ખતાવ્યાં, વાયુનાં સ્થાન, કફનાં સ્થાન, પિત્તનાં સ્થાનો અતાવ્યાં, પણ જે ⊃વવડે આ આણું શરીર સર્વ વ્યાપાર કરી શકે છે, તેનું સ્થાન ખતાવ્યા !" ૠપિદેવ તે સાંભળા ખાલ્યા, "તે સ્થાન જોવા માટે દિવ્ય મક્ષુ જોઇએ, તે લાવા, હું તમાને તે સ્થાન ખતાવીશ !"

# अ शु य

પ્રાચીન પરમાર્થવીરજ્ઞાની મહાત્માંએાએ, શાંસ્ત્રવચનથી, ગુરુના અદિશધી વ્યત્તે સ્વાત્માનુભવથી, જે પરમભાવનાનું દર્શન કરાવ્યું છે, તેમાં વ્યવહાર અને પરમાર્થ, સંસાર અને માેક્ષના તત્ત્વાનું દર્શન કરાવી, પરમ સસ જે અદે-તાત્મદર્શન, તેના અનિર્વયનીય ભવ્ય પ્રકાશમાં જગતના છવાને આણી મૂકયા છે, અને તેના સામર્થ્યમાં માહિત થઈ, માક્ષ, મુક્તિ, પરમધામ, નિર્વાણ, ટેવલ્ય, એવા ભિન્ન ભિન્ન નામથી વાલાતાં પદ પામવાની આતુરતામાં માહિત થયેલા છવાને-મુકેલા છે. એને પરમપદ કહેા કે સલ જ્ઞાન કહા-તેનું સ્વરૂપ <u> ખહ</u> સાદા**ઇ**થી તે સીમારદિત દર્શાવાયલું છે. ધર્મની આજકાલની ચાલ થયેલી પ્રકૃત્તિ સસ્પષ્ટતાથી દર્શાવે છે કે. આ જગતના છવાને કલ્યાણની પરમ ઇચ્છા છે. છન્દગી ક્ષણુલંગુર છે. કયાં સુધી ટકનારી છે, તે કેાર્ક જાણુતું નથી**.** છવન એકું ક્ષણિક છે કે, ક્ષણ માત્રમાં આ દેહ નિસ્તેજ થઈ જશે, પરંતુ પછી તે કર્યા જશે, ને સાં શી ગતિ ઘશે, તે સર્વ અંધકારમાં છે. હતાં તે જાણવાને પ્રાણી માત્ર આતુર છે⊸એમાંએ, પ્રત્યેક પ્રાણી–અથાક પ્રવૃત્તિમાન પ્રાણી પણ જન્મમરણની જંજાળમાંથી ધૂટી મુક્તિ જ મેળવવાને આતુર રહે છે:-કાઈ સાગીપ્ય મુક્તિના તા કાર્ક સાયુજ્ય મુક્તિના, દાઇ સાલાક્ય મુક્તિના તા કાર્ક સારુપ્ય મક્તિના અભિલાપી છે. એમ ત્રગુરીવનમાં જ આસક્તિ ખતાવે છે~ એટલા જ માટે કે, પ્રાણીમાત્રે સંસારની પ્રવૃત્તિ દુ:ખદાયી ગાની નથી, પણ જે અગાચર-મદશ્ય છતાં સત્તાધારી છે; તેમાં જ સખ માન્યું છે.

છવને કાર્ક જણાવે છે કે, એ જ સુખ સત્ય છે. પરંતુ એ સુખ એકાંત વનની પર્શુકૃટીમાં રહેવાથી પણ મળે તેમ નથી, પર્વતની એકાંત ગુઢા-જ્યાં ચંદ્ર સૂર્ય કે તારાઓના પ્રકાશ પ્રવેશ થવા પામતા નથી ત્યાં સમાધિયસ્ત રહેવાથી પણ પ્રાપ્ત થતું નથી, અથવા દેવળે દેવળે કરી, ઘંટાનાદ ખજાવી, પાપના પરિતાપ કરી, ગાલપર તમાચા મારી, નાક નિસરણી કરવાથી પણ મળતું નથી; પરંતુ સમષ્ટિરુપ પરમ સ્વરુપથી આકર્ષાઈ, જે છવ ઈશ્વરમાં નિષ્કામ પ્રેમ પ્રયોજે છે, તે જ તેને પામે છે-ફળની આશારહિત ખની ભજે છે-વાસનારહિત ખની ભજે છે, તેને જ તેનું કળ કાળક્રમે મળે છે. એ ફળ અદ્દેત મંત્રથી મળે છે, પરમ પ્રેમથી પ્રાપ્ત થાય છે-વિશુદ્ધ પ્રેમથી અનુંલવાય છે. અને તે જ પરમ સુખનું સ્થાન છે. આ સ્થાન કરિપત નથી, પણ સસ છે; ને તેને પરમ પુરુષાર્થનું અલિમાન રાખનાર નહિ, પણ સ્વાત્મતત્ત્વના અનુલવી પ્રેમી જ ભાગવવાને ભાગ્યશાળી ખને છે.

્ આવું લાગ્ય ભાગવવાને અનેક છવા આતુર છે, એ આ મણિતા સેવાયા સમજાય છે. અનેક છવાની આતુરતા પૂર્ણ થવા, છવન અને પ્રેમનું ઐકય અપરાક્ષ લોગવવાને લાગ્યશાળા ખને, તે માટેનું સત્ય આ ગ્રંથમાં દર્શાવ્યું છે. આતમા માત્રતી એકતા પરમાત્મામાં અનુસવવાથી આ કાર્ય સફળ થાય છે. અહં પ્રત્યયની નાસ્તિ જ આ સર્વ સુખપ્રાપ્તિનું મૂળ છે. નિષ્કામ—અનન્ય લક્તિ જ પ્રભુ સામીષ્ય કરે છે. એવું સુખ મેળવવાને અનેક પ્રાણી તલસે છે: પરંતુ સાધનરહિત, પ્રયત્નરહિતને તે પ્રાપ્ત કેમ થઈ શકે ? તથાપિ કંઈ કંઈ પ્રયત્ના થવા લાગ્યા છે, એ આનંદદાયી છે. પરમાત્મામાં પૂર્ણ પ્રેમ કરી એકતા કરવી, એ જ સર્વ સાધનમાં શ્રેષ્ઠતમ સાધન છે, એવું સાધન આ ગ્રંથમાં સધાવ્યું છે, તેથી જ તેના પ્રતિ લેદિાની સારી ભાવના થવા પામી છે. તેને માટે તેને જ પ્રણામ કરા, કે જે સૌની સન્મતિના દાતા છે.

આ દ્વિતીયાવૃત્તિમાં અસાધારણ ફેરફાર કરવામાં આવ્યા છે, ધણા વધારા કરવામાં આવ્યા છે, રચનામાં પણ થાડાક ફેરફાર થયા છે. ધણાકાની ઇચ્છા એવી પણ જાણવામાં આવી છે કે, એપર સંપૂર્ણ ટીકા થાય તા બહુ યાગ્ય થાય. એ માટે અવકાશ જેઇએ. આ શ્રંથના ત્રીજા લાગના પ્રારંલ કરવા માંઓ છે, જે કાર્ય પૂર્ણ કરવાનું છે, તેથી મારા કરતાં કાઈ બીજી જ વ્યક્તિ આ શ્રંથપર ટીકા કરે તા તે વધારે યાગ્ય ગણાય, ને ટીકા વધારે સારી થાય, એમ પણ મારું માનવું છે-બીજો પુરુષ વધારે સ્વતંત્રપણાથી ટીકા લખી શક્ય આવાં કારણાને લીધે ટીકાનું કાર્ય મેં પડતું મુક્યું છે; અને જે કાર્ય મેં આરંબ્યું છે, તેને જ પૂર્ણ કરવામાં હું શ્રંથાયા છું.

આ ગ્રંથમાં દર્શાવેલા કેટલાક સિલ્લાંતના સંબંધમાં, કેટલાક છવા, જે મતાંધતાથી મુકત નથી, તેઓના તરફથી (પત્રદ્વારા) આક્ષેપ થયા છે. તેવા સંશયાત્માઓને મારે જણાવનું જોઇએ કે, 'દેવીસંપત્તને વિજયવતી દર્શાવવામાં, સ્વરુપાનુસંધાનથી જ પરમ લાભ છે અને અમેદાનંદના તાન વગર—પરમ પ્રેમ વગર—મુક્તિ જ નથી, એ દર્શાવવામાં જ મારા આગ્રહ છે. કારણ કે આત્માન્ બ્રાતમાં એ જ પ્રધાન કારણ છે: અને તે સિલ્લ કરવા માટે જ મેં કેટલાક સિલ્લાંતા દર્શાવ્યા છે. કંઇ મતમતાંતરવાળાઓપર અપ્ક્ષેપ કરવાના હેતુથી નહિ—કે કાઈ મતવાદી ઉન્માર્ગગામી થઇ અતાલ્રષ્ટ તતાલ્રષ્ટ થવા પામે, તેવા હેતુથીએ નહિ. જે એક દેવના પ્રેમના ભાગી હશે, પરંતુ અનેદાનંદના ભક્ત ન હશે, પ્રેમાનુભવી ન હશે, જેણે સ્વાનુભવના પ્રેમના અનુભવ કર્યો નહિ હશે તેવા—અનેદ પ્રેમના રસને ન જાણનાર મુગ્ય મનુષ્યા માટે આ મારા પ્રયત્ન નથી. પરંતુ આ પ્રયત્ન તો તેને માટે છે કે સર્વાકાર, સર્વમય,

એકરસ પરમાત્માના ઉચ સ્થાનમાં જે પ્રેમના બાગી બન્યા છે અને જેણું અનન્યતામાં જ સર્વ અર્પણ કર્યું છે. શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં કહ્યું છે કે, संबेदेवनमस्कारः केशवं प्रतिगच्छति । तेस हाधि पणु हेव, पंथ, भत, है ६र्शन-પ્રતિ મારા ભેદભાવ નથી. એ બેંદ કેવળ અજ્ઞાનમૂલક છે. તેથી યાેગ્ય અધિકારીએ તેમાં નહિ પડતાં આખી દુનિયાંના એક છેડાથી તે ખીજ છેડા સુધીના મહાત્માઓએ જે અનન્યભક્તિ—અબેદતાને પરમ શ્રેષ્ઠ ગણ્યું છે, તે જ ભક્તિમાં વિલીન થવું, એ જ પરમ સાધન છે. એવી જેની વૃત્તિ નહિ બની હાય ને જે ભેદભાવ અનુભવતા હાય, તેઓને મારી વિનતિ છે કે, આ ગ્રંથના બંને લાગાના સારી રીતે અભ્યાસ કરવા, કે જેથી તેઓની 'સ્વે' એવી અભિમાનગ્રથિના નાશ થાય. શ્રી ગીતામાં પણ જણાવ્યું છે કે સ તથા श्रद्धया युक्तस्तस्याराधनमीहते। लभते च ततः कामान्मयैव विहितान् हि तान्॥ એ પ્રમાણે જેઓ અન્ય દેવાના ઉપાસકા છે, તેઓ તે તે દેવનું ઉપાસન કરે છે, જેનું ફળ તા તેઓને મળશે, પણ જેમ મહારાજાની સભામાં ખિરાજ-નાર, મંત્રી, અમાત્ય, સેનાધિપતિ, પંડિતજી વગેરે જૂદા જૂદા મનુષ્યાની સેવાનું જાદું જાદું કૂળ હાય છે, પરંતુ રાજાની સેવાનું ફળ તે સર્વે ફળ કરતાં શ્રેષ્ઠ હાય છે. તેમ જ આ વિશ્વના રાજાની સેવા પણ સર્વોત્તમ એવા મુક્તિક્ળને આપનારી छे. शिवगणु पुरुषदंते पणु अह्युं छे के नृणामेको गम्यस्त्वमसि पयसामर्णव इव। જળ માત્ર જેમ એક સમુદ્રમાં જ જાય છે, તેમ જ સર્વ માર્ગ, પંથ, સંપ્રદાય, વગેરેમાં રહેલા જીવાતે, અધિકાર પ્રાપ્ત થતાં જણાય છે કે, માર્ગ માત્રતા ઉપાસ્ય તું જ એકના એક છે–એમ પરમાત્મા એક જ, બે પ્રભુ નથી. છતાં મારી વાણીના સંબંધમાં કાઇને ક્રાઇ પણ પ્રકારની ભેદવૃત્તિ જણોય, ટીકાયાગ્ય જણાય, શંકાયાગ્ય જણાય, તા તેવા પંડિતંમન્યાતે માટે મહા કવિ ભવભૂતિના આ વચનથી જ હું સંતાષ માનીશ કે, यथा छीणां तथा वाचां साधुत्वे दुर्जनो जनः ॥

દેવશયની ૧૯૫૮. ઈ. સૂ. દેસાઈ

# **ખુદ્ધિયાગ**

#### તૃતીયા**વૃ**ત્તિ

વિનાશી મોહ, માયા, મમતાથી લરપૂર કષ્ટદાયી છતાં આપાતતઃ રમણીય લાગતા ખટપટીયા જગતમાંથી, ઉચ્ચતમ સ્થિતિપર લઈ જનારા અને જ્યાં ગયા પછી પુનઃ પાછું કરવાનું—પડવાનું થતું નથી, એવા અક્ષરધામની કામના કરનારા, અચ્યુતપુરના પ્રવાસીના સ્વરુપાનુસંધાન માટે રચાયેલા, ચંદ્રકાંતના બીજા લાગની આ ત્રીજી આવૃત્તિ જનસમૃહ સમક્ષ મુકતાં, એ શબ્દ ઉચ્ચારવા અનુચિત ગણાશે નહિ. જીવિત એ એક યાત્રા છે અને એ યાત્રામાં અનેક પ્રકારની પ્રકૃતિ વિકૃતિના અનુલવ થાય છે. પ્રવૃત્તિમય જીવિતને કાઇવાર, કાઇ ક્ષણે, ચાલુ સ્થિતિ કરતાં ઉચ્ચતર સ્થિતિની અપેક્ષા થયા વગર રહેતી નથી. એવા પુરુષની જિદ્યાસા તૃપ્ત કરવાના હેતુથી, આ ગ્રન્થની રચના કરવામાં આવી છે. જીવિત માયિક કે મિથ્યા છે, એમ માનવાનું કંઇ ખાસ કારણ નથી; એમાં અનંત શક્તિએ સમાયલી છે, પરન્તુ તેને જાણવા—ખીલવા માટે, સાધારણ મનુષ્યની યુદ્ધિ પહોંચી શકતી ન હોવાથી, તેવાએને માટે આ પ્રયત્ન થયા છે; અને તેવા જીવા યથાશક્તિ શ્રહણ કરી શકયા છે, એ સંતોષની વાત છે.

તત્ત્વવેત્તાઓ કાઈ પણ વ્યવહારની, સમાજની કે અલિપ્રાયની પરવા કરનારા નથી; તેઓ માટી માટી પદવીઓ મેળવવાની ઇચ્છા ધરાવનારા નથી; માંડળીઓ અને મીજખાનીઓ, માજમજાહા અને કંચનીઓના નાંચા કરાવી લાકસમુદાયમાં સારું નરસુ કહેવડાવવાની હોંશ ધરાવનારા નથી; દુનિયાં કેટલા અશ્વના ખળથી કેટલી આગળ વધે છે, તેની દરકાર કરનારા નથી; પરન્તુ આત્મસ્વરુપમા મસ્ત ખનીને ઉન્નત જીવન ગાળે છે—અને માટા રાજ્યદારી પંડિતંમ-યાની કલ્પનાશક્તિની મંદતા અને અલ્પતા વિચારી તેને હસી કહાડે છે. લાકા આવા તત્ત્વવેત્તાઓની ચેપ્ટા કરે છે, પણ જયારે એ તત્ત્વવેત્તા ડાહી ડમરી દુનિયાંના વ્યવહારકુશળ મનુષ્યની દાહાડ ડાહી ચાતુરીને છેદી લેદી બૂકા કરી નાંખે છે, ત્યારે દુનિયાં ચિત્રવત્ત્ થઈ ટગર ટગર જોયા કરે છે! આ ગ્રંથ સાંસારિક માજમજમા રચીપચી રહેલાએમ માટે નથી, પરંતુ માનવી જીવિતને દેવી જિવિત ખનાવવાની—પરમતત્ત્વની જિગ્રાસા ધરાવનારાઓને માટે છે. આખમાં આંજેલા કાજળને જેમ આંખ જોઈ શકતી નથી, તેમ જ અગ્રાનીઓની અગ્રાનથી ઢંકાયલી ખુહિ, જગતની પરિણામે કાળાસ મારતી, પણ વર્તમાન કાળમાં ઝગઝગતી દેખાતી વસ્તુઓને જ કલ્યાણકારી જીવે છે—કાળાસને તે જોઈ શકતી

નથી. માયાના ઉપાસદા લહે તેનું સેવન કરે; અગ્રાન, આળસ, જડતા, પ્રમાદ, મહતા વગેરે તામસ સ્ષ્ટિમાં તેઓ ઉધણસીની માક્ક લહે રાચે; પણ તેમાંથી સમયપ્રાપ્તિ વિના જાગ્રત થઈ શકશે નહિ. એમાંએ કર્મના વિપાક સાધન છે, શુદ્ધ કર્મો જ પુરુષને જીવાત્માના અને પરમતત્ત્વના શાધક ખનાવે છે અને એવા માટે પણ આ ગ્રન્થ આદર કરવા યાગ્ય જણાયા છે.

આ જગતમાં મે પ્રકારની સંપત્તિ છે: દૈવી અને આસુરી. ગમે તેવા પંડિત અને સફમદર્શી હોય, પરંતુ આવરણુરહિત શુદ્ધ સત્ત્વગુણી છુદિ વિના દૈવીસંપત્તિ જાણવાને ભાગ્યશાળી બનતા નથી. વિક્ષેપ અને આવરણશક્તિ, છુદ્ધિ પ્રસારમાં ગ્રહની પેઠે અવરાધ કરનારી છે; તેથી રાજસ અને તામસ જવ દૈવીસંપત્તિથી વિમુખ જ રહે છે; અને તેવા છવાને નિવૃત્તિ પામવાનું સાધન હોતું નથી. દૈવીસંપત્તિ પ્રાપ્ત કરવાને નિર્માનીપણું, યમ, નિયમ, ભક્તિ, સ્વસ્વરુપના અનુભવ, પરમ શાંતિ અને પરમાત્મામાં દઢ નિષ્ઠા, એ જ શ્રેષ્ઠ છે; એ જ આનન્દરસની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. જમાં સુધી મનુષ્ય "હુંપણા"ના ત્યાં કરતો નથી, ત્યાં સુધી તે વિવેક-વિદ્યાનના અધિકારી થતા નથી.

આ લાકના જીવ આંખાના વૃક્ષના ઉપલાગ કરનારા પેઠે ત્રલુ પ્રકારના છે: આંખાના વાવનાર, તેના ક્ળના વેચનાર અને ક્ળના રસારવાદ લેનારને જેમ, જૂદી જૂદી ક્ળપ્રાપ્તિ થાય છે; તેમ જૂદી જૂદી રચિના જીવાને જૂદું જૂ દું ક્ળ તત્ત્વત્તાનમાથી મળે છે. પલુ જેમ આંખાના ક્ળના રવાદ લેનાર જીવ ખરી ખૂખી—ખરા આનંદ-ખરા રસારવાદ ચાખવા—લાગવવાને લાગ્યશાળી ખતે છે, તેમ તત્ત્વત્તાનના ખરા આનંદ ભાગવવાને તા તે જ જીવ લાગ્ય શાળા થાય છે કે, જે તત્ત્વના ખરા સ્વરુપની લહેજત ચાખે છે.

આ પ્રત્યની પ્રથમ આદૃત્તિ પ્રગટ થયા પછી કેટલાક મતવાદીઓ તરક્ષી શંકાસમાધાન માટે, કેટલાએક તરક્ષી ઉદાપાદ માટે અને કેટલાએકના તરક્ષી વિવાદ માટે પત્રા મત્યા હતા. તેમાંથી જિજ્ઞાસનાં સમાધાન કરવામાં આવ્યાં છે, અને વિવાદભુદ્ધિથી કે મતાંધપણાથી આવેલા પત્રાને નમસ્કારથી જ વધાવી લીધા છે. લાક લિબરુચિના હાય છે. કાઇને ટાહું સહેવાય તા કાઇને ઉચ્ચુ, પરન્તુ અખાધિત તત્ત્વ તા એક જ સ્વરુપમાં રહે છે. અલ્પન્ન છવ તેના સ્વરુપથી અન્નન હાય છે. તેવા અન્નાની જવાને તત્ત્વના રવરુપથી અન્નન હાય છે. તેવા અન્નાની જવાને તત્ત્વના રવરુપનું નાન કરાવીને સદ્- ગુણને માર્ગે લાવવાનું કામ મહાત્મા પુરુષાનુ છે, પણ અલ્પન્ન જીવનું તે કાર્ય નથી. પરંતુ જે આ પ્રત્યમાંનું થાર્ડુ પણ ઘાડાઓને આદરણીય થઇ પદ્યું છે, તા તે મારે સાટે એાલુ આનંદજનક નથી.

આ ત્રીજી આવૃત્તિમાં કેટલેક સ્થળે વિષયનું સ્ફેટન કરવામાં આવ્યું છે, અશુદ્ધિદાષ પણ સુધારવામાં આવ્યા છે, તથા ચંદ્રકાંતના ઉપાસકાને વિશેષ સરળ થઈ પડે તેવા યાગ્ય સુધારા કરવામાં પણ આળસ રાખવામાં આવ્યું નથી. અસ્થિર જીવનમાં લાેકકલ્યાણના હેતુથી જે કંઇ અલ્પ સેવા મારાયી ખની આવી છે, તે મેં ખજાવી છે, સારા નરસાની પરીક્ષા કરવાનું કામ વિદ્દાનાનું છે.

तेपा सततग्रक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । ददामि द्यदियोगं तं येन मासपयांति ते॥

એ લગવદ્વાકય પ્રમાણે જે પરમાતમાં સર્વતી છુદિના પ્રેરક છે, તેમની ઇચ્છાનુસાર મનુષ્યજાતિને સદ્દગુણના માર્ગ ગ્રહણ કરવા માટે તથા તેમનાં મનમાં ઉચ્ચભાવનાઓનાં બીજ રાપવા માટે, આ પ્રયત્ન મારાદ્રારા થયા છે. એ સફળ કરવાનું કાર્ય તા તે જ પ્રભુના હાથમાં છે કે, જે લક્તજનાને છુદિયાન- સત્તા ધરાવનાર છે. તે પ્રભુને પ્રેમપૂર્વક પ્રશામ!

મુંબઈ સંવત્ ૧૯૬૫. કાર્તિકો પૃર્ણિમા∫

ઈચ્છારામ સૂર્યરામ કેસાઈ

## પ્રકાશકા તરફના બે બાલ

આ ચન્દ્રકાન્ત નામનું પુસ્તક અમારા સ્વ. પૃજ્ય પિતાશીનું રચેલું છે, અને તે જયારથી છપાઇ પ્રકટ થયું છે ત્યારથી એક સરખું લોકપ્રિય થઇ પહેલું છે. તેની લોકપ્રિયતા અને એક ધાર્મિક ગ્રન્થ તરિકેની ઉપયાગીતા તેની રપ વર્ષમાં થયેલી સાત આવૃત્તિએથી જ સિલ્ થાય છે. વળી તેની હિન્દીમાં પણ એક આવૃત્તિ થઇ છે, અને મરાઠી ભાષામાં આ બીજા ગ્રન્થના અનુવાદ અમારા તરફથી છપાય છે. એટલે તેની પ્રસિદ્ધિ આખા દેશમાં થઇ ગઇ છે. મૂળ કર્તાએ પાતાના છવનકાળમાં દરેક આવૃત્તિએ એમાં યોગ્ય લાગ્યા તેના સુધારા વાર્રવાર કર્યો હતા. છાપવાનાં સાધનાની મોંધવારી અને મજીરીમાં થયેલી વૃદ્ધિન લીધે તેની કોંમતમાં ફેરફાર કરી શકાયા નથી. આ પુસ્તકના ત્રણ ભાંગા છે, પણ તે ત્રણે ભાગા એક સટમાં મળા શકતા નહેતા, તે હવેથી મળા શકશે. ઇશ્વર કૃપાએ આ વર્ષમાં જ તેની એક એક આવૃત્તિએ છાપવાના સુયાગ થયા છે. આશા છે કે આ ત્રણે ભાગા પૂર્વની માફક લોકાના છવન વહેવારમાં સુધારા કરતા રહેશે તા કર્તાના આત્માને સાંતિ થશે.

**મુંખઈ** વિ. સં. ૧૯૮૧ દત્તજયતિ

લી. પ્રકાશકાે

# અનુક્રમણિકા

#### --:@+#+#+@+@:--

# તૃતીયપ્રવાહ–અચ્યુતપદારાહણ પીઠિકા

| વિષયસંજ્ઞા       | L                 |       |           |       | મૃષ્ટ |
|------------------|-------------------|-------|-----------|-------|-------|
| મંગલમ્           | •••               | •••   | •••       | • • • | ર     |
| અદ્ભુત ખટુ       | કદર્શન            | •••   | ***       | • • • | પ્    |
| वरेप्सु वृत्तांत | • • • •           | •••   | •••       |       | 4     |
| પંથી ઋષ          | એાની વાત          | ાચિત  | e # m     | •••   | 2     |
| વરેષ્સુ રા       | अर्षि ते ड        | ાહો ક | •••       | •••   | ૯     |
| વર્ષ્યસુનું યુ   | K.                | •••   | •••       | •••   | કુ કુ |
| वरेध्सन रा       | ાજ્યગાસિ          | •••   | ***       | •••   | ૨૧    |
| અશ્સરાસર         | માગમ              | •••   | ***       | ***   | २३    |
| • અશ્વમેધયર      | તાનુષ્ટાન         | •••   | •••       | • • • | 88    |
| સ્વાત્મશાધન      | ***               | •••   | •••       |       | 34    |
| યત્રસ્થાનદર      | ોન                | •••   | •••       | •••   | 34    |
| વરેપ્સુનું સ     | <b>ર્વસ્વદાન</b>  | •••   | •••       | •••   | ಲಕ    |
| वरेष्सुनुं भ     | <b>!ર</b> ણુવૃત્ત | •••   | ***       | •••   | ४६    |
| રાણી વિષ         | યુખાળા            | •••   | •••       | •••   | 86    |
| વરેપ્સુનું પુ    | નર્જીવન           | •••   | •••       | ***   | પ્ર   |
| પરલાકમાં         | <b>अ</b> वास      | •••   |           | •••   | પૃક   |
| આત્માનુલ         | વ                 | •••   | •••       | •••   | કૃપ   |
| ઇન્દ્રાસનની      | માટાઈ             | •••   |           | •••   | ६५    |
| <b>બ</b> ટુકની ચ | યાજ્ઞા–જીવ•       | નસુકત | दशाना आरं | લ     | មន    |

# ખદુક ઉપદેશ અથવા પ્રક્ષલિસનું મંડાણ

|         | <b>ખિન્દુ</b> વિષયસજ્ઞા              |      | પૃા   |
|---------|--------------------------------------|------|-------|
|         | મગલ ઉપદેશાષ્ટક                       | •••  | ৩৫    |
|         | - Angenius James N. D.               | ***  | 69    |
|         | m mi Sa                              |      | 6     |
|         | વિશ્વારણ્યના શુભમતિગિરિ              | 450  | ૯૩    |
|         | અનુભવ ૧ લાે–માયાનુ ૬ ખ               | •• 1 | હ     |
|         | દુઃખના સંજોગ એાછા તે સુખ             | •••  | १०२   |
|         | અનુભવ ૨ તે–સસારમાં રહે પણ સાર શે     | 1 5  | 806   |
|         | માયારુ પસતિ '                        | ***  | 9 2 2 |
| ાનેલે   | સુખતુ શોધન                           | 444  | ૧૧૧   |
| મનુદમાં | ચ્યનેકાનુભવ ' …                      | ***  | ११८   |
| !नाशघरे | પ્રસગ ૧ લા–સત્તા વૈભવમા ભય -         |      | -११८  |
| 'થ્રફ:ખ | પ્રસગ ર તો-સુખે ન સૂવે આપાઆપ         |      | १२१   |
|         | મસગ ૩ જા-પરણુલાન પાડાતન કુવારાન      |      | 855   |
|         | પ્રસગ ૪ થા-સન્યાસીને શું સુખ ? ,     | ***  | ૧૨૩   |
|         |                                      | 449  | १२४   |
|         | પ્રસંગ ૬ ઠ્ઠો—રાૈરાવ અવસ્થામાએ સુખ   |      | १२७   |
|         | મસગ ૭ મા–કુવારીકાએાના કકળાટ્         |      | १२८   |
|         | મસગ ૮ મા–અમૃતમા જેર                  |      | १२५   |
|         | અધિકારી                              | • •  | 836   |
|         | ં શિવજીના પ્રદ્યોપદેશ                | •    | १४१   |
| -8      | ૩ કલેશનું કારણ મનનું માળાપણું છેંં , | ••   | १४९   |
| 8       | ૪ ખટુકતે કાળુ <sup>?</sup>           | 44   | ૧૫૯   |
|         |                                      | •••  | १६२   |
|         | આ જન્મ નવા નથી                       | •••  | १६३   |
|         | સનકાદિકના હપદેશની લગ્ની              | •••  | १६४   |
| 1       | પ ખાળા ભાેળા વ્યક્ષચારી              | •••  | 9000  |
| 4       | <b></b> ગર્ભવાસ તે જ નરકવાસ          |      | १७४   |
| ţ       | ૭ જ્ઞાની પણ ગળડે!                    |      | १८२   |
|         |                                      | •••  | १६७   |
| Ì       |                                      | •••  | ૧૯૯   |
|         | •                                    | •••  | २०२   |
|         | જાયુ તે જવાતુ જ                      |      | २०४   |
|         |                                      |      |       |

| (Wrs | विषयसंज्ञा          |           |          |     |     | Äß          |
|------|---------------------|-----------|----------|-----|-----|-------------|
|      | ल्या तिर्विह व्या   | ( જેવું   | ₽        | 407 | .,, | २०६         |
|      | ઋાગુનુગંધ           | ***       | ***      |     | *** | રશર         |
|      | સસાર પાંચિકાશ્રમ    | ***       | ***      | *** | *** | २२६         |
|      | સસાર ખેતી           | ***       | ***      | *** | *** | २२८         |
|      | लगत् घटमाणा         | ***       | ***      | ••• | *** | 230         |
|      | મરણ એ કેવળ સ        | भांतर     | ₹        | ••• | *** | ર૩૧         |
|      | સંસાર ચક્કી         | ***       | ***      | ••• | *** | 233         |
| Ŀ    | સત્સંગમાહાત્મ્ય     | •••       | ***      |     | *** | २३५         |
| 90   | વાસના ટાળવી         | •••       | ***      | *** | *** | २४७         |
| 99   | મલિન વાસનાના લ      | त्य प     | २भ प्रेभ | 3   | **1 | २५६         |
| ૧૨   | સંસાર દુર્ગ!        | ***       | ***      |     | *** | २६६         |
|      | ત્યાગની વિટંખણા     |           |          | *** | *** | રહર         |
|      | હરિ ભજવાના અવ       |           |          | *** |     | २७८         |
| -    | पावडे पग, ने धह     |           |          |     | ••• |             |
| 14   |                     |           |          | *** | ••* | <b>366</b>  |
|      | મનઃશુદ્ધિકર્મ       |           |          | *** | *** |             |
|      | મન સ્થિરીકરણ-હપ     |           |          | *** | *** | 308         |
|      | षाई प्रकास्मि       |           | 111      | *** | *** | 308         |
| १७   | सर्वे सिल्वं महा    | ***       | ***      | *** | *** | 960         |
|      | અંતર્શદાનિષ્ટા-જગ   | #125      | 4**      | *** | *** | 318         |
|      | પરમહંસ દેશા-છ       | વન્સુક્તિ | t        | *** | *** | ७१७         |
| १८   | शुष्क वेशन्त ज्ञानी | •••       | ***      | ••• | ••• | <b>३२</b> १ |
|      | મહાસાધ્વી મિહિર     | l         | 474      | 450 | ••• | 33%         |
|      |                     |           |          |     |     |             |

# મહાલહરી–પરમપદ

| બિન્દુ | ગ્રાપાત | વિષયસંજ્ઞા               |           | - •         |                    |     | ภิลิ        |
|--------|---------|--------------------------|-----------|-------------|--------------------|-----|-------------|
| ••5    |         |                          |           |             |                    |     | 388         |
|        |         | ાંગલપ્રયાણ<br>••••       | •••       | ***         | 700                | *** |             |
|        | Ė       | ાળફીડા                   | ***       | ***         | •••                |     | 380         |
|        |         | શ્રદ્ધા પરીક્ષા          | ***       | ***         | ***                | *** | 380         |
|        |         | विभानारीहिष्             | ***       | ***         | ***                | ••• | 3,43        |
|        |         | <b>વિમાનારાહ</b> ણ       |           | ***         | ***                | *** | <b>૩૫</b> ૫ |
|        |         | <b>८</b> \ऽ[४ऽ]३         | •••       | ***         | •••                | *** | ટમૃછ        |
|        |         | અન્યુતપથપીક-કાળ          | ほはし       | ***         | ***                | 474 | 346         |
| વ      | ٩       | પથારાહણ                  | ***       | •••         | •••                | ••  | FUS         |
|        |         | જગતખંધના ક્લેરા          | 479       | ***         |                    | ••• | 305         |
|        |         | યુરદ્વારદર્શન            | ***       | ***         | ***                | *** | 243         |
|        |         | દ્વારાંત•પ્ર <b>વે</b> શ | ***       | ***         | ***                | ••• | 2           |
|        |         | અહિરાગમન                 | •••       | ***         | ***                | *** | 164         |
| ર      | ર્      | <b>આત્માન્નતિમાં</b> મ   | ાયાનું 4  | <b>ાંધન</b> | 4. 4 9 5 5 7 5 7 5 | -2  | ४०१         |
|        |         | સુંઘમાં ભેગ              | ***       | •••         | # ***              | *** | ४०१         |
|        |         | નરકમાર્ગાતિકમણ           |           | 1           | ***                | ••• | ४०५         |
|        |         | વિષયના અનુસંધાન          | ા ક્તીની  | ચ્યવસ્થ     | ll                 | *** | ४०८         |
| ઠ      | 8       | અતૈકમાર્ગદર્શન           | •••       | ***         | •••                | *** | ४७२         |
|        |         | નિષ્કામપણાની ચા          | વરયક્તા   | ***         | ***                | *** | ४७६         |
|        |         | કર્મમાર્ગી-યજ્ઞમાર્ગ     | 400       | ***         | •••                | *** | 862         |
|        |         | કામાગમન                  | •••       | 400         | ***                | ••• | 225         |
|        |         | કર્મમાર્ગ-દાનમાર્ગ       | ***       | ***         | •••                | *** | ४६५         |
|        |         | કર્મમાર્ગ–તપ વ્રતમ       | ાર્ગ      | ***         | ***                | *** | ५०५         |
|        |         | <b>ટેવતા</b> દર્શન       | ***       | 411         | •••                | ••• | 40%         |
|        |         | માર્ગભ્રષ્ટાની ગતિ       | •••       | ***         | ***                | *** | ય૧૪         |
| ٧      | 8       | યાગમાર્ગ                 | •••       | ***         | ***                | ••• | પવક         |
|        |         | મમત્વની દહતા જ           | દુઃખનું : | કારણ છે     |                    | *** | યુરૂ        |
|        |         | માન્યામાં જ મમત          | 0         | 4**         | ***                | *** | ય૩૩         |
|        |         | દુઃખતું કારણ, 'હું'      | ને 'મારું |             | •••                | *** | પરજ         |
|        |         | માયાવરા જીવ              |           | ***         | ***                | ••• | <b>43</b> ६ |
|        |         | જ્ઞાન થયા છતાં સિ        |           | n der       | ***                | *** | <b>430</b>  |
|        |         | એક કાળે જ हैम ए          |           | ***         | ***                | ••• | યુરહ        |
|        |         | વાસના ત્યાગ જ કે         | લે કા     | ***         | ***                | *** | પર          |

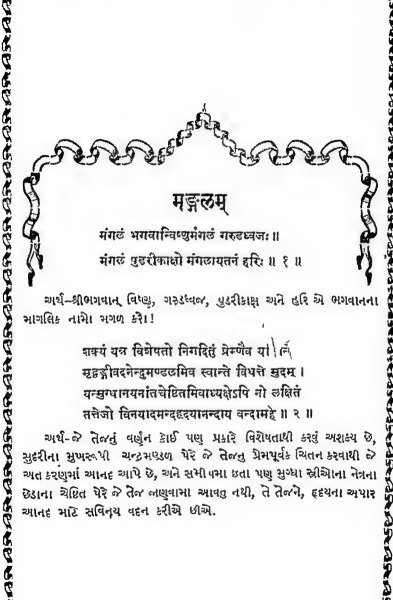
| બિન્દુ | સાપાન | વિષયસંજ્ઞા              | -                   |           |         |     | મૃષ્ટ  |
|--------|-------|-------------------------|---------------------|-----------|---------|-----|--------|
| ય      | ч     | ભક્તિમાર્ <u>ગ</u>      | •••                 | ***       | ***     | ••• | પેકહ   |
|        |       | અમ્યુતપુરદ્વારનું :     | કાં <u>પું</u> દર્શ | ત-સ્મર્ણ  | સમાધિ   | ••• | યયપ    |
|        |       | સગુણાપાધિ માર્ગ         |                     | ***       | •••     | ••• | ૫૬૧    |
|        |       | ગણપતિ ઉપાસન             |                     | ***       | • • •   | ••• | યુક્ક્ |
|        |       | સૂર્ય હપાસન             | •••                 | ***       | ***     | ••• | ૫૬૨    |
|        |       | વિષ્ણુ ઉપાસન            | ***                 | ***       | •••     | ••• | યક્ક   |
|        |       | શક્તિ ઉપાસન             | **                  | 414       | ***     | ••• | ૫૬૪    |
|        |       | <b>રાવમાર્ગ</b>         | •••                 | •••       | ***     | *** | ৸৩০    |
| Ś      | \$    | विज्ञान सिक्तभा         | ર્ગ                 | •••       | •••     | ••• | 460    |
| _      |       | કીર્તન <b>ભક્તિ</b>     | •1•                 | •••       | •••     | ••• | ૫૮७    |
|        |       | સ્મરણભક્તિ              | • •                 | 400       | •••     | ••  | ૫૮૯    |
|        |       | વાસનાળળ                 | •••                 | •••       | 111     | *1* | યુ૯૦   |
|        |       | પાદસેવનભક્તિ            | ***                 | •••       | ***     | ••  | ૫૯૧    |
|        | L     | અર્ચનભક્તિ-ધ્યાન        | યાગ                 | •••       | **      | ••• | ૫૯૩    |
|        |       | વદ્દનભક્તિ              | 444                 | •••       | • • • • | ••• | ૫૯૪    |
|        |       | દાસ્યભક્તિ              | ***                 | ***       |         | ••• | ૫૯૫    |
|        |       | સખ્યભક્તિ               | 3000                | ***       | ***     | ••• | ૫૯૬    |
|        |       | આત્માનવેદન ભકિ          | તા                  | e9e       | •••     | ••• | ૫૯૭    |
|        |       | ખાડામાંથી ઉદ્ધાર        | •••                 | *** 1     | •••     | *** | ६०५    |
| to     | 49    | કવલ્યપદપ્રાપ્તિ         |                     | ***       | 482     | ••• | ६१४    |
|        |       | <b>પ્રકાતટ–હ</b> જરામાં | हाधि ल              | ગતર્નિષ્ઠ | ***     | ••• | ६२६    |
|        |       | લય                      |                     | ***       | 71      | *** | ६२७    |
|        |       | ઉપસહાર                  | . 411               | ••        | •••     | ••• | ९२८    |
|        |       |                         |                     |           |         |     |        |

# चन्द्रकान्त

तृतीयमवाह-अच्युतपदारोहण न्रे पीठिका

ANTENTER TO THE TEST TO A TOTAL T





અર્થ-શ્રીભગવાન વિષ્ણ, ગરૂડધ્વજ, પુડ્રીકાક્ષ અને હૃદિ એ ભગવાનના भागसिं नाभा भगण हरे।!

> शक्यं यस विशेषतो निगदितुं प्रेम्णैव या नि मृहद्गीवदनेन्द्रमण्डलमिव स्वान्ते विधत्ते सुदम् । यन्मुग्धानयनांतचेष्टितमिवाध्यक्षेऽपि नो लक्षितं तत्तेजो विनयादमन्दहृदयानन्दाय वन्दामहे ॥ २ ॥

અર્થ-જે તેજનું વર્ણન કાઈ પણ પ્રકારે વિશેષતાથી કરવું અશક્ય છે. સુદરીના મુખરવપી ચન્દ્રમણ્ડળ પૈરે જે તેજનુ પ્રેમપૂર્વક ચિતન કરવાથી જે અત કરણમાં આનદ આપે છે, અને સમી વમા છતા પણ મુગ્ધા સ્ત્રીઓના નેત્રના छेडाना येष्टित पेरे के तेल लखनामा आवत नथी, ते तेलने, इहयना अपार આનદ માટે સવિનય વદન કરીએ ઇીએ.

ध्यानाभ्यासवधीकृतेन मनसा तन्निग्रंणं निष्क्रियं ज्योतिः किंचन योगिनो यदि परं पश्यंति पश्यंत ते। अस्माकं तु तदेव जोचनचमत्काराय भृयाचिरं

कार्डिदीप्रडिनेप्र यत्किमपि तत्रीठं महो वावति ॥ ३ ॥

અર્થ-યાગીએ ધ્યાનના અભ્યાસથી વશ કરેલા મનવે ગુણરહિત અને ક્યારહિત અનિર્વચનાય એવા તે જેમૂર્તિ પરબ્રહ્મને જેતા હોય તો તેએ બલે જીવે! પરતુ યમુનાના તીરા ઉપર અનિર્વચનીય સ્થામ રગસ્ત્રપ જે તેજ દોધ્યા કરે છે, તે તેજ લાખા વખત સૂધી અમારાં નેત્રને નિરવધિક આનંદ આપા.

or to the termination of the second sections of the second sections of the second seco

ब्रह्मानंदं परमस्रखदं केवळं ज्ञानमूर्ति
द्वनद्वातीतं गगनसदृशं तत्त्वमस्यादिष्यम् ।
एकं नित्यं विमळमचळं सर्वयीसाक्षिभृतं
भावातीतं त्रिगुणरहितं सद्गुकं त्वां नमामि ॥ ४ ॥

અર્થ-પરશ્રદ્ધરુપ, આનંદરુપ, પરમ સુખ આપનાર, એક મૂર્ત્તિ, લાને મૂર્ત્તિ, સુખદુઃખરહિત, આકાશની પેઠે નિરુપાધિક, तत्त्वमि એ મહાવાકયણ બાલુવામા આવનારા, એક, નિત્ય એટલે નાશરહિત, મળરહિત, અચળ, સર્વૃન્ ધુદ્ધિના સાક્ષાબૂત, હત્પત્તિરહિત, ત્રણ ગુણાયી રહિત અને સદ્દગુરુ એવા તમૃદ્ધ હ નમું હ

CHARARARARARARARARA

मृद्धीका रिसता सिता समित्रता स्कीतं च पीतं पयः स्वयातेन स्रधाऽप्यधायि कितवा रम्भाधरः सण्डितः । सत्यं वृहि मदीयकीव भवता भ्रयो भवे भ्राम्यता कृष्णेत्यक्षरयोर्यं मधुरिमोद्यार क्वचिष्ठक्षितः ॥ ५ ॥

અર્થ-હે છવ' તેં પૃશ્વીપર વારંવાર ભટકતાં ઘણા વખત દ્રાક્ષના સ્વાદ લીધા છે, સાકર ખાધી છે, સ્વાદિષ્ટ દુધ પીધું છે, સ્વર્ગમાં ગયા પછી અમૃતના સ્વાદ પણ લીધા છે અને રંભા નામની અપ્સરાના અધરતું પાન કર્યું છે, પરન્તુ ખરુ કહે, કે તને કાેઈ પણ પદાર્થમાં કૃષ્ણ એવા બે અક્ષરના મધુર એાટકાર આવ્યા છે?

शान्ताकारं भुजगणयनं पदानाभं सरेशं विश्वाधारं गगनसदृशं मेपवर्ण शुभांगम् । एदमीकांतं कमलनयनं योगिभिध्यांनगम्यं वंदे विष्णं भवभयहरं सर्वलोकेकनाथम् ॥ ६ ॥

いるからのようからからからからからからからかった。

અર્થ-રાત આકૃતિવાળા, સર્પની રાય્યાપર પાઠનારા, નાભિમાં કમળવાળા, દેવાના ઈશ્વર, વિશ્વના આધારભૂત, આકાશની પેઠે અલિસ, મેઘ જેવા શ્યામ રગના, ક્યાણરૂપ અગવાળા, લકમીના પતિ, કમળ જેવા નેત્રવાળા, યાગીઓએ ક્યાનથી જણાય તેવા, ભવના ભયને હરનારા, સર્વ લેકના એક નાય સ્મૃત્વ વિષ્ણતે હું વંદન કરુ હું.

किं तीर्थं हरिपादपश्यभजनं किं रत्नमच्छा मतिः किं शार्षं श्रवणेन यस्य गठति हैताधकारोदयः। किं मित्रं सततोपकाररितकं तत्त्वावबोधः सखे कः शत्रुर्वद खेददानकुशठो दुर्वासनासञ्चयः॥ ७॥

અર્થ-શ્રીહરિનાં ચરણકમળનુ ભજન તે જ તીર્થ છે, નિર્મળ ખુદ્ધિ તે જ રત્ન છે, જેના શ્રવણથી દ્વૈતરુપ અધકારના નાશ થાય તે જ શાસ્ત્ર છે, તત્ત-જ્ઞાન એ જ નિત્ય ઉપકાર કરવામા પ્રેમાળ મિત્ર છે અને દુ:ખ દેવામા કુશળ એવા દુષ્ટ વાસનાના સમુદાય, તે જ શત્રુ છે.



# चन्द्रकान्त

#### तृतीय प्रवाह-अच्युतपदारोहण

# पीठिका

वेदस्याध्ययन कृतं परिचितं शास्त्रं प्रराणं श्रतं सर्वे व्यथमिटं परं न कमछाकान्तस्य चेत्कीर्तितम् । उत्वातं सद्शीकृतं विरचितत्सेकोऽम्भसा भूयसा सर्वं निष्फलमालवालवलये क्षिप्तं न बीजं यदि ॥

અર્થ-ક્યારાને ખાતી, ચારે તરકથી સરખી પાળ કરીને તેમા પુષ્કળ પાણી ફેડ-વામાં આવે, તાપણ તેમાં જો ખીજ વાવવામાં આવે નહિ તો સર્વ પરિશ્રમ નિષ્ફળ શર્દ પડે છે, તે જ રીતે વેદનુ અધ્યયન કર્યુ હોય, શાસ્ત્રોના પરિચય રાખ્યા હોય અને પુરાણા શ્રવણ કર્યો હાય, તાપણ કમળાકાના જે વિષ્ણ, તેના ચરણનું જો કીર્નન (ગુણગાન) કર્યું ન હોય તાે વેદાવ્યયનાદિ સર્વ પરિશ્રમ વ્યર્થ થઈ પડે છે

है दिवा कर क्षेत्रका १९०० व्यापका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रक દ્વિસ ઘ્રિહાચેા ન∮ત્રહચો હતા; વનમાં પશુ તથા પક્ષીએા પાત-પાતાને કામે લાગી ગયાં હતાં; આમ્રલતાએાપર ખાના મધુર સ્વાદ લેવાને પાપટા તથા કાંકિ-ઝઝમી રહેલી પક્ક લાએ મીઠા લાગતા રોખ્કે સાથે જાંત્યાં ઊડાઊડ કરી રહ્યાં હતાં: સુંદર અને વિશાલ સરાવરાનાં ઠાંચન સરખાં નિર્મળ જળપર વિચિત્ર અને સુગંધવાળાં કમળપુષ્પા ખીલવા માંડ્યાં હતાં; પ્રકૃદ્ધિત થતાં વિવિધ कतिना सुवासित पुण्पाना पराग देवाने श्याम षट्पहा सर्वत्र गुंकरव કરતા કરવા લાગ્યા હતા; હિમગિરિ ઉપરથી હિમ પીગળીને થયેલાં સ્વચ્છ જળનાં ઝરહ્યા, ખળખળાટ શખ્દ કરતાં વહી રહ્યાં હતાં; સદાકાળ પુષ્પ



# વરેપ્સુવૃત્તાંત

# राजपुत्रवत् तत्त्वोपदेशः।

#### પંથી ઋષિએાની વાતચિત

. මූලංනලංනලංනල<del>ං</del> જે જે દિશા ભણી આ અદ્દલત આળક અદશ્ય થઈ જતા જણાયા, હું જાયા લાંગા કર્યા લાંગા કૃષ્ટિ કરતાં, અંતરિક્ષમાં જતા કપાતવર્ણા ધૂમના ગાટ દેખાતા હતા. વધારે નજીકમાં જતાં એ ધુમવાળી જગ્યાએ અનેક ધ્વજા તથા પતાકાએ કુરકતી જણાતી હતી. એ દેખાવ તે માર્ગે થઈ જનાર પંથીના મનમાં, 'ત્યાં શું થતું હશે!' એવા પ્રશ્ન ઉત્પન્ન કરતું હતું. થાડીવારમાં તે માર્ગે થઇને કેટલાક પવિત્ર મનવાળા અને ગમે તેવા દુષ્ટ હૃદયને પણ દર્શન માત્રથી સુમાર્ગ વળ-વાની ઇચ્છા કરાવનારા, પુષ્ટ્યરુપ પ્રદ્મર્ષિએ। જતા જણાયા. તેઓનું ચલન પેલી પવિત્ર ધૂમવાળી જગ્યા ભાગી જવાનું હાય, એમ જણાતું હતું. તેએ પરસ્પર ધર્મસંબંધી, કર્મસંબંધી, યજ્ઞાદિસંબંધી ને તેવંડે થતી સ્વર્ગાદિક લાેકની પ્રાપ્તિસંબંધી, અનેક વાર્તાલાપ કરતા ચાલ્યા જતા હતા. તેમની વાતચિત ઉપરથી એમ જણાતું હતું કે ત્યાંથી ચાઉક છેટે કાઇ એક રાજા માટા યજ્ઞ કરતા હતા, ત્યાં આ સર્વ મંડળ, તેનાં દર્શનાર્થ જતું હતું. તે પ્રસંગે તેઓમાંના એક એવું પ્રશ્ન કર્યું કે, "વારુ દ્વિજવર્યો! આ યજ્ઞ કરનાર વરેપ્સુ રાજા, આવડા માટા યજ્ઞ, કે જે અપાર દ્રવ્ય તથા સત્તા વિના થઈ શકે નહિ, તે કાેઈ અમુક દેઢ કામનાને અર્થે જ કરે છે, એવું જે મે સાંભળ્યું છે, તે શું સત્ય છે? જો તેમ હાય તા એવી શી તેની સબળ કામના છે, તે આપ કાેઇના જાણવામાં આવ્યું છે?" એ સાંભળી તે ઋષિમડળમાંથી એક વૃદ્ધ ઋષિ બાલ્યા; "વત્સ! યજ્ઞાદિક મહત્ કર્મો નિષ્કામપણે કરી ભગવદર્પણ કરવાં, એવી શાસની મહાત્મા क्नाने आज्ञा छे. तेवा यज्ञानं परिषाम के डे अति श्रेष्ठ छे, परंतु ते

પ્રમાણે લૂખાં એટલે કામના વિનાનાં કમોં કરવાં, એ પ્રત્યેક જનને પ્રથમ પ્રીતિકર લાગતાં નથી; તેવી મનાવૃત્તિ તો કાઈ ભાગ્યશાળી અધિકારી પુરુષની જ હાય છે. આ લાકમાં તેવા તા વિરલ જ. જનવર્ગના માટા ભાગ સલળાં કમોં કામનાને વળગીને જ કરનારા છે ને તે જ પ્રમાણે આ રાજ પણ યન્ન કરે છે. એના મનમાં એ માટે એક સુદઢ કામના છે, પણ તે કેમ ઉત્પન્ન થઈ, તે જાણવા સારુ તેના આખા ઇતિહાસ જાણવાની અગત્ય છે, તે તું સાંસળ હું કાઇ કાઇવાર એના પ્રસંગમાં આવેલા છું, તેથી એ રાજની પૂર્વ સ્થિતિના ઇતિહાસ મારા જાણવામાં છે." વરેપસુ રાજર્ષિ તે કાણ?

એટલું કહી તે વૃદ્ધ ઋષિ ક્ષણવાર પછી બાલ્યા; "રાજ વરેપ્સું આળપણામાં ઘણી જ નિકૃષ્ટ સ્થિતિમાં હતા. એનાં માતપિતા એને ઘણા નહાના મૂકીને સ્વર્ગવાસી થયાં હતાં, તેથી એને વનમાં વસનારા એક ઋષિને આશ્રયે રહેવું પડ્યું હતું. અગિયાર વર્ષના થયા ત્યારે એને ઉપવીત ' 'સંસ્કાર પણ તે ઝાષિએ જ કર્યો. ત્યાર પછી તેને અધ્યયન કરાવવા માંડ્યું. ઋષિ પરમ દયાળુ હાવાથી વરેપ્સુને પાતાના પુત્રાના સરખા જ ગણતા, ને તેનાં માતપિતા મરી ગયાં છે, એવું કાઈ વાતે તેના મનમાં એક આવવા દેતા નહિ. પાતાના પુત્રાની સાથે તેને પણ ઋષિએ થાડાક કાળમાં વેદ, વેદાંગ અને તેના પારુષાપયાગી એવી ધનુર્વિદ્યા ભણાવી વળી ઋષિના ઘરમાં શ્રૌત અશિહાત્ર હાવાથી તે સંબધી દર્શ પાર્શ-માસાદિ ઇન્ટિએ અને બીજી સઘળી ક્રિયાએ પણ તે જાતે જ પરિપૂર્ણ શિખી ગયા. એક સમયે ઋષિના શિષ્યા અને પુત્રાની સાથે વનમાં . દર્ભ સમિધાદિક લેવાને એ ગયા હતા, ત્યાં, કેટલાક ખાળકા ખેડેલી જમી-નમાં ઉગેલા કુમળા દર્ભ ઊખેડવા માંડ્યા; કાઇએ પીપળા, ખાખરા, ઊંબરા, આકડા, ઇત્યાદિક વૃક્ષાનાં કાષ્ઠા ભાંગી ભારાટીએ કરવા માંડ્યો; ને વનક્ળ લેવા સારુ વૃદ્દાપર ચઢી ગયા; કેટલાકા કેટલાંક પુષ્પ વીણવા મંડ્યા; ને કેટલાકે આસપાસનાં કાપણી કરી લીધેલાં ખેતરા-માંથી ડાંગર, જવ, ઇત્યાદિક અનાજનાં કણસલાંના સલા કરવા માંડ્યોન કેટલીકવારે પાતપાતાનું કામ કરી તૈયાર થયેલા તે ખાળકા, એકઠી કરેલી વસ્તુઓ લઇને આશ્રમ ભણી ચાલતા થયા. મધ્યાલ થવા આવ્યા હતા, તાપ પુષ્કળ પડતા હતા ને વનમાંથી સ્વાદિષ્ટ કૃળા ભક્ષણ કરવા હતાં, તેથી તેઓમાંના કેટલાકને તૃષા લાગી. આશ્રમ છેટે હતા ને નદી તાે વળી આશ્રમથી પણ વધુ છેટે હતી. આથી જળની આકાંક્ષાવાળા

તે બાળકા બહુ અકળાવા લાગ્યા ને પરસ્પરને ઉતાવળા ચાલવા માટે કહેવા લાગ્યા. ચાલતાં ચાલતાં ક્ષત્રિયપુત્ર વરેપ્સુ, કે જે ઘણા જ તરસ્યેા થયા હતા તે બાલ્યા; "અહા! આવે સમયે આપણને જળ લાવીને પાય, તેને કેટલા માટા આશીર્વાદ મળે!" એ સાંભળી એક ઋષિપુત્ર બાલ્યા, "વાહ! કેટલી અધી ઉલટી વાત છે ને સંગતની કેટલી અધી અસર થાય છે! અમા પ્રાહ્મણા તા આશીર્વાદની વાત કરીએ ને કાઈ પાણી લાવીને પાય, એવી વાંછનાવાળું વચન બાલીએ; પરંતુ આ ક્ષત્રિય-પુત્ર પણ એ પ્રમાણે વદે છે, એ માટું આશ્ચર્ય છે! ખરેખર એ માત્ર અમારી સંગતિનું જ પરિણામ છે. જે એના હાથમાં એકાદ નહાનું માટું રાજ્ય હાય તા એને આવા પ્રસંગ આવે જ નહિ તે કહાચ આવે તા પાતાની પાસે આગ્રા ઉઠાવનારા અનેક સેવકા હાય, તેને આગ્રા કરીને એ ઇચ્છિત વસ્તુ મંગાવે અને તેઓ પણ પ્રસગાપાત્ત કદાચ સાથે ન દ્વાય તા, ખીજા કાઇના ઉપર આશા ન રાખતાં સ્વાત્મળળથી ગુરુસેવા કરીને અભ્યાસેલી વિદ્યાના ખળથી તે નેઇતી વસ્તુ પ્રાપ્ત કરે!" આ વાત સાચી' હતી. માત્ર ઘણા કાળના સગને લીધે જ પોતાના જાતિ-સ્વભાવ વરેપ્સુના સ્મરણમાં નહાતા. તે ઋષિપુત્રનાં એ વચના સાંભળતાં જ, જેમ કાઇ જન્મતાં વેત જ પદડાઇને મનુષ્યાના સહવાસમાં આવી પહેલું સિંહનું ખચ્ચું, નિરંતર મનુષ્યાની પૈઠે પઠવામિષનું સેવન કરી નિર્ણળ, અકૂર અને ગાયના જેલું શાત ખની ગયેલું દ્વાય છે; પરંતુ એકાદવાર તેના સાંભળવામાં સિહના નાદ આવે, કિવા રુધિર કે-કાચાં માંસાદિકના સ્વાદ ચાખવામાં આવે કે તેને તત્કાળ જ પાતાની જાતિનું સ્મરણ થઈ आवे छे ने ते એક हम महालयं इर अने डूर अनी जय छे तथा મતુષ્યાના સંગ મૂકી દઈ તહાલ અરણ્યમાં નાસી જાય છે, તે જ પ્રમાણે વરેપ્સુના સંબંધમાં પણ ળન્યું. ક્ષાત્રધર્મનું સત્ય અભિમાન તેના હૃદયમાં એકદમ જાગૃત થઈ આવ્યું. ખાદ્મણના સાત્વિક સ્વભાવ મટી, એકા-એક રાજસી ક્ષાત્રપ્રકૃતિએ તૈનામાં પ્રવેશ કર્યો ને ગુરુકૃપાથી પ્રાપ્ત થયેલી ધનુર્વિદ્યાનું સ્મરણ કરી તે બાલ્યા; "હે દિજવરા! હેં ગુરુપુત્રા! ક્ષમા કરા, ધીરજ રાખા! હું અત્યારે રાજા નથી, પણ ભવિષ્યમાં રાજા થાઉં, એવા આશીર્વાદ આપાે. હું વ્રાદ્માણુખાળ નથી, પણ ક્ષત્રિયખાળ છું, એનું આપે મને સ્મરણ કરાવ્યું છે, તો હું હવે આપ સર્વેની સેવા કરુ છું. શું કરું ? હાલમાં મારી પાસે કશું શસાસ્ત્ર નથી, નહિ તો ગુરુચરલ્ કૃપાથી મળેલી વિદ્યાના આજે અનુભવ કરત પણ ચિંતા નહિ, અસની

કંઈ અગત્ય નથી." એમ કહી તુરત પાતાની અગલમાં રહેલી દર્ભની પૂળીમાંના બે ચાર દર્ભ ખેચી કાઢી, પછી તેના સીધા કટકા કર્યા. તેમાંથી એક સળી આંગળીમાં ભરાવી, તેમાં મેઘાસ બાણુના મંત્ર યોજયા ને પછી તે સળી આકાશ ભણી ફેંકી. સઘળા ખાળકા એકેકના મુખ સામું જોઈ વિચારમાં પડી ગયા છે, એવામાં તા નિર્મળ આકાશ ચામેરથી ઘસડાઈ આવતાં વાદળાંથી ઘરાઈ ગયું ને માટી ગર્જના સાથે તત્કાલ ત્યાં મૂશળધાર વૃષ્ટિ થવા માંડી! તરસથી પીડિત તે સર્વ આળકાએ આનંદ અને આશ્ચર્યપૂર્વક તે અમૃતસમાન જળ પીને તૃષા શાંત કરી અને સર્વ ઋષિઆળા વરેપ્યુને ઉપરાઉપરી આશીર્વાદ આપવા લાગ્યા કે, "તારુ કલ્યાણુ થાઓ! તારી અભ્યાસેલી વિદ્યા સફલ થાઓ! તને તારા પિતાની પરહસ્ત ગયેલી રાજયસમૃદ્ધિ પાછી પ્રાપ્ત થાઓ!" યાડીકવારમાં વૃષ્ટિ બંધ થઈ ગઈ ને સૌ આળકા વરેપ્યુની પ્રશંસા કરતા અને તેનું કલ્યાણુ ઇચ્છતા ત્યાંથી આશ્ચમ ભણી ચાલતા થયા.

પછી સૌ ઋષિપુત્રા અનેક પ્રકારની વિદા સંબધી વાતા કરવા લાગ્યા. પરતુ વરેપ્સુનું મન આ વેળાએ જૂદા જ તરંગાના સમુદ્રમાં એંકા ખાતું હતું. આજની ઘડી સૂધી તેનું મન ખાદ્માણાનાં શ્રૌત સ્મા-ર્વાદિક કર્માનુષ્ઠાનામાં, અનેક વર્વ નિયમામાં અને તપશ્ચરણમાં તથા અનેક શાસ્ત્રા, તેમજ વિદ્યાઓની ઉપાસનાઓમાં રમ્યા કરતું હતું. હવે તેની તે વૃત્તિ ખદલાઈ ગઈ. હુમણાં તે વૃત્તિ રાજ્યસુખ ભણી વળી; અને જેમ ખને તેમ રાજ્યસમૃદ્ધિ સપાદન વહેલી કેમ કરાય, તેના વિચા-ે રામાં તે વિલીન થઈ ગયા છે. થાડીકવારે આશ્રમ આવ્યા, ત્યારે સર્વે ં પાતપાતાના આણુલી વસ્તુએા ગુરુને નિવેદન કરીને ભિક્ષાર્થે ગયા; પણ વરેપ્સ ગયા નહિ. તેને હવે ભિયા કરવી સારી લાગી નહિ. તેણે પાતાના ગુરુ, વૈશ્વદેવ કરીને યત્ત્રશાળાની ખહાર ભૂતખલિ આપવા સારુ ગયા, ત્યારે યત્ત્રશાળામાં જઈ અગ્નિહાત્રના કુષ્ડમાં પ્રજ્વલિત થયેલા અગ્નિ-ં દેવને પ્રણામપૂર્વક વિનતિ કરી કે, "હ યજ્ઞનારાયણ! સર્વ દેવના મુખરુપ અને પ્રાણીમાત્રના જકરમાં 'નિવાસ કરનારા હાવાથી સર્વના સાક્ષી અન્તર્યામી, તું ઈશ્વર તથા કલ્યાભુરૂપ છે, માટે મારા અંતઃકરણમાં ઉદ્દુલન પામેલી ઊર્મિ શીઘ સત્ય અને સફળ થાય, એવી કૃપા કર!" એટલું કહી ગુરુ આવી પહોંચવાની તૈયારી હાવાથી તે ખહાર નિકળી ગચા ને ભાજન કર્યા ખાદ પાઠશાળામાં આવી એઠા. ત્યાં તેને એકલા અને વિચારમાં પહેલા નિઈ ગુરુએ પૂછ્યું; "વત્સ વરેપ્સુ! આજે તું કંઇક ઉદા-

સીન જેવા કેમ દેખાય છે? શું તને કાઇએ કંઈ કહ્યું છે, કે કંઈ માઠું લગાસ્યું છે? જે હાય તે કહી દે, હું તેના સત્વર ઉપાય કરીશ." યુન: યુન: પૃછવાથી જયારે વરેપ્સ સુખેથી કશું પણ બાલી શક્યા નહિ, ત્યારે ગુરુદેવે પુનઃ પૂછ્યું; "વત્સ! તું તારા મનમાં વધારે અઠળાતા જણાય છે, તેથી શું તને ક્રોઈ કહિન પાઠ લક્ષમાં બેસતા નથી? કિંવા તને તારા પિતા કે માતા સાંભરી આવેલાં છે ? પણ તેમ થવાના સંભવ નથી; કારણ કે અદાપિ પર્યત મે તને કશું એાછું લાગે ને તેએા સાંભરી આવે, એવા પ્રસંગ કાઈ રીતે આવવા દીધા નથી. તેમ તેઓ તને કાઈવાર સાંભરી આવે તેવું પણ નથી; કેમકે તેઓ તને લાડ લડાવે, તે પહેલાં જ સ્વર્ગપ્રતિ સિધાવી ગયાં હતાં. શાંતપણ વિશ્વપુરીના રાજ્યંકર્તા તારા પિતાને દુષ્ટ વિદેશી રાજાએ ચુદ્ધમાં માર્યો, ત્યારે તારી માતા તને લઈ અહીં આવીને રહી; થાડા કાળમાં તે પણ કાળધર્મને પામી, જેથી તું એકલા પહ્યો. પણ ઈંધર-કુપાથી અહીં તારું સારી રીતે રક્ષણ પાષણ થયું છે. જો કે મે તને તારી જતિનું સ્મરણ પણ ઘવા દીધું નથી; છતાં તારે ભવિષ્યમાં કામ લાગે ને તારા પિતાનું રાજ્ય તું પાછું મેળવી તેનું રક્ષણ કરી શકે, એ સારુ, યતન કરીને, તને ધનુર્વિદ્યા ભણાવી છે. હવે ખીજી કાઈ વિદ્યાની તને અપેક્ષા નથી. વળી તું વચે પણ ચાગ્ય થયા છે, માટે તને મારુ મન, મારી ભણાવેલી વિદ્યાના સદુપચાગ કરતા જેવાં 'ઇચ્છે છે. તેથી હે યુત્ર! તું ગભરાઇશ નહિ અને શા માટે ઉદાસ છે, તે તું મને કહે."

ગુરુનું એવું લાષણુ સાંલાળી વરેપ્સુએ પાતાની મનાકામના ઘણું અંશે પૂર્ણ થયેલી જાણી. પછી તે મનમાં હર્ષિત થઈ બાલ્યા; "પિતાજ (વરેપ્સુ તે ઝાલને પિતાજ જ કહેતા, કારણુ તેણું પિતારુપે એમને જ જ્યા હતા,) આપ જે કહા છા, તે જ વિચાર મારા મનમાં રમણ કરી રહ્યો છે તે તેથી મને હવે કાઈ પણ કાર્યમાં કે કાઈ પણ સ્થળમાં એન પડતું નથી. મારુ મન એટલું બધું ઉતાવળું થઈ ગયું છે કે, તે માટે આપ આના આપા, એટલા જ વિલંબ છે!" ગુરુએ કહ્યું; "સર્વથા ઉત્તમ. એમ હાય તા હું ળહું પ્રસન્ન છું. પરંતુ તેમ થવા સારુ તારી પાસે હજુ સાધનાની એાટ છે, તે પૂરી પાડવા સારુ તારે એક માટે ઉપાય કરવા પડશે ને હું ઈચ્છું છું કે, પ્રભુ તેમાં તને સહાય કરા." એ સાંભળી વરેપ્સુ પૃછવા લાગ્યા; 'એવા કયા ઉપાયની મારે

એ સાંભળી વરેપ્સુ પૃછવા લાગ્યા; 'એવા કયા હપાયની મારે હમણાં અગત્ય છે!" શુરુએ કહ્યું; "તું એકલા છે, રાજનીતિથી અજ્ઞાત છે ને ચુદ્ધ-પણ હજી કાેઇ સાથે કરવાના તને પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા નથી; માટે તારે તે સારુ કાઈ રાજની અથવા તેના કેટલાક સૈન્યસહાયની આ-વશ્યકતા છે. તે માટે મારા સ્તેહી સકામદેશના રાજા છે, તેની પાસેથી હું તને સહાય મેળવી આપવાની યોજના કરીશ!" વરેપ્સુ બાલ્યા; "પિતાજી! એટલી બધી ખટપટ શા માટે જોઇએ! આપના આશીર્વાદની જ માત્ર મારે અપેક્ષા છે, બીબું સર્વ તો આપની કૃપાવડે મને પ્રાપ્ત થયેલું જ છે. આપે લણાવેલી વિદ્યા મને યથાકાળ સહાય થાય, એટલે ઘણું છે!" શુરુ બાલ્યા; "ધન્ય છે, વત્સ! તારા આવા દૃઢ ઠરાવથી મને ઘણાજ સંતાષ ઉપજે છે ને હું ધારું છું કે, તું તારુ ઇચ્છેલું અવશ્ય પ્રાપ્ત કરીશ. તારી આવી યાગ્યતા જોઇને તારુ બળ સર્વ અંગે પૂર્ણ કરવાનાં મારી પાસે જે અમૂલ્ય સાધના છે, તે તને આપવા માટે હું સણલર પણ અચકાઇશ નહિ. માટે જા, ગંગામાં સ્નાન કરીને લરેલા કમંડળ સહિત શીધ્ર આવ. હું યજ્ઞશાળામાં એસું છું!" એમ કહી શુરુદેવ ઉલા થયા અને વરેપ્સુ તત્સણું ગંગા તટપર સ્નાન કરવા સારુ ચાલ્યા.

શાહીવારમાં સ્નાનથી શુદ્ધ થઈ તે પાછા આવ્યા. ગુરુ યજ્ઞશાળામાં કૃષ્ણાજિનપર વિરાજેલા હતા. વૈશ્વદેવના હામ કરે ઘણીવાર નહાતી થઈ, માટે અગ્નિદેવ પણ ભાર્યા વગરના પ્રજવલિત હતા. અંદર જતાં જ, ગુરુજીએ વરેપ્સને અશિદેવની સન્મુખ પૂર્વાભિમુખે બેસવાની આજ્ઞા કરી. તે પ્રમાણે એક દર્ભાસનપર બેસીને તેણે યજ્ઞભસ્મનાં લલા-શકિક અંગામાં ત્રિપુંડ્ર કર્યા. પછી ગુરુએ કહ્યું; "હે સુપુત્ર! આચમન પ્રાણાયામ કરી ચિત્તને સ્થિર કર, દૃષ્ટિ એકાંગ્ર કર ને યત્રનારાયણને વંદન કરી, તેના પ્રસાદર ૫ હું જે મંત્રા છાહું, તે તું યથાર્થ લક્ષમાં ઉતાર." ત્મેમ કહી ઋષિએ અનેક અસ્ત્રે, કે જેના પ્રયોગાને જાણનાર યાધા, એકકે સમયે આખી પૃથ્વીનું મહાન્ ભયથી રક્ષણ કરવા સમર્થ થાય, તેના મંત્રા, ઋષિએા, છે દા અને દેવતાએ સહિત તેને આપ્યાં (શિખ-વ્યાં); તેમ તે તે અસ્ત્રા છાડ્યા પછી તેને પાછાં વાળી લેવાના પ્રયાગા પર્ણુ શિખવ્યાં. પછી તે મંત્રાદિકાના ત્યાં જ બેઠાં બેઠા જય કરાવી, ઋષિએ તેને ખાણ્યી ભરેલાે એક ભાશા, ઘણા ખળથી પણ ન ભાંગે એલું એક ધતુષ અને વજની પેઠે શત્રુએનાં ગાત્રને ચૂર્ણ કરી નાંખેં તેવી એક ગદા, એ ત્રણ આયુધા આપીને કહ્યું; "પુત્ર! સજ્જ થા, આ ચાલતા શુભ-કલ્યાણમય સમયમાં આ આયુધાને ધારજી કરવાનું મુહૂર્ત સાધી લે. તારું કલ્યાણુ થાએ ને તું તારા સ્વાત્મખળથી તારુ તેમ જ તારા અનુયાયી વર્ગનું-પ્રજા તથા સેવક વર્ગનું-રક્ષણ કરવાને સમર્થ થાં."

અાલુના કૃષ્ણ સાથે બાંધ્યું, ને ધનુષ, પૈંચી તે બાલુ તે હો તે રાજની પાસે માંઠલવાના ઉદ્દેશથી છેડિયું ધનુષમાંથી છૂટીને મંત્રના બળથી તે બાલુ તત્સલ્ આકાશમાંગે થઈ રાજસભામાં ગયું, ને સર્વ સભા-જનાના આશ્વર્ય વચ્ચે, સિંહાસનપર ખેઠેલા રાજની દૃષ્ટિ સામું પહ્યુ, સાયંકાળ થઈ ગયા હાવાથી સભા વિસર્જન થવાની તૈયારી હતી, પલ્ એકાએક આવી પહેલા બાલુને જોઈ સૌ આશ્વર્ય પામ્યા, ને તેની સાથે બાંધેલી પત્રિકાને જોઈને તો સૌના મનમાં અનેક તરગા ઉઠવા લાગ્યા. તુરત રાજાની આદ્યાથી પ્રધાને તે બાલુ હાથમાં લઈ પત્ર છેડ્યું, ને ઉઘાડીને જૂએ છે તો માંહે આ પ્રમાણે લખેલું હતું:—"વિશ્વપુરીને પોતાનું કરી પહેલા અલ્યા વિષયસેન! તને જણાવું છું કે, વગર કારણે મારા પિતાને અસ્વસ્થપણામાં હણીને તેની રાજયસમૃદ્ધિ હસ્ત્વગત કરી છે, તે શીધ્ર આવીને મારે સ્વાધીન કર, નહિ તો યુદ્ધાર્ય સજ્ય થા.

પત્રમાંના આ વૃત્તાંત સાંભળતાં આખી સભા ઠરી ગઈ. રાજાના અંતરમાં પણ ઊંડા ધ્રાસ્કા પડ્યો. પરંતુ પ્રસિદ્ધપણે એમ બાલ્યા કે, "અ: એમાં શું! રાજ્યની લાલચે એવા તા કંઇક ચારટાઓ ફિતુર કરતા કરે છે. પણ શું રાજ્ય કંઈ એમ માર્ગમાં પડ્યાં છે?" એમ કહી સભા વિસર્જન ઘવાની આગ્રા કરવાનું કરે છે, એટલામાં સામે પડેલું બાણ વારંવાર ઊંચું થઈ થઇ નીચે પછડાવા લાગ્યું એ જોઈ પ્રધાને કહ્યુ, "રાજધિરાજ! આ બાણ પત્રનું ઉત્તર માગે છે, તેને શું જણાવલું છે?" તે સાંભળી એકદમ રાજાએ ઉદ્ધતપણાંથી નીચા વળી તેને ઢાથમાં લીધું, ને તે બીજ હાથવે મરડીને ભાંગી નાંખવા પ્રયત્ન કરે છે, તેટલામાં વીજળીના ચમકારાની પેઠે તેના હાથમાંથી તે બાણ એવું જોરબેર છટકી ગ્યાં, કે તેના આંચકાથી રાજા લથડી પડ્યો ને બાણની પૂંખ લાગવાથી તેના મુક્કટ નીચે ઢળી પડ્યો. આથી તે રાજા, મનમાં જો કે લજિજત થયો, તેન પણ પ્રકટ કશું ન જણાવતાં, સભા વિસર્જન કરીને અત. પુરમાં ગ્રાલ્યા ગયા.

વરેપ્સુતું ચુદ્ધ

અહીં વરેપ્સુ સમાચારની વાટ જેતો ઉભા હતા, એટલામાં તેનું માકલેલું બાળ, કશા પણ સમાચાર વિના જેલું ને તેલું જ પાછું આવીને પ્રાપ્ત થયું. પાતાના પત્રના અનાદર થવાથી તે અત્યંત ક્રોધે ભરાયા, ને હવે શું કરલું, તેના વિચાર કરવા લાગ્યા. તેટલામાં નગરમાંથી ક્રાઇની

સ્વારી આવતી હાય તેમ જણાયું. બે ઘાઉસ્વારા આગળ દાહી, "હટા, હેટા, માર્ગ આપા, કુંવરીમાં પધારે છે," એમ બાલતા આગળ આવી પહોંચ્યા. સ્વારી કેટલેંક દ્વર હતી, તેટલામાં માર્ગમાંના લાેકાેને પૃછતાં વરેપ્સુના જાણવામાં આવ્યું કે, 'આ પાસેના ઉપવનમાં જગદળાનું ધામ છે, ત્યાં દર્શનાર્થે રાજપુત્રી પાતાની સખીએા સહિત જાય છે.' આપાન આપ લાગ મળ્યાે, એવું ધારી તે મનમા બહુ જ હરખાયાે ને સાથે સાથે પાતે પણ જગદંગાના દેવળ સૂધી શાંતપણે ચાલતાે ગયાે. રાજ-કન્યા દેવીના મંદિર આગળ જઈ સુખપાલમાંથી હેઠી ઉતરી. પછી. બે મુખ્ય સખીઓને સંગે લઈ મદિરમાં ગઈ. તુરત વરેપ્સુએ પાતાના લાગ સાધવાના વિચાર કર્યો, પણ તેને સ્મરણ થયું કે, 'અરે! હજી હું પ્રદ્મચારી છું, મને સમાવર્તન સંસ્કાર પણ થયા નથી, તા મારાથી આ રાજકન્યાનુ હરણ કેવી રીતે થાય? તેમ કરવા માટે એને સ્પર્શ કરવા પંડે ને તેથી તા મારુ બ્રહ્મચર્ય વત ખંડિત થાય ' ક્ષાત્રધર્મ પ્રમાણે ખળાત્કારે પણ કન્યા હરણ કરી શકાય છે, તેથી વરેપ્સની આ શંકા ખાટી ગણાય. વરેપ્સ ક્ષત્રિયપુત્ર હતો, પણ બ્રાહ્મણેમાં ઉછરેલા હાવાથી જ તેને એવી શકા થઈ હતી 'પણ આ ચાગ ઘણા સારા આવ્યા છે, ને એ કન્યા સ્પર્શ કર્યા નિના જ મારા તાબામાં થઈ શકે એમ છે,' એમ ધારી તેણે લાગલાં જ મંદિરનાં દ્વાર ભડાભડ ળંધ કરી દીધાં ને પાતાનું રક્ષણ કરવા સારુ હાથમાં ગદા લઈ સજ્જ થઈ ઉલાે રહ્યો.

એકાએક આ તાફાન થયેલું જોઈ કન્યાની સાથેના સ્વારા હેળક ખાઈ જઈ, દ્વાર ઉઘાડવાના પ્રયત્ન કરવા લાગા, પણ તે પ્રત્યેકને વીર વરેપ્સુએ એકલે હાથે કારે હઠાડી દીધા અને વધારે ધામધૂમ કરનારાએને ત્યાં જ પૂરા પણ કરી દીધા. કેટલાક સ્વારા તુરત નગર ભણી દેહ્યા. તેઓએ જઈ રાજાને જાણ કર્યું કે, "રાજકન્યા દેવીનાં દર્શને ગયાં હતાં, ત્યાં એકાએક કેાઈ તપસ્વી સરખા યુવાન્ પુરુષે તેને મદિરમાં પૂરી દ્વાર અંવ કર્યા છે ને સાથેના સેવકાને પણ પુષ્ઠળ માર માર્યો છે!" આ વાત સાંભળતાં જ રાજા તા દિક્મૂહ અની ગયા. તત્કાળ પ્રધાનને બાલાવી એક નાની સેના સાથે રાજકન્યાને છાડાવી લાવવા માટે ત્વરાથી જવાની આગ્રા કરી. તુરત રણત્ર કુકાયું. અનેક કાર્યમાં ગ્રાયલા સીનર્કાના મનમાં ફાળ પડી. શખ અને શિંગડાંના ઉપરા-ઉપરી નાદ થવારૂપ સૂચનાથી સેનાનીએ સર્વ કામ છાડી દુઇને, પાત નાં વાહના, વસ્ત્રા ને આયુપે સજજ કરવા માંડ્યા. પછી પરસ્પર શું છે?

છાડી દઇને, માત્ર આપણે યુદ્ધની સંપૂર્ણ તૈયારી કરી લેવાની આવશ્યક છે.' પછી તેઓએ નગરમાંની સઘળી સેનામાં સૂચના કરી કે, દિવ" ઉગતા પહેલાં સર્વ ચાેધાએ રહ્યાંગણ ઉપર તૈયાર રહેવું. હા મા કરતાં અરુણાદય થવા આવ્યા, રણતૂર વાગ્યાં ને ખાકી રહેલું તમામ સૈન્ય સજજ કરીને રાજા પાતે રખુભૂમિપર આવી ઉભા રહ્યા અને મંદિરના દ્વાર આગળ આવી દૃષ્ટિ કરી તેા ત્યાં વરેપ્સુ ધનુષ્યના ટેકે કરીને તૈયાર જ ઉલાે હતા. આંગલા દિવસનું એણે લાજન કર્યું નહાે દશ કેાશ પગે ચાલીને આવ્યા હતા ને આખી રાત્રિ અથાગ શ્રમ લ સુદ્ધ કર્સું હતું, છતાં તે કિંચિત્ પણ વિશ્રાંતિ ન લેતાં, રાજાના આવવાને वार निधने क उसे। हता. राजाने आवता नेता क, विश्राण सिहना સરખી ગર્જના કરતા તે બાલ્યા, "ર વિષયાંધ વિષયસન! પ્રાત કાળને અમૃત સમાન અને સર્વ મહાતમાં જનાએ ઈશ્વરાપાસના માટે જ નિયલ ગાંહોલા એવા શુભ સમય, વિષયસેવનમાં જ ખાઈ નાખનાર અને તેન અંદર માત્ર સૂર્યને અર્ધ્યપ્રદાન કરવાની પણ કાળજી નહિ રાખતુ મિગ્યા ક્ષત્રિય નામ ધરાવનાર તારા સરખા ળીજો કાેણ મૂર્ખ હશે? ચે તા ઠીક; કઈ ચિંતા નહિ. સૂર્યોદયને હુજુ કેટલીક વાર છે. અર્ઘ્યપ્રદાનને સમય થતાં સૂધીમાં તા હું તે સર્વ સાક્ષી સવિતાદેવને, તારા મસ્તકરૂ કમળપુષ્પવાળા અને તારા જ રક્તથી ભરેલી અંજલિવાળા ઉત્તમ અધ આપીશ! ચાલ, થા સાવધ અને સંભાર પ્રભુને!" એ સાંભળી, વિષય સેન રાજા તેના કશું પણ ઉત્તર આપે, તે પહેલાં તા તેણે આખા સેન ઉપર અસની વૃષ્ટિ ચલાવી દીધી તેણે ક્ષણભરમાં સર્વ ચાેધાઓને ગભરાવી નાંગ્યા. એ જોઈ રાજાએ ચાર્ધાઓને ધીરજ આપીને વરેપ્સંદ્ર આંધી લેવા સારુ નાગપાશના પ્રચાગ ચાજચા, પણ તે પહેલાં તા તેવું નાગાસ્ત્ર મૂકી આખા સૈન્યમાં માટા માટા લુજંગા જ લુજંગા કરી દીધા એ ભુજંગા ચાધાઓ અને અધાદિ વાહનાના પગામાં વીંટાઇને હ કરવા લાગ્યા. એ નેઈ રાનએ તતકાલ ગરુડાસ ભાણ મુક્યું. નેત केतामां અસંખ્ય ગરુડ પક્ષીએ। ઉડી આવી સર્પમાત્રના નાશ કરવા તથી વરેપ્સુને પીડા કરવા લાગ્યા. પણ વરેપ્સુ કંઈ શાંતપણે ઉભા ન હતી તેના ધનુષમાંથી નગાસ ખાણ છૂંટતાં જ અંતરિક્ષમાથી માટમાટા <sup>ન</sup>નગે આવીને ધડાધડ પછડાવા લાગ્યા, જેથી તમામ ગરુકા ઉડી જવા ઉપરાર્ષ વિષયસેનના ઘણાક સૈન્યના ઘણ વળી જવા માંડ્યો. રાજાએ ઘલુંક્

<sup>#</sup> તગ એટલે પર્વત, પહાડ.

ત્રારવા છતાં સેના દરોાદિશ મુઠ્ઠીવાળી નાઠી. રાજાના રથ પણ ભાંગી ગયા. પછી રાજા બીજા રથમાં બેઠા. પણ આ ગડળડમાં વરેપ્સુએ છલંગ મારી રાજાના રથમાંના પાશ ખેંચી લીધા ને રાજા સુદ્ધના આરંભ કરે તે પૂર્વે જ, તેના જ પાશવડે તેને ખહુ ત્વરાથી ખાંધી, નવા રથમાંથી હેઠા નાંખ્યા!! થયું! રાજા પરવશ થયા ને વીર વરેપ્સુની જિત પ્રદી. વરેપ્સુએ ખંધાયેલા રાજાને કહ્યું; "હે અન્યાયી! જે કે તેં તા વગર કારણે મારા પિતાના પ્રાણ લીધા હતા, પણ તું દીનપણે મારી આગળ ખંધાઇને પડ્યો છે, એ જોઈ મને તારી દયા આવે છે ને હું તને મારે શરણે થયેલા સમળું છું, માટે જ તારા વધ કરી શક્તા નથી."

#### વરેપ્સુને રાજ્યપ્રાપ્તિ

આ પ્રમાણે તે કહેતા હતા, એટલામાં પાતાની લાણી દશ વીશ ક્ષમિપુત્રાનું ટાળું તેણે આવતું જોયું. એએા વરેપ્સના ગુરું છના પુત્રા ત્રિયા શિષ્યા હતા. એ શિષ્યાને ગુરુજએ વરેપ્સની ખળર લેવા સારુ માર્કલેલા હતા. પૂર્વ દિવસે વરેપ્સુ, ગુરુને ત્યાંથી વિશ્વપુર ભણી ચાલી નિકળ્યા, તે પછી તુરત સઘળા શિષ્યા લિક્ષા કરીને આવ્યા ને તેઓએ ત્રરેપ્સુને જેયા નહિ, તેથી તે કયાં ગયા, તેને માટે ગુરુજીને પ્રશ્ન કરવા લાગ્યા ગુરુજીએ ઇત્થભૂત સર્વ વૃત્તાંત કહી સંલળાવી, આગ્રા કરી કે, 'પુત્રા! તમારા સહાધ્યાયી' વરેપ્સુ, અત્યાર સૂધી વનમાં વસનારા એક વૈદ્યાર્થી હતા, પણ હવે પછી તે રાજ્યાભિલાષી થઇ રાજ્ય સંપાદન કરવા મયા છે તે મે યત કરી તેને ભણાવેલી અમૂલ્ય વિદ્યાના ખળથી મને નિશ્ચય 🎙 કે, તે આવતી કાલે અવશ્ય રાજ્યાધિકારી થશે. પણ તેણે યુદ્ધના અનુ-ર્સવ કાઇવાર લીધા નથી, તે હજુ ખાળક છે, માટે તમારામાના કેટલાક જિણ કાલે પરાહિયામાં વિશ્વપુર જાગ્યા ને તેના ઇત્થંભૂત વૃત્તાંત જાણી મેઈ આવી મને કહ્યા. એના રાજચાગ ઘણા ઉત્તમ છે, તેથી જો તેણે વિજય મેળવ્યા હાય તા તરત, કશા પણ વિલબ વગર, તેને રાજ્યા-ધનસ્થ કરી દેજો; અને સાંજે મને ખળર આપજો." આ આગ્રા સાંભળી ઋષિપુત્રા માટા પરાહિયામાં ઉઠી સ્નાનાદિક ક્રિયા કરીને વિશ્વપુર લાણી વિદાય થયા. સુમારે દાેઢ પહાેર દિવસ ચડતાં, વિશ્વપુરના ઉપવનમાં વરેપ્સના વિપ્રખન્ધુઓ આવી પહોંચ્યા. વરેપ્સ કર્યા હશે, તેને માટે તુંઓને કાઇને પૂછવાની કે શાધવાની જરૂર પડી નહિ; કારણ કે ચાેધા-

<sup>\*</sup> સાથે ભણનારા વિદ્યાર્થી

એાની નાસાનાસ તથા વાહેનાની ચીસા સંભળાતી હાવાથી, આપાઓપ દેવીના મંદિરભણી તેઓ ચાલ્યા આવ્યા. ત્યાં મદિરનાં દ્વાર આગળ પાશવડે અંધાઈ અશક્ત થઈ પહેલા પાતાના શત્રુની આગળ વિક્રેલ કરાળ સિંહની પેઠે ઉલેલા વરેપ્સ તેમની દૃષ્ટિએ પડ્યો. તેના મુખની ક્રોધમુદ્રા ભાલા સરખાં ઉલાં થયેલાં તેનાં રામ, ને શસ્ત્ર પ્રહારાવડે થયેલા ક્ષતાને લીધે રુધિરમય થયેલું આખું શરીર ખીલેલાં કેસુડાંના વૃક્ષ સરખું દેખાતું હતું—તેમજ ક્રોધાવેશથી ફૂલી અતિ પ્રચંડ થયેલું તેનું શરીર એઈ, તેઓને બહુ આશ્ચર્ય લાગ્યું. પછી અતિ હર્ષથી, "વીર વરેપ્સના જય થાઓ!" એવી ગર્જના કરતા તેઓ સમીપ આવી પહોચ્યા. તેમને એઈ વરેપ્સએ નમસ્કાર કર્યો. પછી તે વિસ્મયતાથી પૂછવા લાગ્યા કે, "આપ સર્વ અહીં ક્યાંથી?"

તેઓ પરસ્પર વાત કરે છે, એટલામાં 'રાજ મરાયા, રાજ પડ્યા,' એવી ખાટી અકવા ફેલાવાને લીધે, નગરમાંથી રાણી તથા રાજાનાં આમ મનુષ્યા આકન્દ કરતાં સચામભૂમિ ઉપર આવ્યાં, પણ તેને જીવતા જોઈ શાત થયાં. તે સૃષ્ણે રાજા પાતાના મનમાં એટલા ખધા લજ્જિત થઈ ગયા કે, મારી આવી અવસ્થા સ્ત્રોઓ તથા ભૃત્યવર્ગ જૂએ, તે કરતાં મારે આત્મઘાત કરવા તે સારા. હું સંગ્રામમા જ મુવા હાત તા મારે આવું અપમાન સહન કરવું પડત નહિ. માટે પ્રકટપણે તે બાલ્યા કે, "હે વીર! તે મને શા સારુ જીવતા મૂકયા ? આ મારી કમ્મરમાંનું ખડ્ય કાઢ અને મારા શિરુ છેદ કર!" 'પરતુ અશક્તને હણું, એ યાધાના ધર્મ નથી,' એવા પ્રત્યુત્તર મળવાને લીધે, તેણે પ્રતિજ્ઞા કરી કે, મારે હવે અરણ્યમાં તપશ્ચર્યા કરીને જ આયુષ્ય પૂરુ કરતું!

આવી રીતે વિજય પામેલા વરેપ્સુને, પછી ઋષિપુત્રાએ કહ્યું કે, "દુ ખન્ધુ! હવે વિલંખનું કામ નથી; નગરમાં ચાલા, ને રાજ્યાસનનું મુહૂર્ત સાધા." તુરત દેવળમાંથી રાજકન્યોને બહાર કાહીને તેના પિતાને સ્વાધીન કરી; અને ઋષિપુત્રાની સાથે તે નગરની વચ્ચે આવેલા રાજમંદિર આગળ ગયા. ત્યાંના દ્વારસ્કો, સેવકા ઇત્યાદિ તેને આવતા નિર્દે, આમ તેમ નાસભાગ કરવા માંડ્યા. તેઓને સ્મુનની, ધીરજ આપીને પાસે ખાલાવ્યા, ને તેઓ દ્વારા, સભાના મુખ્ય મુખ્ય અધિકારાઓને ખાલાવી, તેઓના સમક્ષ ઋષિપુત્રા પાસે તેણું પાતાને રાજયા- ભિષેક કરાવ્યા. તુરત માટા જયઘાષ સહિત રાજયાસનના ધ્વજદંડપર વરપ્યના નામના ધ્વજ આરાપિત કર્યો; અને તેના જ નામનાં જયવાદા વજડાવી, નગરમાં તથા રાજયમાં તેની આણુ ફેરવી.

પછી વરેપ્સુએ સ્થ-મ્યાના ઇત્યાદિ વાહન સહિત કેટલાક અધિકારીઓને પેલા બંધનમાં પડેલા રાજને તેડી લાવવા સારુ માકલ્યા. તેઓને તેણું એલું ઉત્તર આપ્યું કે, "હવે આ જગતમાં છવવા કરતાં મૃત્યુને સ્વાધીન થવું, કિંવા એકાંતવાસમાં જઈ, પ્રભુનું આરાધન કરવું, એ જ હું ઉત્તમ માનું છું. હવે હું તો અહીંથી અરણ્યમાં જઇશ. પરંતુ મારી આ પુત્રી, કે જે પરણ્વા યેાગ્ય થયેલી હાવાથી મારી સાથે લઇ જવી યાગ્ય નથી, તેને હું તમારી સાથે માકહું છુ-એવા હેતુથી કે તેણીને વીર વરેપ્સુ ભાર્યા તરીકે અંગીકાર કરે. તેણે તેનુ પ્રથમ હરણ કરેલુ હાવાથી અને એ કાર્યમાં તે જય પામેલા હાવાથી, લાત્રધર્મ પ્રમાણે એ કન્યાના પતિ થવાને તે જ યાગ્ય છે." એટલું કહીને વિષયસેન રાજાને વરેપ્સુના સેવકાએ બંધન મુક્ત કરવાથી એ જ વેળા એક રથમાં એઠા અને પાતાની રાણી સહિત અરણ્યમા ચાલ્યા ગયા! સેવકાએ નગરમાં આવી વરેપ્સુનો તે સમાચાર જણાવી, રાજકન્યા તેને સ્વાધીન કરી.

એ દિવસ તા ગુરુપુત્રા સહિત તેલું પ્રદ્મભાજન, પુલ્યદાન ઇત્યાદિ ધર્મકાર્યોમાં નિર્ગમન કર્યો. બીજે દિવસે એક માટું સૈન્ય શલુગાર્શુ ને પાતાના ગુરુજીને નગરમાં પધરાવી લાવવા સારુ તેને આશ્રમે ગયા ગુરુજીએ તેને હર્ષથી હૃદય સાથે ચાંપ્યા ને કહ્યું, "પુત્ર! હવે મને પૂર્લું સંતાલ થયા છે, માટે વિવયસેનની કન્યાનું પાલ્યુિં હૃદય સાથે આપ્યાં પાલ્યું હલ્યું કરી પરમ સુખ ભાગવ, એવા મારા આશીર્વાદ છે ને નીતિથી પ્રજાનું પાલન કર." બીજે દિવસે રાજપુત્રના અત્યાં એથી ગુરુજી પાતાના પરિવાર તથા શિષ્યનું સહિત વિશ્વપુર પધાર્યો ને ઘલાક દિવસ ત્યા રહી, શુલ સુદ્ધં આવતાં રાજકન્યા સાથે વરેપ્યુ ના લગ્નસમારભ કરી, અનેક આશીર્વાદા આપીને ત્યાથી પાછા પાતાનાં આશ્રમ પ્રતિ આવ્યા.

<sup>'અહ</sup>સરાસમાગમ

આટલી કથા કહ્યા પછી, ચાડીકવારે વિશાતિ સારુ શાત રહીને તે વૃદ્ધ ઋષિ વળી બાલ્યા, "હે દ્રિજવરા! એવી રીતે ઘણી કઠિન અવસ્થામાં અવતરેલા ને હ્છરેલા વરેપ્સુ, સત્સગ થતા અને પુરુષાર્થ કરતાં હત્તરાત્તર શ્રેષ્ઠ સ્થિતિએ આવી પહોંચ્યા. પણ એટલેથી સતાય ન માનતાં તેણે પાતાના પુરુષાર્થવેડ ઘણાક દેશા જિતીને, રાજ્યસીમામાં વૃદ્ધિ કરી. વિસ્તારવાળી હૃમિપર તેની આણુ ક્રવા લાગી, પ્રજા અતિ સુખી થવાથી સર્વત્ર તેનું યશાગાન થવા લાગ્યું; અને આળાલવૃદ્ધ મનુષ્યા પ્રાત:કાળે તેનું મગળકારી નામસ્મરણ કરવા લાગ્યાં.

એ પ્રમાણે રાજ્ય, ધન, ધર્મ અને કીર્તિથી મહાન્ સમૃદ્ધ થયેલા વરેપ્સુ રાજા, એક સમયે પાતાની સાથે કેટલીક સેના લઇને રાજ્યપર્યટન કરવા નિકળ્યા, રાજ્ય પર્યટન કરવાથી રાજાને, પાતાના રાજ્યમાંનાં પ્રત્યેક સ્થળ, નગર અને ગ્રામમાં વસતી પ્રજા સુખી છે કે દુ:ખી, તેઓ પાતાના નિર્વાહ કેવી રીતે કરે છે, પ્રત્યેક સ્થળે શી શી વસ્તુઓની ઉપજ નીપજ છે, ત્યાં ત્યાં રાખેલા અધિકારીએ ન્યાયથી વર્તે છે કે નહિ, ધર્મનું સેવન કરે છે કે નહિ, તથા પાતાની સત્તા પ્રજાને પ્રિય છે કે નહિ, એ આદિ વિષયાની જાણ પહે છે. તે અનેક દેશ, નગર, ગ્રામ, વના અને ઉપવનાનુ અવલાકન કરતા કરતા, પાતાના રાજ્યની છેક ઉત્તર સીમાની લગાલગ આવેલા ત્રિવિષ્ટપ નામના ઉચ્ચ અરુષ્યપ્રદેશ સમીપ જઈ પહોંચ્યાે. એ પ્રદેશ કેવળ અલૌકિક રચના તથા શાભાવાળાં અરહ્યાેથી, તેમ જ સઘળા સ્ત્રાભાવિક સષ્ટિસૌદર્યથી નિરંતર પરિપૂર્ણ રહે છે. ત્યાં અપ્સરાગણ સહિત દેવતાએ પણ, સ્વર્ગમાંનું નંદનવન છાડી, ઘણીકવાર ક્રીડા કરવાને આવે છે. એવું સુંદર અરણ્ય જાઈ વરેપ્સુને તે સારી પેઠે અવલાકન કરવાની ઇગ્છા થઈ. સીમા ઉપર જ સૈન્યના પહાવ કરી, અશ્વારહ થઇને પાતે એકલા અરણ્યમાં ચાલ્યા. અરણ્યની ભૃમિ સુવર્ણ સરખી હતી. સદા નવપદ્યવ તથા પુષ્પના અને ક્ળાના ભારથી લચી ગયેલાં ઘટાદાર વૃક્ષા ચામેર છવાઈ ગયા હતા. તે પર અનેક મનહર શખ્દાથી વિલાસ કરતાં સુંદર પક્ષીએા કલ્લેાલ કરતાં હતાં. ઠારાઠાર આવેલા વિચિત્ર કમળ પુષ્પાથી ઢકાયલા, નિર્મળ જળવાળાં અને હંસ, કારડવ, સારસ, મયૂર આદિક પક્ષીએાથી વિટાયલાં સરાવરા દૃષ્ટે પડતાં હતાં. અનેક પ્રકારનાં પુષ્પામાંથા, ચદનનાં વૃક્ષામાંથી ને કસ્તૂરીમુગાના શરીરામાંથી નિકળતી ઘણી ઉત્કૃષ્ટ સુગધીવઢ મિશ્રિત થઈ પવન વહાતા હતા. મુગાદિક નિર્દોષ વનપશુએ ાની દાહાદાહ આંખને આનંદ આપતી હતી છું છ્રા-પરથી ખરેલાં વિચિત્ર પુષ્પાવડે ઢંકાયલી પૃથ્વી-જે જાણે કાઈ રાંજાએ યત્ત કરવા સારુ પૂજન કરીને સંતાપેલી હાય, એવી લાગતી હતી. એ સર્વ નિઇને, વરેપ્સુ આનંદમાં લીન થઈ ગયા. એ શાભા નેતા નેતા તે એટલા અર્ધા દૂર નિકળી ગયા તથા વેળા પણ એટલી વીતી ગઈ કે, તેનું તેને સ્મરણ રહ્યું નહિ. ખરા મધ્યાલ થયા, અશ્વ પણ થાકવા આવ્યા, છતાં પ વૃદ્ધાની ઘટા એટલી અધી ઘીચ હતી કે, ક્યાંયથી આકાશ ખુલ્લું ન દેખાતું હાવાથી સૂર્યનારાયણનાં દર્શન પણ થઈ શકતાં નહાતાં. આવી -અલૌકિક લીલા નિહાળતા, પક્ષી-આના કલરવા સાલળતા, જલઝરણાં

જોતાે, વરેપ્સુ હુ**ન્યુ પણ કેટલાેક આગળ ને આગળ ચા**લ્યાે ગયાે. ચાલતાં ચાલતાં તે એક સુંદર સરાવરપર જઈ ચઢચો. તેના જળપર સૂર્ય પ્રકાશ ખુલ્લા જણાવાથી તેને માલમ પડ્યું કે, મધ્યાલ થઈ ગયા છે, છતાં હું મારાં આલિક કર્મને કેમ વિસરી જાઉ છું? તે તુરત અશ્વપરથી નીચે ઉતરી પડ્યો. એક અશાકનૃક્ષને થડે અશ્વને બાંધીને, વસ્ત્ર ઉતારીને સરાવરમાં નહાવા ઉતર્યો. સરાવરનું જળ અમૃત સરખું મીઠું તથા કાંચન સમાન સ્વચ્છ હતું, ગમે તેટલા ઉંડા જળમાંથી પણ તેનું વિણયું સ્પષ્ટ જણાતું હતું, તેમાં કાદવનું તેા નામ જ ન હતું સ્નાન કર્યા પછી વરેપ્સુએ મધ્યાલું સધ્યા, ખ્રદ્માયરા, તર્પણ ઇત્યાદિ નિત્યકર્મો યથાવિધિ કરી લઇને પાછાં વસ્ત્ર પહેર્યાં. ત્યાં થાડીકવાર વિશ્વાસ લઇને વળી આગળ ચાલવાનું મનમાં ધાર્શું પ્રથમ તાે એ અલૌકિક વનની શાભા જોઇને જ મનુષ્યની ક્ષુધાતૃષા શાંત થઈ જાય તથા દુઃખ માત્ર વિસરી જવાય એમ હતું, છતાં ક્ષુધાતૃષા શાંત કરવાનાં સાધનાના પણ ત્યાં કંઈ ટાેટા નહાતા. અનેક જાતનાં સ્વાદિષ્ટ અને ગુણુકારી દિવ્ય કુળા, વૃક્ષાપર તેમ જ નીચે તૈયાર પહેલાં હતાં તેમાંથી મિષ્ટ તે આરાગ્યવર્ધક કુળા પીણા લઇને રાજાએ ઇશ્વરાર્પણપૂર્વક લક્ષણ કર્યા એથી તેને પાંચ પકવાજો જમ્યા જેટલા સતાષ થયા. પછી તે અરાાક-વૃક્ષને થકે માથુ ટેકી આનંદમાં ગરકાવ થયેલા જરાક વાર આકા પડ્યો, તા અત્યંત સુખદ પ્વનની લહેરા સાથે તેને મીઠી નિદ્રાની લહેર આવી ગઈ.

તે ગાઢ નિર્દ્રામાં પણ નહાતા તેમ જગ્રતપણામાં પણ નહાતા. એવી રીતે સૂતેના હતા. એવામાં તેણે એક અમતકાર જેયા. તેને એવા લાસ થયા કે, જાણે તેણે અઘાપિપર્યત કદી પણ નહિ જેયેલી એવી કાઈ સ્વસ્તપવાન દિવ્ય સ્ત્રી આવીને તેનાં અરણ તળાસવા મડી છે; તેના અત્યંતં કે મંળ હસ્તના તેના અંગને સ્પર્શ થાય છે; તે જાણે રાજાને અતિ સપવાન તથા તેજસ્વી જોઇને માહિત થઈ હાય ને તેથી તેના અગને લપટાઈ જવાને આતુર થઈ ગઇ હાય એવી દેખાતી છતાં, પાતાનુ પદ રાજા કરતાં ઉત્તમ હાવાથી, તેમ કરવામાં જાણે તે પાતે લજ્જા ધરતી હાય ને હું તેમ કરીશ તા રખે મને કાઈ જોઈ જશે, એમ મનમાં ડરીને, પાતાનાં અણિયાળાં, કમળ પાંખડી સરખાં વિશાલ તથા કામળ અને

<sup>\*</sup> પ્રભુતે નિવેદન કરીને ભક્ષણ કર્યા, એટલા માટે કે, જગતમાની સર્વ વસ્તુ ઇશ્વરની એ, ને તેના કૃપાથી આપણુ મનુષ્યાને મળા એ, તાે પ્રથમ પ્રત્યેક ભાગ્ય વસ્તુ સદ્ભાવનાથી તેને અર્પણ કર્યા પછા તેના પ્રસાદીસ્ત્રપે જ આપણે ઉપયાગમાં લેવી જોઇએ

મૃગના સરખાં સુંદર નેત્રાને ફેરબી, આમતેમ જેતી હાય, તેમ જણાયું. એટલામાં તે દિવ્ય સ્ત્રીને કાઇએ જોઈ હાય, એમ શંકા થવાથી તેણી એકદમ ઉભી થઈ. તે પાતાના હાથમાંનાં અતિ સુંદર પુષ્પા રાજાના હૃદયપર નાંખી દઇને, એકાએક ત્યાંથી વીજળીના ચમકારાની પેઠે અદૃશ્ય થઈ ગઈ!!

રાજા એકદમ જાગી ઉક્યો. તે વિરહવેદનાથી तथा આશ્ચર્યથી ખેખા-કળા ખની ગયા. તેણે ઉભા થઈ આમ તેમ ચારે દિશામાં દર્ષિ ફેરવીને જોયું, પણ કયાંય તે નવયોવના દૃષ્ટિએ પડી નહિ, સારે થાકીને 'અરે જોયું, પણ કયાય તે નવયાવના દાષ્ટ્રમ પડા નાહ, ત્યારે થાકાન 'મરે એ તો મને નિદ્રામાં અમશું આળપપાળ દેખાયું,' એમ મન વાળી તે પાછો હેઠો ખેઠા. પણ તેનું મન શાળે પડ્યું નહિ. ખેઠા ખેઠા પણ તે ચામેર જોયા કરતા હતા. તે વિચારતા હતા, કે, આ તે મેં સ્વપ્તુ જોયું કે સાચું? એટલામાં તેની દૃષ્ટિ પાતાના ખાળામાં પડેલાં પુષ્પા ઉપર પડી. પુષ્પા જોઇને તેની હૃદયામાં બમાણી સત્તિજ થઈ. તેને નિશ્ચય થયા કે, ના, એ સ્વપ્તું કે આળપપાળ નથી, પણ સાચું છે; કારણ તેનાં ચિદ્ધ તરીકે તે સુંદરીએ જતી વખતે મારાપત્ર નાંખેલા આ પુષ્પા પ્રત્યક્ષ છે. વરેપસુ એવી ઘડલાંજ મન સાથે કરે લેંકે, એટલામાં તેની પાત્રી વખતે મારાપત્ર નાંખેલા આ પુષ્પા પ્રત્યક્ષ છે. વરેપસુ એવી ઘડલાંજ મન સાથે કરે લેંકે, એટલામાં તેની દિષ્ટિની સામે દ્વરની વૃક્ષ લતાએ માં કંઈ વસ ક્રકતું તે ના જેવામા આવ્યુ. તે વધારે વાર તે ભણી નાઈ રહ્યાં તા કાઈ સ્ત્રી ચાલી જતા દેખાઈ તુરત તે ઉભા થયા. અધને ત્યાં જ મૂકી ત્વરાથી તે તે દિશાલણી ચાલ્યાે. સઘન વનના અધવચગાળે તે પહોચ્ચાે તાે તે જનારો અી પાછુ વળી વળી તીરછાં નેત્રથી રાજાનું હૃદય વિંધતી જેવા લાગો, રાજાને જોયા, એટલે વૃક્ષાની એશ્થે છૂપાતી, પરંતુ ઘડીકમાં પાછી પાતાની માહકદષ્ટિ તેના ભણી ફેંકતી, તે ઉતાવળી ઉતાવળી ચાલવા લાગી. તોના જેમ જેમ તેનું સુંદર મુખકું વધારે વાર જેતા ગયા, તેમ તેમ તેનું અતા પુરણ અતિ શય માહિત થતું ગયું. તે વધારે નજીક ગયા તેા તેના શરીરપંસ્તુ જિય અને વિચિત્ર રગવાળું છતાં અતિશય ઝીજું વસ્ત્ર, જેમાથી તેના મનેતાની વેણી તથા શરીરના પ્રત્યેક અવયવા ઘણે ભાગે રૂપષ્ટ દેખાતા હતા, તે નિર્દાન તેનું મન અત્યંત વિરહાકુલ ખની ગયું. તેણીનાં ચરણમાંનાં દિગ્ય ઝાઝારમાંથી સંભળાતા કર્ણપ્રિય અતિ ઝીણા રણકાર, તેણીના વસ્ત્રમા, શરીર ફિંપર તે કેશમાં લગાઉલા જૂદા જૂદા સુગધી દ્રવ્યાના વસ્ત્રમાં, સાંત ખુપાર મ અતિ મસ્ત પરિમલ, તેણીનું શરીર ગૌર છતાં તપાવેલાં કાચન સરપ્રિ હિલ્ય કાંતિ અર્થાત્ પરિપૂર્ણ સૌન્દર્ય, એ બધાની જાણે એ કાઈ પ્રતિમા જો એવી તેણીને જોઇને, રાજાની એક મનાવૃત્તિ કાય રહી નહિ. સં

ઇન્દ્રિયાએ જાગૃત થઈ તેને ઉન્મત્ત ખનાવી દીધા. રાજની સદ્દૃતિ નાઠી. તે ધીરજ રાખી શક્યો નહિ, તેથી ઉતાવળા દોડ્યો. થાડી પળમાં તે દિગ્યાંગનાની લગભગ થઈ ગયા. આ વેળા તે પાતાના અગ્યભિયારી પણાસ્ત્રપ મુખ્ય ધર્મને ભૂલી ગયા; તેમ તેને મનમાં ગ્યભિયારી પુરુષની પેઠે એવી શંકા પણ ન થઈ કે, આ હું કાઈ પરસ્ત્રીની અભિલાષા કરું છું! ઠામાવેશને લીધે તે નજીઠમાં ગયા; એટલે એઠાએક દાટ મારીતે તે તેણીને બાઝી પડ્યો, ને બાથ ભીડી જેવા પૂરા પ્રેમના જેશમા આલિંગન દેવા જાય છે, તેવી જ તે રમણી, એઠ વીજળીના ઝખકારાની પેઠે તેની બાયમાંથી સડાઠ દેતી કે સટકી ગઈ ને તેની દૃષ્ટિ સામેની અતિ સુંદર પદ્મવઘટામાં જેતજાતામાં અદૃશ્ય થઈ ગઈ! એ જોઈ રાજા, જાણે પાતાને અતિશય ઠારી ઘા લાગ્યા હાય તેમ, 'અ હઃ હઃ હ. હઃ' એમ રુદન ઠરતા, વિરહળાણથી ભેદાઈ ગયેલા હૃદયની મહાપીડાથી, ધડાક દઇને ભૂમિપર પછડાયા ને તતકાલ ચેષ્ટારહિત થઈ ગયા.

ये नवयोवना श्री स्वर्गनी येक अध्यस द्वती. ते हिवसे ध्वाकि અપ્સરાચાના સમૃહ, એક વિમાનમાં બેસી, એ સુંદર વનમાં વિહાર કરવા આવેલા હતા. સર્વ લેળી તે અપ્સરા પણ વનલીલા જેવા આવી હતી. વનમાના એક અતિ રમ્ય સ્થળે વિમાન ઉતારશું. પછી કેટલીક સખીએા સરાવરમાં જળકીડા કરવા પેઠી, કેટલીક છીનારે રમવા માડી: ને કેટલીક વનની શાલા નિરખતી વૃક્ષલતાંએામાં આમ તેમ કરતી હતી. તેમાંની આ અપ્સરા, વનમાં ફરતાં ફરતાં એકલી આઘી નિકળી ગઈ! કરતી કરતી જયાં રાજા સૃતેલા હતા ત્યાં આવી ચઢી. તેણે એક વૃક્ષ-તળ રાજાને સતેલા જોયા રાજા જે કે લાકિક ભૂમિપર હતા, તાપણ. તેનું અંગસૌન્દર્ય, રાજતેજ અને અલપરાક્રમ અલૌકિક હતું, તેથી તે અપ્સરાનું મન તેનાપર લાભાય, એમાં આશ્ચર્ય નહાતું. તે તેના પગ આગળ આવીને ઉભી રહીઃ તેને જગાડવા સારુ પગપર હાથ ફેરવવા લાગી. પણ આમ કરતાં મને રખેને મારી કાેઈ સખી જોય ને મારા તિરસ્કાર કરી એ વાત કદાચ દેવરાજ ઇંદ્રને કહી દે, તાે હું ભારે શિક્ષાને પાત્ર થઇશ-એવા ભયથી તે ચમકતી ને ચામેર નેત્ર ફેરવતી હતી. ક્ષણેઠમાં પાસેનાં વૃક્ષામાં પવનથી કઇક સહજ ખડખડાટ થયા. તે સાંભળતાં જ તેણીએ ધાર્યુ કે, ખરે જ આટલામાં મારી કાેઈ સખી આવી ચઢી હશે, તેથી ઝડપથી કાેરે ખસી ગઈ ને પાતાના હાથમાંનાં પુષ્પા રાળના ઉપર નાંખતી કે તે ત્યાંથી તુરત ચાલી ગઈ. જ્યારે રાળ તેણીની.

į

પછવાઉ પડ્યો, તે વેળા કામદેવની સત્તામાં તે અપ્સરા પણ પૂર્ણ રીતે સપડાયેલી હતી, છતાં પાતાના કીડારઘાનની સમીપમાં પહોંચેલી હાવાથી, 'રે આ શું? આ તા ગજખ થયા! હવે તા નિએ મારી વાત સખી-એાએ જાણી હશે,' એવા લયથી તે રાજાની ખાયમાંથી સટકી ગઈને ખને તેટલી ત્વરાથી, ધડકતે હૈયે, સખીસમૂહમાં જઈ પહોચી. તેને ધડ-કતી છાતીએ ને ધૂજતે અંગે ધાસલેર દાડતી આવેલી નેઇને કેટલીક સખીઓ પૂછવા લાગી; "અલિ તિલાત્તમાં આમ કેમ! તું શું ભયમાં છે ? મૃત્યુલાકમાં આપણ સ્વર્ગવાસીઓને લય હાય જ શાના ક કહે, કંઈ સંકટ જેવું હાય તા આપણે તેનું વારણ કરીએ." ખીજી કેટલીક સખીઓ ઉપહાસ કરતાં ખાલી; "અરે ભયખય તાે શું, પણ આ એમની દાેડ કંઇક જૂદા જ પ્રકારની દેખાય છે. કાેઈ નવસુવાન્ રંગીલા હંય!"-આ સાંભળી તે અપ્સરા જેનું નામ તિલાત્તમા હતું તેે છે વિચાર્સ કે, મારી વાત આ સર્વના જાણવામાં આવેલી હાવી જોઇએ, ત્યારે લાવની હું જ ખુલાસા કરી દઉં. પછી ધેર્યધારી, મનને વારી, તિલાતમા ખાલી; "તમે કહ્યું તેમ જ છે. હું વૃક્ષરાજિમાં કરતી હતી, એવામાં મને દ્વરથી જોઇને એક સુંદર પુરુષ મારી પછવાં પડ્યો છે, જેથી સપાટાળંધ દાંડીને હું અહીં આવતી રહી છું." એ સાંભળી તેઓ ખાલી; "વાહ! વાહ! અહીં મનુષ્ય કયાંથી? પણ એમ હાય તા આપણે હવે વધારે વાર અહીં રાષ્ઠાલું ચાગ્ય નથી, ચાલા."

તત્સણે સઘળી અપ્સરાઓ ચડપાચડપ વિમાનમાં ખેસી ગઇ. વિમાન અનેક વાજિત્રાના નાદ સહિત ઉપક્યું. તે ધીર ધીરે ઉચું ચઢી ગયું ને પછી ગિતમાં આવવા લાગ્યું. આમ વનની શાભાભણી દૃષ્ટિ કરીને ચાલી જતી તે સર્વ સખીઓએ તેઓના માર્ગમાંની વનઘટામા નિશ્ચેષ્ટ અવસ્થામાં પહેલા એક તેજસ્વી પુરુષને જેયા, સર્વે બહુ આશ્ચર્ય પામી. પછી સર્વે જણીએ એક સાદે ખેલી ઉઠી; 'આહાહા! જૂએા જૂએા પેલા પુરુષ! વાઢ વાઢ! કેવું-શું એનું રૂપસોંદર્ય!' તત્સણે પેલી કામ-વિવશ અપ્સરાએ કહ્યુ; "એ જ મારી પાછળ પડ્યો હતા ને હું ધારું છું કે, મારી અપ્રાપ્તિથી જ તેની આ દશા થઈ હશે!" તેને નિકટમાં જઇને અવલાકન કરવાની આંતરિક ઇચ્છાથી કેટલીક પુનઃ ખાલી; "અરે, એ કયાં સૂધી એવી અવસ્થામા પડ્યો રહેશે? કાણ જાણે કયાંથી આવ્યો હશે ને કયાં જલું હશે? વળી આપણે માટેજ એની આ સ્થિતિ થઈ છે, તા એને એવી જ દશામાં મૂકીને જલું આપણને ચાગ્ય નથી."

આ વાતે સૌ એક મત થવાથી, તેઓએ લાગલું વિમાન હેઠું ઉતાર્યુ. એ અપ્સરાવૃંદમાંથી એક અપ્સરાએ ભૂમિપર આવી, રાળની સામે ઉભી રહીને કહ્યું; "હે વીર! હે રાજન્! (એના તેજ ઉપરથી એ રાજ જ હશે, એમ ધારીને) તને તારી રાણીઓની કિંવા તારા રાજ્યની કંઈ ચિંતા નથી, કે તું આ નિર્જન વનમાં નિશ્ચિન્ત થઇને સૂતા છે? હે સપસુંદર! શું તને યુદ્ધ કરતાં કાઈ મર્મસ્થળે અળવાન્ ચાંધાના બાણના પ્રહાર વાગ્યા છે; કિંવા અમારામાંની કાઇ રમણીનાં કટાક્ષબાણથી તારુ મર્મસ્થાન (હૃદય) ભેદાયું છે? ઉઠ, સાવધ થા ને નગર પ્રત્યે ગમન કર." એમ કહી તુરત પાતાની પાસેના અમૃતરસનું તેના મુખમાં, નેત્રાપર ને કપાલ ઉપર સિંચન કર્યું, એટલે વરેપ્સ લાગલા જ આળસ મરડીને એઠા થયા ને એબાકળાની પેઠે, "હે સુંદરી, હે રમણી, તું કેમ નાસી ગઇ? હાય! હે કુટિલે! શું તને ધિક્કાર નથી, કે તું પાતાની મેળે મારી છેડ કરીને પછી મારા ત્યાંગ કરી ચાલી ગઈ?" એવા ઉદ્વગારા સહિત નિઃસાસા નાંખવા માડ્યા. ક્ષણ પછી આંખ ઉદ્યાડીને સાવધપણે જોવા લાગ્યા તો તેણે જેઈ હતી તેના જેવી અનેક રમણીઓ તેની દૃષ્ટિએ પડી તે જોતાં તેના આશ્ચર્યના પાર રહ્યા નહિ. તેમ એ સઘળી અપ્સરાએષ પણ તેની કાંતિ અને છટા જોઇને માહિત થઈ ગઈ.

પેલા વૃદ્ધ ઋષિ સાં બ્રાહ્મણાને ઉદ્દેશી કહેવા લાગ્યા; હે દિજવરા!' આ ઉપરથી તમે જાણું તા હશે જ કે, અપ્ય-રાસમૃહ નિશ્ચેષ્ટ અવસ્થામાં જેયેલા પુરુષ તે રાજા વરેપ્યુ જ હતા. તેણે તે અપ્સરાઓને જોઇને કહ્યું; "અહા! પૂર્વે મે કહી નહિ જોયેલી એવી દિવ્ય કાંતિવાળી, હે યુવ-તીઓ, તમે કાણું છા? આ દિવ્ય વિમાન, જેને પણુ મેં પહેલવહેલું આજે જ જોયું છે, છતાં વર્ણન સાંભળવાથી અનુમાન કરી શકયા છું કે એ વિમાન જ છે, તે તા સ્વર્ગમાંની વસ્તુ છે, તે આ ભૂમિપર કયાંથી આવ્યું?" એમ પૃછતાં પૃછતા વળી પાતાને કામમૂર્છિત કરનારી (જેની પછવાઢે પાતે દેહ્યો હતા તે) તે અપ્સરાને વિમાનમાં બેઠેલી જોઈ, ત્યારે તેને ઉદ્દેશીને તે કહેવા લાગ્યા; "અચિ નિર્દય! મારી દુરવસ્થા કરીને આ પ્રમાણે દ્વર ઉભી રહી, સખીઓમાં કેમ લરાઈ બેઠી છે? પ્રથમ સ્તેહનાં ચિદ્ધ દેખાડીને, પછી આવી રીતે ત્યાગ કરવા, એ તારા જેવીને ઉચિત છે કે? મારી પાસે આવ, નહિતર મને તું તારી પાસે લે અને સુખી કર. હે સુંદરી! તારી સુંદરતા જોઇને તા આ ભૂમિનું સૌદર્યસ્પ આ અનુપમ વન પણ લાજે છે, તા આવા અદ્દલત તનુવઢ તું કીયા

રોાભામય સ્થાનની શાભામાં વધારા કરે છે? શું આ સ્થળના કરતાં પણ તારે ને તારી આ સખીઓને વસવાને કાઈ વિશેષ ઉત્તમ સ્થળ છે? હૈ લાવણ્યમયિ! હવે તારે મને દુઃખી કરવા ચાગ્ય નથી. તું મારા ત્યાગ કરીશ તા મારા પ્રાણુ મારા દેહના ત્યાગ કરશે ને તેનું પાતક તને લાગશે."

એ સાંભળી તે અપ્સરા બાલી; "હ વીર! તું કહે છે તે સત્ય છે. તારું સોદર્ય એવું છે કે, તે જોઈ સ્વાભાવિક રીતે ઓજાતિને માહ ઉત્પન્ન થયા વિના રહે નહિ. તેવી જ રીતે મને પણ થવાથી હું તને મળવાને લલગાઈ; પણ તેમ થવાથી, હું ધર્મનીતિના માર્ગ ઉલ્લંઘનારી થાઉં છું; એટલું જ નહિ, પણ અમારા નિયંતા દેવરાજ-ઇંદ્રની સમર્થ આગ્રા લાપનારી થાઉં, અને તેથી કાેેે જાેે મને કેટલી ભારે શિક્ષા થશે, એમ સ્મરણ થઈ આવવાથી, મારા મનતે મેં ઘણા જ પરિશ્રમથી પાછું ખેંચી લીધું છે, જે કે તે મન હજુ સુધી હું પૃરેપૂરુ પાછું ખેંચી શકી નથી જ. અમારુ નિવાસસ્થાન આ ભૂલાક કરતાં ઘણુ શ્રેષ્ઠ, અપાર સુખ- રૂપ અને દિવ્ય છે. તે સ્વર્ગ એવી સંગ્રાથી એાળખાય છે. અમે જાતે અપ્સરાએ છીએ. ઇદ્રાદિક દેવાને ગીતનૃત્યાદિ વહે પ્રસન્ન કરવા, એ ચ્મમારું કર્તવ્ય છે. હવે જો કદાચ તારું અને મારું મન પ્રસન્ન કરવાને, અર્થાત્ તારા મેમપાશમાં બંધાઇને હું મારુ અપ્સરાપદ છેાડી અહીં રહું તા, પૂર્વના ઘણાક પુલ્યપુંજથી પ્રાપ્ત થયેલું એ સુખપદ મને પાછું ન મળે, એટલું જ નહિ, પણ હું માટા શાયની ભાકતા થાઉ. કદાચ તને સ્વર્ગમાં મારી સાથે લઈ જાઉ, તાે તું અધિકાર રહિત હાવાથી, પ્રથમ સ્વર્ગમાં પ્રવેશ કરવા જ તને અશક્ય થઈ પડે; છતાં કદાચ કાેઈ ચુક્તિપ્રયુક્તિથી સ્વર્ગમાં પ્રવેશ કરાવીએ, તેા તત્કાળ જાણ થાય ને तारे। ने भारे। विनाश थवाने। सभय आवे."

એ સાંભળી રાજા એલ્યો; "અહા! એટહું ખધું તમારું સ્વર્ગસ્થાન ઉત્તમ છે, કે જેમાં પ્રવેશ કરવાના સુદ્ધાં મારા અધિકાર નથી; મને કહે કે ત્યાં પ્રવેશ કરવાના અધિકાર કાના છે? તમારાં સ્વર્ગવાસીએ વિના બીજો કાેઈજ અધિકારી નહિ? એમ હાેય તાે તમને અમારી સ્મિપર આવવાના કેમ અધિકાર છે?"

"હા, અમારું સ્વર્ગસ્થાન ઘણું ઉત્તમ છે," તે અપ્સરા બાલી. 'તેમાં આવવાના મનુષ્યાના અધિકાર નથી. પરંતુ મનુષ્યા છતાં જેઓ તપ, સત્કર્મ અને યાગશક્તિના અળથી દેવરુપ થયા છે, એવા ઝિષ્મો આપઅળે મનુષ્યદેહથી પછુ ત્યાં આવી શકે છે. વળી મનુષ્યામાં પણ અતિ પુષ્યવાન્ પ્રાણી, કે જે પાતાના વર્ણા શ્રમધર્મને યથાર્થ અનુસરવા સાથે દાન, તપ, વ્રતાચરણ, યજન, પૂજન ઇસાદિ અનેક પુષ્ય કર્મો કરે છે, તે પાતાના મનુષ્યદેહના અત આવ્યા પછી, દિવ્યદેહ ધરીને પણ ત્યાં આવે છે ને અપાર સુખ ભાગવે છે. અમાને તા ત્રણે લાકમાં જવાના અધિકાર છે. સ્વર્ગવાસીઓ જેમ સુખાપે પાતાના શ્રેષ્ઠ છે, તેમ તેમની સત્તા પણ મનુષ્યા કરતાં શ્રેષ્ઠ છે. સ્વર્ગથી માહી અમારાથી નીએના લુવલોંક અને તેનાથી પણ નીએ રહેલા એવા તમારા મનુષ્યાના આ ભૂલોક, એ ત્રણે લાકમાં રાજસત્તા રાજા ઇન્દ્રની છે; એટલે જયાં તેની સત્તા છે, ત્યાં સઘળે અમને ફરવાના અધિકાર છે."

એ સાંભળી રાજ બાલ્યા; "એવા પુષ્યવાન અને સત્કર્મને યાગે, દિવ્યદેહ ધરીને આવેલા મનુષ્ય પ્રાણીઓની સંખ્યા તા હમણાં સ્વર્ગમાં યાહી જ હશે!" તે અપ્સરા બાલી; "નહિ, નહિ, જોઇએ તેટલી છે! વિચાર કરી જોઇએ તા આખા સ્વર્ગલાક માત્ર પુષ્યવાન મનુષ્ય પ્રાણી-એપથી જ ભરેલા છે. સ્વર્ગમાં વસનારા તા શું, પણ તેઓનાપર અધિકાર ચલાવનારા દેવતાઓ, અને તે દેવાના અધિપતિ, અર્થાત આખા સ્વર્ગ લાકનારા દેવતાઓ, અને તે દેવાના અપાર પુષ્યવાન મનુષ્ય પ્રાણી જ છે. આ તારી દૃષ્ટિ આગળ રહેલી અમે અને અમારા જેવી તથા અમારા કરતાં પણ ઘણા ઉંચા અધિકારવાળી ખીજી સર્વ અપ્સરાઓ, જે સ્વર્ગમાં વસે છે, તે પણ પૂર્વજન્મની કાઈ મહાપુષ્યવાન સનુષ્યઅઅળાએ જ હતી."

વરપ્યુ આશ્વર્ય પામીને બાલ્યા; "અહા શું ત્યારે મર્નુષ્યાથી જ સ્વર્ગાધિકારી થઇ શકાય છે? હું માનું છું કે, ત્યારે તા તે પદ પ્રાપ્ત કરવાનાં સાધના પણ નિયત જ કરી રાખેલાં હશે, નહિ?"

"હા. માતાપિતાની સેવા કરનાર પુત્ર; પતિની ખરા પ્રેમથી યથાર્થ સેવા કરનાર પત્ની; સ્વામીની સ્વાત્માર્પણપૂર્વક સેવા કરનાર સેવક; પાતાના કરતાં વહિલ શ્રેષ્ઠ એવા ગુરુજનાની સેવા કરનાર કનિષ્ઠ જન; પ્રજાનું પુત્રની પેઠે પાલન કરનાર રાજા; અગ્નિહાત્રાદિક ક્રિયામાં તત્પર રહેનાર દ્વિજ; ધર્માર્થે તેમ જ પરાપકારાર્થે પ્રાણ આપનાર સ્ત્રી વા પુરુષ; અને ધર્મયુદ્ધમાં પીઠ ન દેખાડતાં પ્રાણ આપનાર શેષ્ધા ઇત્યાદિ મનુષ્યોને જગતમાં ધન્ય છે. તેઓ આ દેહને અંતે સ્વર્ગના અધિકારી છે."

એટલું કહીતે તે અપ્સરા મૌન ધરી રહી; પણ રાજ વરેપ્સુને સંતાષ થયા નહિ. એનામાં તાે એનાં નામ પ્રમાણેના જ ગુજુ હતા (વર એટલે શ્રેષ્ઠ, ઇપ્સુ એટલે ઇચ્છા રાખનાર, માટે વરેપ્સુ). તેણે યુનઃ પ્રશ્ન કર્યું; "હે દિવ્ય રમણી! એ તાે ઠીક; પણ સ્વર્ગમાં સૌ કરતાં શ્રેષ્ઠપદ જે ઇંદ્રનું, તે કિયા સાધનથી મળી શકતું હશે ?"

એ પ્રશ્ન સાંભળી સર્વ અપ્સરા હસીને બાલી; "વાહ! એ પદ મેળવવાનું સાધન તો એના નામ ઉપરથી જ ૨૫ પ્ટ સમજાય છે. મૃત્યુ- લાકમાં સા અધ્યમેધ યગ્ના જે મનુષ્ય કરે છે, તેને સ્વર્ગમાં ઇદ્રપદના અધિકાર પ્રાપ્ત થાય છે અને તેટલા માટે ઇદ્રનું નામ 'શતકતુ–સા યગ્ના કરનાર' એલું છે. એની સત્તા અપાર છે, એનું સુખ અથાગ છે, એનું તેજ અત્યંત છે, એનું બળ અપ્રતિમ છે, એ ત્રૈલાકયના અધિપતિ છે, ને અમે સા સ્વર્ગવાસીઓ, સા દેવતાઓ તથા સર્વ લાકપાળા એની આગ્રા માનીએ છીએ. માટે હે વીર! એ પ્રમાણે તું અને હું ખંને અનુકમે અનધિકારી અને પરતન્ન હાવાથી, તું તારી અભિલાષા મૂકી દર્ધ, સ્વસ્થપણે તારે સ્થાનકે જા અને સ્વર્ગપ્રાપ્તિ માટે ઉત્તમ પુષ્યસાધન કર!"

એ સાંભળી વરેપ્સુ ઘણા ઉડા વિચારમાં ને અનેક નવીન વર્કોમાં લીન થઈ ગયા. તે પુન: કશું બાલી કે કહી શકે, તે પૂર્વે તા સર્વે અપ્સ-રાએ! વિમાનમાં સજ થઈ બેઠી ને રાજના આશ્ચર્ય વચ્ચે વિમાન મધુરા મધુરા વાદ્યોના નાદ સહિત આકાશમાર્ગે ઉપડ્યુ! રાજા ઉંચે જેતા જ રહ્યો, ને એ જય એ જય, એમ કરતાં તે થાડીવારમા ઘણે દ્વર પહોચી

જવાથી અદૃશ્ય થઈ ગયું.

આશા નિરાશા, અને નવી નવી કામનાઓના પ્રમાં ગાયાં ખાતા વરેપ્સ, જેમ તેમ કરી, ઉતરી ગયેલે માઢે, ત્યાંથી પાછા ક્રસ્યો. તે ધીમે પગલે પાતાના અર્ધ પાસે આવ્યા. અશ્વ પણ ઘણીવાર સૂના રહેવાથી ખહુ અધીરા બની ગયા હતા. તે રાજાને એઇ પ્રસન્નતાનાં ચિલ્લ દર્શાવવા લાગ્યા. વધારેવાર અહીં રાકાઇશ તા ઉદાસીનતા વધતી જશે, એમ ધારીને રાજા તત્કાલ અશ્વાસ્ત થઈ ત્યાંથી પાછા વળ્યા. માર્ગમાં ચાલતાં અપાર તરગાથી તેનું હૃદય ઉભરાઈ જવા માંડ્યું વિમાન, અપ્સરાઓ, તેઓનાં રૂપ, તેઓનાં દિવ્ય વસાલરણા, તેઓએ વધુ- વેલી સ્વર્ગની સુખસમૃદ્ધિઓ, ઇત્યાદિ વસ્તુ તેની દૃષ્ટિ આગળથી નિમેશ માત્ર પણ ખસી નહિ. તેને એ પ્રશ્ન થયું કે 'હું શાં સત્કર્મ કરુ કે, જેથી એ વસ્તુઓ મેળવી શકું? એ વસ્તુઓ મેળવીને પણ કેઇના પરાધીનપણામાં રહી લાગવવી, એમાં તા શું? આખું સ્વર્ગ ઇદ્રને આધીન છે. ખરેખરા સુખના લાકતા તો તેજ છે; અને તેનું પદ

પણ મનુષ્યને પ્રાપ્ય છે, ત્યારે તેને ઉદ્દેશીને જ કાેઈ કર્મ કાં ન આરં-ભવું? ઇદ્રપદ સાે અશ્વમેધનું ફળ છે; હું રાજા છું, ગુરુકૃપાના ખળયુક્ત ં છું. તેમ હાેવાથી અશ્વમેધ યત્ત મારે અશક્ય નથી. ખસ, હું શત યત્ત કરીશ!' આવાે નિશ્ચય કરી વરેપ્સુ ઉતાવળા થયાે, ને સંધ્યાકાળ થતાં પાેતાના સન્યમાં આવી પહોંચ્યાે.

#### અધિમેધ યજ્ઞાનુષ્ટાન

વરેપ્સનું રાજ્યપર્યટન સમાપ્ત થવા આવ્યુ હતું, માટે ખીજે કાઈ સ્થળે વધારે સમય પહાવ નહિ કરતાં, તે જેમ ખને તેમ વહેલા વહેલા વિશ્વપુરમાં આવ્યા. પાતાની પછવાડે થયેલું સઘળું રાજકાજ તપાસી લઈ, તેણે સૌથી પહેલું કામ અશ્વમેધનું હાથ લીધુ. નિમત્રણે માટલી અનેક ઋષિઓને રાજ્યમાં તેડાવ્યા ને તેઓની સભા કરી અશ્વમેધ યન્ના કેમ થાય, ક્યારે થાય, તથા તેમાં કયાં કયાં સાહિત્યા જાઇએ, ઇત્યાદિ સર્વ વસ્તુની માહિતી મેળવી. એક તરફ સર્વોનુમતે એક અતિ ઉત્તમ મુહૂર્ત નક્કી કરી, વિદ્વાન શિલ્પીએ અને યાગ્નિકાની દેખરેખ તળે યજ્ઞશાળા ભાધવાનું કામ ચાલુ કર્યું; ખીજી તરફ દેશ દેશામાંથી સાહિત્યા એકઠાં કરાવવા માંડ્યાં; ચતુર અર્થ પાલાને અનેક સ્થળેથી તપાસ કરી, રયામકર્ણ \* અશ્વો લઈ આવવા આજ્ઞા કરી તથા સૈનિકા અને સેના-પતિઓને આજ્ઞા આપી કે, તમારે દેશેદેશ અને નગરેનગર યજ્ઞાશ્વની પછવાઉ પછવાઉ તેના રક્ષણ સારુ ફરવું પડશે, ને પ્રસંગ આવે તા તુમુલ ચુદ્ધમાં પણ ઉતરલું પડશે, માટે આયુધા, વાહના અને યુદ્ધ-સાધનાથી પરિપૂર્ણ સજજ રહેવું. શાધ કરતા શ્યામકર્ણ અશ્વ મળ્યા; સાહિત્ય એક હું થયું; યત્ત્રશાળા તૈયાર થઈ. મુહૂર્તના દિવસ પણ આવી પહોંચ્ચાે. વરેપ્સુએ યજ્ઞદીક્ષા લીધી; ને અશ્વ કરેવા સારુ દેશાદેશ પ્રત્યે ચાલ્યાે.† યત્તની સર્વ ક્રિયાએામાં પરમકુશળ એવા ઋત્વિજોનાં વરણ કરી, યત્ત્રકૃત્ય ચાલુ કર્યું. અગ્નિને વિષે અપાર ઘૃત અને બીજાં હુતદ્દવ્યા હામી, દેવતાઓને તૃપ કરતા તથા ઋત્વિન, તમ જ ખીન પ્રાહ્મણાને અપાર દક્ષિણા, ભાજન અને વઆલંકારાદિકથી તૃપ કરતાં, વરેપ્સુએ એક પછી એક એવા નગ્વાણ યગ્ના પરિપૂર્ણ કર્યા છે અને અહુણાના

<sup>\*</sup> રયામકર્ણુ અશ્વ-જેનુ આખુ અગ શ્વેત હોય અને માત્ર બે કાન જ કાળા રગના હોય તે અશ્વ એવા જ અશ્વ અશ્વમેધ યુજ્ઞના કાર્યમાં ખપ લાગી શકે છે. .

<sup>\( †</sup> અશ્વમિધ ચન્નમા આ નિયમ મુખ્ય છે કે, ચન્ન કરનારા રાજ તરફથી શ્યામ\( 'કર્લ્લુ અશ્વ જેને અમૃલ્ય સાજ તથા મિણ માણિકયના અલકારાયી શણુગારી વિધિવત્
પૂજન કરીને યન્ન માટે નિયત કરી દેશમા શ્ટા નૃક્લા, એને કાઈ દારત કે હાકત
\( \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \* \)
\( \*

તેના આ યત્ર છેલ્લા એટલે સામા છે. હવે એ એન્દ્રપદના અધિકારી થયા છે. ધન્ય છે એના ખળતે તથા સમૃદ્ધિને, કે જેણું આવું માંઠું સદતુષ્ટાન આખો અણીએ પરિપૂર્ણતાને પહોચાલ્યું છે. હવે તા આ લાે કમાં પણ એ ઇંદ્ર સરખાજ છે. આવાં મહત્કાર્યોને લાંખાં ધર્માતુષ્ટાના, જેમાં અપાર દ્રવ્ય, શ્રમ અને ખળ તથા કાળના વ્યય કરવાે પહે છે, તે કવચિત્જ નિવિંદને કાેઇક જ પાર પાડી શકે છે. વરેપ્સુએ પણ આજ પર્યત, વચ્ચે આવેલાં અનેક વિદ્ના સામે ટક્કર લઇને પાતાનું ઇચ્છિત કાર્ય આવેલાં અનેક વિદના સામે ટક્કર લઇને પાતાનું ઇચ્છિત કાર્ય આવેલાં અનેક વિદના સામે ટક્કર લઇને પાતાનું ઇચ્છિત કાર્ય આવેલાં અનેક વિદના સામે ટક્કર લઇને પાતાનું પ્રલાક કાિવાથા તેમાં અનેક વિદના અને ચમતકારા થવાના સંસવ છે, જેથી તે પ્રસંગે ઘણા પ્રહાર્યો હાે સામે સમૂહ દર્શનાર્થે આવ્યો હશે.

હે મુનિશ્રેષ્ઠો, જુંમા આ વનમાંની વૃક્ષઘટાઓમાં અનેક જાતના પરિમલથી યુક્ત એવા પવિત્ર ધૂમ, વાયુને લીધે આકાશમાં છવાઇ રહ્યો છે. ચારે દિશાઓમાંથી મનુષ્યા આવતાં દેખાય છે, તે પ્રાહ્મણાએ વેદમત્રના કરેલા ઘાષ, જાણે કમલવનમાં ભ્રમરાઓ ગુંજ રહ્યા હાય તેવા સંભળાય છે. મને લાગે છે કે, આપણે યજ્ઞસ્થાનની સમીપમા આવી પહોચ્યા છીએ. હજુ મધ્યાલ થવાને થાડીકવાર છે, માટે ઉતાવળા ચાલા, તા ઝાતવજીને મધ્યાલકૃત્ય કરવાના અવકાશ માટે યજ્ઞકર્મ અંધ પડવા પહેલાં આપણે યજ્ઞશાળામાં પહોંચી જઇએ તે એકાદ ઇપ્ટિની ક્રિયા જોવા પામીએ."

એટલું કહી તે વૃદ્ધાર્ષ મૌન રહ્યો. સર્વે થાંડુંક ચાલ્યા, એટલે યજ્ઞમંડપ દેખાવા લાગ્યા. પછી સર્વ ઋષિએા ત્વરાથી ચાલી મંડપ આગળ જર્ધ પહોંચ્યા. ત્યાં વિદેશથી આવનારા મનુષ્યાના સત્કાર કરવા માટે રાજાએ . ત્વિમેલા જાવિકારીએ તે સર્વના યોગ્ય સત્કાર કર્યો ને સર્વ ઋષિઓને ઉતા-રવા સારુ અંધાવી રાખેલા પવિત્રસ્થાનમાં આ ઋષિમંડળને ઉતારા આપ્યા.

નથી. તે પાતાની ઇચ્છામાં આવે તા જિય, અયુવા હતા રહે, તો તેના સાથે તેનું રક્ષણ કરવા નિકળેલી સેનાને પણ તેમ જ કરકું પડે છે. એના લલાટમાં એક સુવર્ણ પત્ર ખાધવામાં આવે છે, તેમાં એક લખેલ હોય છે કે, 'યક્ષ દીક્ષિત રાજ કલાણા— સર્વ ભૂપાલાને સ્વ્યવ છે કે, આ અશ્વને તેમણે તુન્ત અમારા માડલિક તરિકે યક્ષમાં પધારકું, નહિ તો યુદ્ધ માટે તત્પર થશું.' આ સ્ત્યુનાલેખથી જેઓ થાડા ખળવાળા હોય તેઓ તો તુરત કર બરી દે છે, પણ કાઈ ખળવાનુ રાજ હોય તો તે એ અશ્વને લઈ જઈ પોતાને ત્યા ખાધે છે, ત્યારે તેને એડાવવા બારુ રક્ષક સેનાને યુદ્ધ કરશે પડે છે, તેમાં કદાચ કર્મસંજોએ સેના હારે તો રાજનો આ સ્વર્ણય લાંધી જ અટકે એ એવી રીતે સર્વત્ર વિજય કરીને સુમારે ખાર માસમાં અશ્વ પાછા આવે છે, એટલે તેના અંગવિભાગાવડે દેવાદિકને ખલિ સમર્પણ કરી, યજ્ઞ સ્ત્યામ કરવામાં આવે છે.



# સ્વાત્મશાધન

---:9:00:0:---

## યગ્રસ્થાનદર્શન

්<u>ශීලපයන ලපයන ලප</u>ය—

ર્યું **લ**રેપ્સ રાજાએ આરંભેલા યજ્ઞના મંડપથી માટા વિસ્તારવાળું સ્થળ <sup>ણ</sup>્રાજ્યજાજ્યજાજ્યું કાર્યાયું હતું. તેમાં એક ખાજી દેશાંતરાથી આવનાર રાજાએાના ઉતારા હતા; એક ખાજુમાં આશ્રમે આશ્રમમાંથી અને અરષ્યે અરષ્યમાંથી આવેલા ઋષિએા પાતાના અગ્નિહાત્રા સહિત વિરાજતા હતા. એક ખાબુએ વિદેશી પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થાના ઉતારા હતા; ખીજી ખાબુએ સામાન્ય મનુષ્યાને ઉતરવાની યાજના કરેલી હતી; અને એક ળાજુમાં તે આવતાર સર્વને અર્થે ભાજન સામગ્રીના સંચય કરવામાં આવ્યા હતા. યુનવાટની મધ્યમાં વિશાલ યુન્નમંડપ રચેલા હતા. તેની શાભા જેતાં રાજાની સમૃદ્ધિનું પૂરેપૂરુ ભાન થતું હતું. મંડપની ચારે દિશાની આસ-પાસની ભૂમિ, જેના ઉપર થઇને મંડપમાં જવાતું હતું તે, અનેક પ્રકાન રની રંગાળીઓથી ચિત્રિત કરવા ઉપરાંત ગંધ અને યુષ્પોથી પૂજેલી હતી. મંડપની ચામેર ફરતા અનેક જાતિના યુષ્પના છાડવાચ્યાના કયારાએ! ખીલેલાં યુષ્પાથી ખહુ શાભી રહ્યા હતા. સુવર્ણ અને રૌપ્ય જેવી મૂલ્ય-વાન્ ધાતુના સ્તંભાર્થો તે મડપ આંધવામાં આવ્યા હતા. મડપના ઘુમટ ઉપર હીરાથી જડેલાં સુવર્ણ શિખરા પ્રકાશી રહ્યાં હતાં. પ્રત્યેક દિગ્પાળા અને ગ્રહાદિક આવાહિત દેવતાએ ાના ચિલ્લવાળી રંગવિરંગી જરીની ધ્વજા પતાકાએે ચામેર ક્રક્રી રહી હતી. મંડપને ચારે કેારથી આંળા અશાેક ઇત્યાદિનાં પક્ષવાવે છાઈ દીધા હતા ને યન્નમંડમને પુ<sup>ષ્</sup>પાના ગુચ્છથી ષનાવેલાં તાેરણા વડે શણુગાર્યો હતાે. ચારે દિશાનાં ચાર દ્રારાપર તાે મહ્યુમુક્તાકૃળનાં અમૂલ્ય તારહ્યા બાંધ્યાં હતાં. તે ચારે દ્વારાપર દ્વારરક્ષક તિરિકે નિમાયલા ચારે વેદના સમર્થ ઋત્વિનેની આગ્રા લઈ, અંદર પ્રવેશ ) કરીએ, તાે યમમંડપમાં જવાતું હતું. ત્યાં યજ્ઞની પ્રત્યેક ક્રિયાને માટે જૂદી જૂદી શાળાએ નિર્મેલી હતી. એક ખાજીએ યગ્નકાર્યને વિષે સભા-

સદ તરિકે નિમાયલા ઝાષિઓનાં ગાસન માંડેલાં હતાં, ખીછ ખાજુ स्थापनार अधिस्था विराजेक्षा छता, तेमनी पछवाउँ स्थनुक्षमे राजस्था, ગુહરથા અને સામાન્ય જના બેઠેલા હતા. ચારે દિશાઓમાં સ્થાપેલી વેદીએ પર આવાહિત દેવતાઓનાં આસન નિર્મા હતાં. એક દિશા ભાગી યત્તપશું માટે અનેક યૂપા રાપવામાં આવેલા હતા. મધ્યમાં માટા યત્તકુંડ હતા. તેની આગળ ચાગ્ય આસને આચાર્ય, હાતા, ઉદ્ગાતા, અધ્વર્ધ અને અનુકમે સર્વ ઝાત્વિએ છેઠેલા હતા. આચાર્ય ને હાતાની વચ્ચે યજમાન અને યજમાનપત્ની પૂર્વાભિમુખે બેઠેલાં હતાં. અધ્વર્ધુ મન્ન ભણતા ને તે પ્રમાણે આચાર્ય પ્રત્યેક ક્રિયા સાવધાનપણે આચ-રતા ને હાતાઓ હવ્યને હામતા હતા. સમયે સમયે કાઈ કાઈ દેવ-तानां सुक्रत लाखुवाने। प्रसंग आवते।, त्यारे यारे वेहना ऋत्विजन પાતપાતાના વેદની તથા શાખાની પરિપાઠી પ્રમાણે અનુક્રમે તે સુકતા યથાવિધિ ભણતા હતા. તે જોઈ સમગ્ર સભા અદ્ભુત ઈશ્વરીભાવમાં તલીન થઇ જતી હતી. વળી પ્રત્યેક ઇપ્ટિના આરંભમાં સામવેદી ઋત્વિન સામદેગ્ય નામનું સામગાન કરતા. તે વેળા તેા આખી યજ્ઞશાળા જાણે એકરસરૂપ ખની, આનંદમાં હાલતી હતી. વિશાલ યદ્યકુંડમાંથી ધમ-ધમાટ પ્રવજવલિત અગ્નિની જવાળાઓ નિકળી રહી હતી; ઉપરથી એક માટા નાળાની પેઠે ધડધડાટ કરતી અખુટ ધારાવહે યત્તકુંડમાં પુષ્કળ ઘૃત હામાયા જ કરતું હતું; ખેર, ખાખરા, પીપળા, ખીજડા, ચંદન ઇત્યાદિ સમિધ કાષ્ઠાવે પ્રદીપ્ત થતા તે અગ્નિમાં અપાર પાયસાજ (દૂધપાક), યવ, તિલ, સાકર, દ્રાક્ષાદિક મેવા, પચામૃતા, અનેક સુગંધી. પદાર્થો અને શાસમાં કહેલાં ખીજાં સર્વ હુતદ્રવ્યા, ઋત્વિજો હામતાં હતા; તે સમયે સ્વાહા, સ્વાહા, એવા શખ્દાની માટી ગર્જના થઇ रहेती हती. यज्ञार्क्ताभानी परापूर्वनी रीति प्रभाष्ट्रे, राजनी भेवी પ્રતિગ્રા હતી કે, યગ્નપ્રસંગે ક્ષુધિતને ભાજન અને ભિક્ષુકને ઇચ્છિત દાન આપ્યા વગર રહેલું નહિ. તેથી એ યજ્ઞમાં અવારનવાર તાે શું, પણ यज्ञवाट આગળ થઇને જતા આવતા કાઈ પણ પ્રાણીને યથેચ્છ ભાજન પાન કરાવ્યા વિના જવા દેવામાં આવતું નહિ. દ્વરથી જતા આવતાએાને ખબર પડવા માટે, યજ્ઞવાટની ચારે દિશામાં આવેલા ઉચા દરવાજાએા ઉપર માેટી ધર્મની ધ્વજાએા ક્રરક્તી હતી અને તેમાં એવું લખવામાં આવ્યું હતું કે, 'આ માર્ગેથી જનાર સર્વેને રાજરાજેન્દ્ર \ ધરેપ્સુનું પ્રાર્થનાપૂર્વક નિમજાણ છે, માટે કાઇએ યથેચ્છ લાજનપાન

કર્યા વિના જહું નહિ.' વળી એ ચારે દરવાજાઓપર ગડગડી રહેલાં નગારાં અને હર્ધના આલાપ કરી રહેલી તાંખતા પણ પાતાના લાંબા સાદથી જાણે દ્વરના પંથીઓને અને વિદેશીઓને યત્તમાં આવવાને આમત્રણ કરતાં હાય, તેમ વાગતાં હતાં. રાજ્યસ્થાન વિશ્વપુરમાંથી અને પાસેનાં ખીજાં નગરામાંથી, અનેક પ્રકારના પૂજાના ઉપહારા સહિત દર્શનાર્થે આવતાં પ્રજાજનાનાં ટાળેટાળાંથી યત્તવાટમાં ખહું ભીડ મચી રહી હતી. અમૃલ્ય અને વિચિત્ર વસાભરણાથી સુશાભિત થયેલી સુંદરીઓ, ચાલતા પ્રસંગને અનુસરતાં અને મહારાજ વરેપ્સના નિર્મળ યશવાળાં ગીતા સુરવરે ગાતી હતી, તેથી સર્વત્ર ગંભીર આનદ છવાઈ રહ્યો હતા. એ યત્તમાં દુંદુસિ, તાલ, વીણા, વેણુ ઇત્યાદિ અનેક વિચિત્ર વાઘો સાથે જયજયકારના શખ્દોના મહાઘાય મચી રહ્યો હતા. પૂર્ણાહુતિની તૈયારી હતી. તે પ્રસંગે રાજા અનેક પ્રકારનાં મહાદાન કરવા સારુ સંકલ્ય કરવાના જળની સુવર્ણ અરી સહિત પૂજાપાની સામચી લઇને ખેઠા હતા. તે એક પછી એક મુનિઓનું સન્માન અને આચહપૂર્વક આસનાપર ખેસાડી પૂજન કરતા હતા તે તેઓને મણિ, સુવર્ણ, પૃથ્વી, ધેનુ ઇત્યાદિનાં ઇચ્છિત દાન આપતા હતા. એવામાં એક માટું કૌતુક થયું.

વરેપ્સુનું સર્વસ્વ દાન

પૈલા અલૌકિક દિવ્યસ્ત પવાળા બાળક, જે તુરતના યગ્નાપવીત દીક્ષા લીધેલા અને અંગની કામળતા ઉપરથી તુરતના જન્મેલા જેવા દેખાતા હતા, અને જેનું આપણું સૌથી પ્રથમ અરણ્યમાં દર્શન પામ્યા હતા, તે બાળક, તે યગ્નવાટપ્રતિ અકસ્માત્ આવતા જણાયા. લાકાની બીડમાં થઇને જયારે તે મુખ્યદ્વારમાં થઈ અંદર આવવા લાગ્યા, ત્યારે સ્વાભાવિક રીતે જ લાકા તેનું સ્ત્ય તથા તેજ જોઇને આઘા ખસી, તેને માર્ગ આપવા લાગ્યા. એટલી બધી ગીરફી છતાં કાઇના પણ સ્પર્શ થયા વગર તે યગ્નમંડપ આગળ, જયાં રાજા દાન આપવા બેઠા હતા ત્યાં આવી પહોંચ્યા. એ મહાત્મા બટુકને કાઈ જાતના દાનની કિવા માનની અપેક્ષા નહાતી. તે અનાયાસે જ અહીં આવી ચઢવા હતા કે આત્મ-પ્રેરણાયાંગે કાઈ મહતકાર્ય માટે આવ્યા હતા, તે કહેવું અશક્ય ને અપ્રાસંગિક છે. તેને અકસ્માત્ આવી ચઢેલા જોઇ, રાજા આદિ સર્વને

<sup>\*</sup> ઇન્ઝિત દાન એવી રીતે કે, દાન લેનારની જેવી ઇચ્છા હાય તે વસ્તુનુ દાન, તો યથાતૃપ્ત થાય ત્યાસુધી આપલ

કુત્હલ થયું. તેની દિવ્ય કાંતિએ એક સમયે સર્વની ચિત્તવૃત્તિને આકર્ષી લીધી. જાણે યત્તની સમાપ્તિને સમયે રાજાને દર્શન આપવાને સાક્ષાત્ યત્તનારાયણ પ્રભુ પાતે જ આવા રુપથી અહીં પધાર્યા હાય, એમ સોને અનુમાન થયું.

પછી રાજાએ, પાદ્ય, અર્ઘ્ય આદિક પૂજન ઉપચારાવઉ તે મહાત્મા ખટુક ( હવેથી આપણે તેને એ નામથી એાળખીશું)ના ઉત્તમ પ્રકારે સત્કાર કરીને શિરસા વંદન કર્યું. રાજાએ મનમાં બહુ સંતોધ માન્યા, કે આવે પ્રસંગે મારે ત્યાં આવા પવિત્ર ખાલખ્રદ્ધચારી આવી ચઢણો, તેથી ર્હું અહાભાગ્ય છું, અને એ મહાત્માને કાઈ પ્રકારનું ઉત્તમ દાન આપીને કુતાર્થ થઇશ. આવા વિચારથી તેણે તે ખાલખટુકને એક રત્નજહિત ઉત્તસ આસનપર વિરાજમાન કરી, કર જેડીને વિનવિ કરી, "હે ખટુક! આપ લલે પધાર્યાં; આપનાં નામ ગાત્રના ઉચ્ચાર કરા ને આપને જે ઇચ્છા હાય તે પદાર્થનું દાન માગા." રાજાનાં એવાં વચન સાંભળીને અટુક માલ્યા, "હ દીક્ષિત રાજા! હું કાઈ જાતનું દાન લેવાને અહીં આવ્યા નથી, મારે કાઈ પદાર્થની અપેક્ષા નથી. પરંતુ તારા આગઢ ઉપરથી જ હું દાન લેવા પ્રવૃત્ત થાઉં, તાે મારુ ઇચ્છિત દાન તું આપી શકીશ નહિ. તારે પાતાને જ કાઈ પદાર્થની અપેક્ષા હાય તા નિ શંક થઈ માગ, તે હું પૂર્ણ કરીશ." આઠ વર્ષના છાહ્મણભાળકનાં આવાં અદ્ભુત વચન સાંભળી આપું ઋષિમંડળ, સર્વ રાજ્યા ને પ્રજના સહિત વરેપ્સ પણ આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયા. 'હું માગુ તે દાન તું આપી શકીશ નહિ,' એવાં તેનાં વચના સાંભળી, વરેપ્સના મનમાં લજિજત થવા જેલું થયું 🚽 તેણું ધાર્શું કે, 'હું શતચાજી થયા છતાં, શું આ આળક કહે છે, તે પ્રમાણે હું તેને માગ્યું દાન આપવાને શક્તિમાન નથી? તેમ હાય તે મારું આ શતયાજપહું મિશ્યા જ સમજવું નિર્ધએ અને મારી કીર્તિને અને મારાં આ સદનુષ્ઠાનને મહત્ કલંક જ લાગવું નેઇએ. એ ખાળક માગી માગીને એવું તે શું માગવાના હતા? એનુ માગેલું હું ન અર્ણ્યું તા મને તા શું પણ મારી પૂર્વના સમર્થ યજ્ઞકર્તાઓની મહાન દાતૃત્વ-પણાંની રુઢિને પણ હું લજવું નહિ ? મારી પાસે શું નથી ? હું શું આપવા અશકત-અસમર્થ છું? આ દેહને કે પ્રાણને પણ તે માંગશે તા દાનાર્થે આપવા હું તત્પર છું. ત્યારે એ વિશેષ શું માંગનાર છે? એ આળક પાતાના બાલ્યપણાંના અજ્ઞાનમાં આ કૌતક વચન બાલે છે 🥍

<sup>\*</sup> से। यज्ञ क्रनारे।

એના એવા નિસ્સ્પૃહપણાંના બાેલવા ઉપરથી, ખરેજ એ માેટપણે એક મહાન્ પુરુષ થશે, એમ અનુમાન થાય છે અસ્તુ, ગમે તેમ હા, પરંતુ મારે હવે આ તક જવા દેવી નહિ.' એમ વિચારી તેણે તે આળકને કર જોડી પુનઃ વિનતિ કરી, "હે ખ્રદ્દાદેવ! હે મહાતેજસ્વી! કેઃઈ વાતની ગ્લાનિ ન કરતાં તમારી જે ઇચ્છા હાય, તે અવશ્ય આજે મારી પાસે માગા." એ સાંભળી તે દિવ્ય પ્રદ્મચારી બાલ્યા, "રાજા, મિથ્યા આગ્રહ શા માટે કરે છે! માગવાને તાે કંઈ વાર નથી, પણ આપનું કઠિન થઈ પડશે." ખાળકને આવી રીતે ખાલતા જાઈ, સાંચ્યે મનમાં નિશ્ચય કર્યો કે, એ બાળક તે બાળક નહિ, પણ કાેઇ કારણરૂપ અવતારી પુરુષ છે, રાજાના દાના વ્યક્ષે ને પુરાહિતે પણ રાજાને સમજાવવા માંડ્યો કે, 'મહારાજ! આપે દાન દેવા આગ્રહ કરવા નહિ. આ તમારા છેલ્લા યજ્ઞ છે, ને તેમાં આ અદ્ભુત આળકતું અકસ્માત્ આવી ચઢવું, એ અવશ્ય વિશ્વ ૧૫ લઃસે છે. પૂર્વે ખલિરાજાને એમ જ ખન્યું હતું ખલિએ વામન પ્રભુના હસ્તમાં ત્રણ ડેગલાં ભૂમિના દાનના સંકલ્પ કર્યો, પણ સંકલ્પનું જળ પાતાના હાથમાં પડતાં પડનાં તા વામનજનું શરીર અકસ્માત્ મહાપ્રગ્રંડ ખની ગયું ને ક્ષણુવારમાં તેનાથી દશે દિશાએા વ્યાસ થઈ ગઈ. પરમાત્માએ ત્રણે લાેઠ માત્ર એ પગલામાં માપી લીધા અને ત્રીજા પગલા માટે સ્થાનની માંગણી કરી, ત્યારે ખલિએ નિરુપાય થઈ, પાતાની દેહસપી ભૂમિ ઉપર ત્રીનું પગહું ભરવાનું કહું, એટલે વામનજીએ તેમ કરી તેને પાતાળમાં આપ્યા, જે અદ્યાપિ પર્યંત ત્યાં જ વસે છે. મહારાજ વરેપ્સુ, આ પણ કાઈ એવા જ પ્રસંગ દેખાય છે. તેથી તું એ અટુકને દાન આપવાના આગ્રહ મા કર'

મન્ની મંડળના એ શખ્દા સાંભળી, વરેપ્સુ બાલ્યા, "ગમે તેમ હા, ગમે તેમ થાઓ, પરંતુ યગ્નકનોના જે જે ધર્મ છે તે યથાર્થ ન સાચવે, તે યગ્નનું પરિપૂર્ણ કૃળ પામે નહિ! દાન અપ્યાનો મનમાં સંકલ્પ કરીને પછી 'ન આપું,' એવા વચનથી તા હું વળી વિશેષ દાવસાગી થાઉ. યનાર હાય તે થાઓ, નિર્માણ મિથ્યા થનું નયી, ભાવી મટતું નથી. દાન દેવાથી કદાચ મને મહાલ ભ થાય તે કે ણ જાણે છે? એ ખટુક સુખેથી જે માગશે, તે આપવાને હું કહી પાછી પેની કરીય નહિ." પછી બટુકને સંબાધીને રાજાએ કહ્યું; "બ્રદ્મપુત્ર! વિલંબ કરા મા, કચ્છા હાય તે માગા." એ સાંસળી બટુક બાદ્યા; "શાન્તિ! શાન્તિ! ધન્ય! ધન્ય! હે રાજન્! જો તારી એવી જ ઇચ્છા હાય તો સાંભળ, મને

આપવા સારુ તારે કેાઈ વસ્તુ ક્યાંયથી લાવવી પહે, કિંવા જરાએ પરિશ્રમ કરવા પહે તેમ નથી. મારી યાચના એટલી જ છે કે ''ને તારું છે તે મારું થાવ ''

ખટુકની આ અદ્ભુત યાચના–માગણી સાંભળી, રાજ આદિ સો દિંગ ખની ગયા. કાેઇ ધન માગે, અજ માગે, વસ માગે, અશ્વ, ગજ કે રથ માગે, ગામ માગે, નગર, માગે, ને ઘણું ઘણુ તાે દેશ માગે, પણુ આવું સર્વસ્ત્ર માગવાની હામ કાેની હાેય?

આ યા ચનાથી રાજા ઘણિકવાર સુધી સ્તષ્ધ જ થઈ રહ્યો, પણ એને વાંચનાયા રાજા ઘાલુકવાર સૂવા સાવવ જ વેઇ રહ્યાં, મહ્યું છેવટે તેને ઉદાર ખુદિથી વિચાર કર્યો કે; "અઃ એમાં શી માટી વાત છે. ઇ ધરફપાથી મારું આ મહદનુષ્ઠાન પરિપૂર્ણ થયું છે, તો હવે મારે રાજ્યાદિકથી શું વિશેષ છે? આ સર્વ એને હું અર્પણ કરીશ!" આવી ધારણાથી તેને કહ્યું; "ઋષિપુત્ર, હું ધન્યભાગ્ય છું, કે મારે ત્યાં આપના સરખા યાચક પધારેલા છે. લ્યા, પ્રથમ આ મારી સર્વ ધનધાન્યરૂપ સંપત્તિ આપને અર્પણ છે; મારા ગજ, અશ, રથ અને સમર્થ યાેધા-ઐાવાળું આપું સૈન્ય આપતે અર્પણ છે; અસંગ્ય દેશામાં પ્રસરેલી મારી સઘળી રાજ્યસત્તા પણ આપને અર્પણ કરું છું; એ સઘળું આપ ચહુણ કરા." એટલું કહી રાજ ખટુકના હાથમાં સંકલ્પવકે જળ મૂકવા તત્પર થયા, ત્યારે ખટુકે કહ્યું; "એમ કેમ? આ જગતમાં તારું (જેનાપર તારી સત્તા છે એવું) એટલું જ છે ?" રાજાએ ક્ષણભર વિચાર કરી કશું; "હવે તા મારુ એલું બીજું કંઇ જ નથીં! પણ હા, આ મારી અર્ધાંગના (ર'ણી) છે, તે પછું આપને અર્પણ કરું છું. આપ સતાષ પામ્યા ?" ઋષિપુત્રે કહ્યું; "રાજા, હજુ તેા ઘણુંએ બાકી છે." ત્યારે પુનઃ રાજા વિચાર કરવા લગ્યા; "અરે હવે તે શું બાકી હશે ?" એટલામાં તેની દૃષ્ટિ પાતાના હ થમાંની અમૂલ્ય રતનજડિત મુદ્રિકા અને પહોચીપર પડી તુરત તેણુ એ મુદ્રિકા, પહોંચી અને કાન કાેટ ઇત્યાદિ સર્વ અગાના અમૂલ્ય અલકાર ઉતારી, ખડુકની આગળ મૂક્યા ને બાલ્યા; "કેમ પ્રભુ, હવે સંતાષ છે ?" ખડુકે કહ્યું; "ના, હુજી ઘણું આકી છે." એવા પ્રત્યુત્તરથી રાજા આશ્વર્યચક્તિ થઈ ગયા. તે વિચારચસ્ત ખન્યા ને બાલ્યે; "હુવે તે શું ખાકી હશે 2 આ મેં પહેરેલાં વસ્ત્ર પણ ખાકી રહેતાં હાય તા લ્યા;" એમ કહી તેણે માત્ર એક કરિવસ (ધાતિયું) રાખીને, ખીજાં તમામ વસ આપી દીધાં, ને કહ્યું, "મહારાજ, હવે સંકલ્પ લ્યા " અટુક બાલ્યા, "ના, હજુ અધું ક્યાં આવ્યું છે?" એવું અટુકનું ઉત્તર સાંભળી

રાજ વિચાર કરવા લાગ્યા કે, "નિસે, આ બાળક કંઈક લતે અઢેલા છે; માટે જ બાકી છે, હજુ બાકી છે, એમ કદ્યા કરે છે. પણ ત્યારે હવે એનું સમાધાન કેમ કરવુ ?" આમ રાજાને અકળાયા જાણી, બટુક બાલ્યા; "હ રાજા! તારા ધારવા પ્રમાણે તારુ સર્વ આટલામાં આવી ગયું હાય તા હવે કર સંકલ્પ!" રાજા શાસ્ત્રની રુદિ પ્રમાણે સંકલ્પ કરતાં બાલ્યા કે, " હું વરેપ્સ આ સર્વસ્વદાન આ ઋષિપુત્રને અર્પણ કરું."—એટલું વાક્ય પ્રું કરતાં પહેલાં તા અટુક વચ્ચે બાલી ઉઠ્યા, "હાં, હાં, હાં, રાજા! એ બધું ખરુ, પણ વરેપ્સ કાણ!" ત્યારે રાજા જરાક ધર્ય ત્યછ, છાતીએ હાથ ઠાંકી બાલ્યા; "કાણ ? આ હું પાતે!" બટુક બાલ્યા: "ના, એ તા છાતી, ને તેના ઉપર પડ્યો એ હાથ

ખટુક બાલ્યા: "ના, એ તા છાતી, ને તેના ઉપર પછ્યો એ હાથ અને વળી 'હું' એમ બાલે છે તે તા અંગના એક ભાગ માહું, ત્યારે એ ત્રાણેમાં વરેપ્યુ કાનું નામ !" રાજા બાલ્યા: "પણ એ છાતી, હાથ ને માહું એ મારાં જ કેની !" એ સાંભળી ખટુક હસીને બાલ્યા, "વાહ! ત્યારે તા તું મને છેતરતા દેખાય છે. હજી તા તારું કહેવાય એવું તારી પાસે ઘણું છે, માટે હું એ દાન નહિ લઉ. જે આપવું હાય તા વિચાર કરીને જેટલું તારુ હાય તેટલું સર્વ મને આપ."

રાજા પુનઃ દિંગ થઈ ગયા, ને શરીરના પ્રત્યેક અવયવ ઉપર દૃષ્ટિ કરી વિચારવા લાગ્યા કે, 'નિશંક, આ ખટુકના કહેવા પ્રમાણે હજી મારું મારી પાસે ઘણું છે. છાતી, માેહું, હાથ, પેટ, પગ, માથું-રે એમ તા આખું શરીર મારું છે; માટે તે ખધુંય તેને અપેલું થવું જોઇએ.' પછી રાજા પ્રગટપણે બાેલ્યા; "ઋષિદેવ, ક્ષમા કરા, મારા અજ્ઞાન• પણાથી મેં જાલ્યું નહાતું, પણ હવે આ શરીર ખધું આપને અપેલું છે, માટે સંકલ્પ લ્યા;" એમ કહી હાયમાંથી અરીવડે જળ આપવા માંડ્યું; ત્યારે ખટુક બાલ્યા; "રાજા, હવે એ હાથે જળ કેમ અપાય શકારલું હાથ આદિ તારું આખું શરીર તા દાન કરવાની વસ્તુ છે."

યુનઃ રાજ વિચારમાં પડ્યો; 'હવે કેમ કરલું? દાન કેવી રીતે આપલું?' એમ ઘણીક રીતે મનન કીધું, પણ કંઈ સૂઝ પડી નહિ ત્યારે અઠળાયા અને બાલ્યા; "મહારાજ, મેં તા અંતરમાં ઘણાય વિચાર કરી જેયા, પણ મને કશી સૂઝ પડતી નથી, માટે કેમ કરલું, તે આપ જ કૃપા કરીને મને કહા." એ સાંભળી ખડુક બાલ્યાઃ "અહા હિન્નુ તા તું તારી પાસે ખહુ માડી સમૃદ્ધિ ધરાવતા દેખાય છે; તે આપ્યા વિના હું દાન કેમ લઇશ?" રાજા બાલ્યા. "મેં મારુંશરીર સુદ્ધાં અર્પણ કરી દીધું ને હવે

તે મારી પાસે શું હાય ?" ખડુકે કહ્યું, "સંભારી જે, હમણાં તે કહ્યું કે, 'મેં ઘણાય વિચાર કરી જોયા, પણ મને કશી સૂઝ પડતી નથી,' તો તે વિચાર તેં કાની સાથે કર્યો ?" રાજાએ ઉત્તર આપ્યું, "મારા મન સાથે," ખડુકે પ્રશ્ન કર્યું, "ત્યારે એ મન તો તું કાઇનું ઉછિતું લાગ્યા હાઇશ ?" રાજાએ કહ્યું, "તા ના, એ મન મારું, પણ તે હું આપને અર્પણ કરતું ચૂધી ગયા, પણ એ મને દેખાતું નથી, એટલે કેમ કરીને અર્પણ કરા શકું !" ખડુકે સ્મિત મુખે કહ્યું "વત્સ! હજી તે તારું મન મને આપ્યું નથી ત્યાં સૂધી તેના ઉપયોગ કરવાના તને પૂર્ણ અધિકાર છે, તું સ્વતન્ન છે, માટે સ્થિર થઇને સારી પેઠે વિચાર કરી જે"

છે, તું સ્વતન્ન છે, માટે સ્થિર થઇને સારી પેઠે વિચાર કરી જે "
પછી રાજ કેટલીકવાર સૂધી સ્તબ્ધ ખની જઇને પાછા બાલ્યા;
"ઋષિપુત્ર, હવે તા ઘણી થઈ, હદ આવી રહી; આવું તા મેં કયાંય જાયું નહાતું. આ તા ખુદ્ધિની પરિસીમા થઈ છે! મેં તા ઘણાય વિચાર, કર્યો, મનન કીધું ને તર્ક દાહાવી જાયા, પણ કરી સૂઝ પહતી નથી,

પણ હવે તા જીવ અકળાય છે!"

આ વાક્ય રાજ પૂરું કરે છે, એટલામાં તા પાછા ખડુક એાલી ઉઠચે; 'એહા! ઘણા આર્શ્યમી વાત છે કે, હજૂએ તે તારી પાસે કંઇક છૂપાવી રાખ્યું છે ને તે એકમાં શ્રેષ્ઠ અમૂલ્ય રત્ન છે. પણ દેવેચ્છાથી આપાઆપ તેં પ્રકટ કર્યું છે, તા હવે હું તે દાનમાં લીધા વગર તેને છાડનાર નથી."

રાજા બાલ્યા; "નહિ, કૃપાનાથ! હું સત્ય કર્કુ છું કે મેં કશું છૃપાવ્યું નથી. માત્ર નહિ જાણી શકવાને લીધે, અર્થાત્ મારું મન ત્યાં, નહિ પહોંચી શકવાને લીધે જ મારી પાસે કંઇ રહી ગયું હાય તા તો હું જાણતા નથી. માટે આપ જ કૃપા કરીને મને જણાવા. હું પૂર્ણ પ્રેમથી તેના સંકલ્પ કરીશ."

ખડુકે કહ્યું; "કેમ, તેં હમણાં જ કહ્યુંની, 'કે હવે તેા કશી સૂઝ પડતી નથી, તે જીવ અકળાય છે?' તાે તે જીવ કાેનાે?"

રાજા બાલ્યા; "હા, હા, ઋષિદેવ, જીવ તાે મારા ખરા, પણ હવે હું આપને વિનતિ કરું છું કે, એ વિના હજી પણ મારી પાસે કંઇક હાય ને તે હું ન જાણતાે હાઉં તાે કૃપા કરી મને જણાવા, તેના પણ સંકલ્પ કરું "

અટુક આલ્યા. "હવે તારી પાસે કંઇ જ રહ્યુ નથી; હવે તા તું કેવળ સત્યશુદ્ધ એક જ થઈ રહ્યાે છે; પરંતુ એ સઘળી તારી સમૃદ્ધિ મને આપીશ ત્યારે જ! હમહ્યું તા તે માત્ર જાહ્યું જ છે કે, મારી પાસે આટહ્યું

માેંદું લંહાળ છે. પણ હવે એ સર્વમને આપવાની ઉતાવળ કર, વિલંબ શા છે?" રાજા યગ્રાદિક અનેક સહમાં કરીને મહા પુષ્યવાન્ તથા નિષ્પાપ થયા હતા, એટલે તેનું અંતઃકરણ શુદ્ધ થવામાં વિલમ્બ નહાતા. અટુકનાં એ છેલ્લાં વચના સાંલળી અકસ્માત્ તે જાણે મહાનિદ્રામાંથી જાગત થયા હાય, કિંગ ઘાડા અંધારામાંથી સૂર્યના પ્રકાશમાં આવ્યા હાય, તેમ સાવધ થઇ વિચાર કરવા લાગ્યા. "અહા! આટલી અધી! વસ્તુએા મારી પાસે હતી, પણ તે હું એ સૌ કરતાં જૃદાે ને એક્લાે છું, તા હું કાેણ છું, ને હું કેવા હાેઇશ?" એમ પ્રશ્ન થતાં તેનાં સમા-થાન માટે તેલું કર જોડીને ખટુકરાજને પૂછ્યું. 'હિ દેવ! કહા મને કે હું કાેેેે છું <sup>9</sup>" ત્યારે ખટુક બાલ્યા; "તે ચાેગ્ય પૂછ્યું, તા સાંભળ: જેને મહાન્ પુરુપા અવિનાશી, અવિકારી, અવ્યય, અનાદિ, અજન્મા, દેવના દેવ, સર્વેશ્વર, નિર્ગુણ, નિરંજન, નિરાકાર ઈત્યાદિ અનેક વિશેષણાથી એાળખાવે છે; જે કેવળ, એક નિત્ય, સત્ય, પ્રેષ્ઠ, ચૈતન્ય, ગ્રાન અને આનંદ-રૂપ છે; જે સર્વે ચરાચર જગતનું ખીજ, સર્વભૂત માત્રના પિતા, પાપક આદિ અને અંતરૂપ છે; વળી જે ચરાચર જગતમાં સાક્ષીરૂપે નિવાસ કરી રહ્યો છે; સર્વની ગતિરુપ છે; સર્વ શક્તિમાન્ છે, અપાર છે, અનંત છે, અર્થીત્ આ દશ્ય તેમ જ અદશ્ય એવું સર્વે તેનાથી જ ઉત્પત્તિને પામ્યું હાવાથી જેવા ગણીએ તેવા છતાં જે પરમાતમા, પરખ્રદ્ધ, પરમેશ્વર ઇત્યાદિ નામાથી પ્રસિદ્ધ છે; અને જેને જાણ્યા પછી ખીજું કશું જાણ્વાનું ખાકી રહેતું નથી, જેની પ્રાપ્તિ કરતાં ખી જે કાઈ જ માટા લાલ નથી તથા જેના કરતાં વિશેષ કાઈ બીજું સુખ નથી, તે જ પાતે તું છે." એ સાંભળી રાજા બાલ્યા; "અહા! હું એવા છું? ના, ના; એ તા મને અસંભવિત લાગે છે; કેમકે આપે તા મને અપાર શક્તિવાળા અને અનુપમ ગુણ-વાળા પરમ-ઇશ્વર કહ્યો. આપે એમ પણ કહ્યું કે, એ ગ્રાનર પ પરમ-ઇશ્વરને જાણવા પછી ખીજું કશું જાણવાનું ખાકી રહેતું નથી; ત્યારે હું જો તે પાતે જ છું, તા હું પાતે પાતાને જ નાઇ કે નાણી શકતા નથી એમ કેમ ખને ? આટલું ખધું અજ્ઞાન હાય શું ?" ખટુક ખાલ્યા; "હા; એ કરતાં પણ અધિક અજ્ઞાન છે! તારે તા તારાં મહત્યુંણ્ય કર્મોના પ્રતાપવડે આટલું સાંભળવા ને જાણવાની વેળા પણ આવી કે, 'હું પાતે પરમાત્મા છું!' પણ ખીજા અસસ્કારી પુષ્યહીન પ્રાણીએા, કે જેઓાનાથી ઉચિત સત્કર્મ તા શું, પણ માત્ર દુષ્કર્મ જ ખને છે, તેઓ તા એટલા માટા અજ્ઞાનાંધકારમાં પહેલા હાય છે કે, 'અમે કાેેે છીએ, અમા કયાંથી

આવ્યા છીએ, અમારે કયાં જહું છે,' ઇત્યાદિ તેના પાતાના જ કલ્યાણની કશી ખખર હાતી નથી. તેને માટે કાઈ વાર તેઓને ક્ષણલર પણ પ્રશ્ન થતું નથી. તેઓ તા માત્ર શિક્ષ અને ઉદર પરાયણ રહી, તેના જ સતત વિચાર કર્યા કરે છે." ત્યારે રાજાએ પ્રશ્ન કર્યું; "હા, એ તા વાત સત્ય છે; મને પણ અદ્યાપિપર્યત એમજ હતું; પરંતુ એમ હાવાનું કારણ શું ?" અટ્રકે કહ્યું. "પાતાને પાતાનું સ્વરૂપ જણાવવામાં અતરાય પાડ-નારાં ત્રણ સખળ કારણા હાય છે, જેના નાશ કરવાને તે પુરુષ અસમર્થ છે. એક તા અનેક જન્માથી એકઠાં કરેલાં પાપ તથા પુષ્યના સમૂહ-છે. એક તા અનેક જન્માથી એકઠાં કરેલાં પાપ તથા પુષ્યના સમૂહ- રૂપી મળ, જેનાથી પ્રાણીનું અંત કરણ મિલન રહે છે, એટલે તેને સત્ય શું છે તે સ્ઝનું નથી. જેમ દર્પણ શુદ્ધ હાય તા તેમાં જેવાથી મુખ જેલું હાય તેલું સ્પષ્ટ ને સ્વચ્છ જણાઈ આવે; પણ તેના ઉપર અનેક પ્રકારના ચીઠણા મેલ છવાઈ જઈ, કાચ હકાઈ ગયા હાય તા તેમાં કશી વસ્તુનું પ્રતિબિખ પહતું નથી ને તેમાંથી કશી વસ્તુ જેઈ પણ શકાતી નથી. ખીબું કારણ, ચિત્તની ચંચળતારુપ વિક્ષેપશક્તિ છે. એનાથી મન વ્યથ્ એટલે અસ્થિર રહી ચામેર ભટકતું રહે છે અને તેથી તે સત્ય સ્વરુપને જેઈ શકતું નથી. પણ મનની ખરેખરી એકાચતા હાય તા જ તે સત્ય સ્વરુપને અધિ શકતું નથી. પણ મનની ખરેખરી એકાચતા હાય તા જ તે સત્ય સ્વરુપને અધિ શકતું આવરણ એટલે હાંકણરૂપ અત્તાન–અવિદ્યા છે. તેનાથી તે સત્ય સ્વરુપ જણાતં નથી." એ સાંભળી રાજ એાલ્યો "કપાનાથ. ત્યારે તે -સ્વરૂપ જણાતું નથી." એ સાંભળી રાજા બાલ્યા "કૃપાનાથ, ત્યારે તા મને એ મારાં સ્વરૂપનાં દર્શન કરાવા! શું એ અંતરાય પડાવનારાં કારણા કાઈ ઉપાયથી દૂર નહિ થઈ શકતાં હાય !" ખટુક બાલ્યા; "અધિકારી અને મુમુક્ષુ પુરુષ, તેને, વેદે કહેલાં સાધના વહે દ્વર કરી શકે છે; અને તે સાધના, ત્રહ્યુંને માટે ત્રહ્યુ જૂદાં જૂદાં છે." રાજાએ પૂછ્યું. "એ સાધન ક્યાં?" ખટુક બાલ્યા; "મળને મટાડનારું સાધન કર્મ-ચાેગ, વિદ્યાપ મટાડનાર ઉપાસનાચાેગ, અને આવરણને દૂર કરનારું જ્ઞાનચાગરૂપ સાધન છે. તે ત્રણ્ણે એક પછી એકનાં ઉપકારક છે. જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાને ઉપાસના સાધન ઉપકારક છે; ને ઉપાસના સિદ્ધ કરવાને ચિત્ત શુદ્ધ કરવારૂપ કર્મ, એ ઉપકારક છે." રાજા બાલ્યા; "એ કર્મ, ઉપાસના અને જ્ઞાન તે શું ?" ખટુક બાલ્યા; "વર્ણ્યશ્રમધર્મ પાળી યજ્ઞાદિક ક્રિયાએ કરવી તે કર્મ, જગતના કારણુરુપ પરમાત્માની લક્તિ કરી, તેનામાં ચિત્ત દઢ સ્થિર કરલું તે ઉપાસના, અને એ પરમાતમા કેવા છે, ક્યાં છે, એ પરિપૂર્ણ જાણતું અને નિવાસીનક-સંકલ્પરીહત

ખની, જીવની પ્રદ્મ સાથેની એકતા માનવી, તે ગ્રાન." રાજાએ કહ્યું; "અહા! ત્યારે તા હજુ મને મારાં સ્વસ્તપનાં દર્શન થવાને ઘણીવાર છે, નહિ મહારાજ?" ખટુક ખાલ્યા; "તું ધારે છે તેટલી વાર નથી; કારણ ત્રણ સાધનામાંનું આરલ સાધન જે કર્મ, તે તારાથી પરિપૂર્ણ બન્યું છે; માત્ર તેમાં થાહિક ખામી છે તેને પ્રથમ દ્વર કરવી જોઇએ.'' એ સાંભળી રાજા પાતાને ઉપજેલી શંકા માટે કશું પણ બાલવા જય, તેટલામાં તા ખટુક પુન: બાલ્યા; "પણ અહા! આપણે જે કરવાનું છે તે કામ મૂકીને કેટલા અધા આઉં ઉતરી પડ્યા છીએ! માટે એ સંબધે પછી વાર્તા કરીશું. આ સમે તું મને દાન આપ." એ સાંલળી રાજા તુરત પાછેા ઠેકાં વે આવી વિચાર કરવા લાગ્યા. " અહા! મારે મારું સર્વસ્વ ઋષિ-પુત્રને દાન કરવું છે, અને જેને અહુણાં સુધી હું પોતાનું સ્વરૂપ માનતો હતો, એવા મારા આ દેહ, અંતઃકરણ (મન, ખુદ્ધિ, અહંકાર અને ચિત્ત) અને જીવાતમાં, એ સર્વે તો હું પોતે નહિ, પણ મારા કરતાં જૂદી (મારી) વસ્તુઓ છે, તેઓને પણ દાનમાં આપવી છે, તો હવે મારે દાન કેવી રીતે આપલું ? દાન આપનાર એવા જે હું, તે મારુ પાતાનું સત્ય સ્વરુપ સમછ-જાણી–જોઈ-શક્યા હાત તા તેવઉ દાન આપી શકત; પણ આ તા જેટહું મે જાણ્યું છે, તેટલું સર્વ મારું છે; પણ હું પોતે મારા નહિ! એ પણ આશ્ચર્યજ! હું જે કે મને પાતાને દેખતા નથી, લદ્દપિ એટલું તા સમજી શકયા છું કે મારા છવ, મન, ઇત્યાદિ જેમ મારા દેહમાં જ હતાં ને છે, છતાં હું તેઓને જાણતા નથી કે જેતા નથી, તેમજ હું પાતે પણ આ દેહને આશ્રિત થઈ રહેલા છું ને આ દેહમાં જ છું, છતાં તેને જેતા નથી! સમજાય છે કે, એ ખધી વસ્તુએ। આપી દેતાં જે કંઈ શેષ રહે, તે જ હું છું! તેટલા સારુ મારે, એ સર્વ વસ્તુઓથી ભરેલા આ દેહ સહિત ઋષિપુત્રની આગળ જઇને પડલું, એટલે તેમાંથી ઋષિપુત્ર જ્ઞાતા હાવાથી મને એક-લાને નિરાળા રાખી, આકીની સર્વ વસ્તુ લઇ લેશે!" એવા વિચાર કરીને, રાજા આસનપરથી હેઠાે ઉતર્યો ને "લ્યાે મહારાજ, મારુ આ સર્વ તમને અર્પણ !" એમ બાલતા તે ખાલખ્રદ્મચારીનાં ચરણ આગળ જઈ પડ્યો! यज्ञमानां तथा दर्शने आवनारां सर्व मनुष्या જे આટલી ઘડી સૂધી ખીતું સર્વ છેાડી રાજા અને ગડુકના અતિ અદ્ભુત સંવાદ સાંભ-ળવા માટે એકચિત્ત થઈ વિંટાઈ વળ્યાં હતાં, તે આવા પ્રકાર જોઈ, "આહાહા શું માગલું! કેવા ચમત્કાર! ધન્ય છે એની સક્ષ્મખુદ્ધિને!" એમ ખાલતાં, અતિ આશ્ચર્યમાં દિગ્મૃદ થઈ ગયાં, તે હવે પછી શું યશે, તે જાણવા માટે સર્વ ઉત્કંઠિત થઇ ઉભાં જ રહ્યાં.

રાજા આવી રીતે પાતાનું સર્વસ્ત્ર દાન કરી સઘળાં દ્રંદ્રથી મુક્ત થયા ખરા, પરંતુ એટલાથી જ કંઈ તેની સ્વાલાવિક મનાવાસના નિર્મળ થઈ નહોતી. તેથી તેને તુરત જ વિચાર આવ્યા (સાંસારિક મનુષ્ય માત્રને સ્વાભાવિક રીતે જેવા વિચાર આવે તેવા જ) કે, 'હવે હું શું કરીશ ? અરે! હવે મારું શું થશે ? મારું સઘળું તા હું આપી એઠા! હું નિભાગી નહિ ?' પણ તેના મનની ઊંડામાં ઊંડી ગુફામાં જે વાતની વનિર્ભયવા હતી, તે વાવની ટાઢક હતી. તેને લીધે તેને તુરત જ શાંતિ મળી.

વરેપ્યુનું મરણવૃત્ત તેના મનમાં વિચાર થયા: ''અઃ હું જે સર્વ આપી બેઠાે, તેનું મારે કામ પણ શું હતું? આ દેહાદિક ને રાજ્યાદિક તા આમે મારે નકામાં જ હતાંની? મારા શતાશ્વમેધ (સા અશ્વમેધ)ના અનુષ્ઠાનથી હવે હું દેવતાઓના રાજા ઇંદ્ર થવાના છું. એ ઇંદ્રપદ કરતાં અત્રનું આ મારું સર્વસ્વ કંઈ વિશેષ નથી; એટલું જ નહિ, પણ તે પદના અધિકાર હસ્તગત કરતી વેળાએ મારે આ રાજ્ય અને દેહ ઇત્યાદિ સર્વના આપાઆપ ત્યાગ કરવા જ પડત. પેલી અપ્સરાઓએ મને કહ્યું હતું કે, ત્યાં (સ્વર્ગમાં) જવા સારુ તેા પ્રાણીને દિવ્યદેહ ધારણ કરવા પહે છે. ઇદ્ર થનાર પુરુષને એટલી ળધી માટી સત્તા મળે છે કે, તેની આગળ આ મારું રાજ્ય તો શું, પણ મારા જેવાં અસંખ્ય રાજ્યો જેમાં છે, એવી સમગ્ર પૃથ્વી, અને તેના સહિત સ્વર્ગ તથા પાતાળ મળી ત્રણે લાકના અધિપતિ-ઇશ્વર થાય છે." આવી રીતે રાજાએ પાતાના મનનું સમાધાન કર્યું. પરંતુ એમાં તેની માટી બૂલ હતી. તે ભૂલ અંતર્યામી એવા તે ખટુકે તુરત જ જાણી લઇને તેને ખાહુડું ઝાલી એંઠા કરતાં કહ્યુ; "અરે રાજા ઉઠ, તું આ શું કરે છે? તારા જેવા દાતા (દાન કરનાર)ને એવી વંચના કરવી શું યાગ્ય છે? તું પડ્યો પડ્યો મન સાથે જે વિચાર કરે છે, તે મારાથી અણુજાણ્યું નથી! જે મન साथे तुं विचार ४रे छे से भन तारु नथी अने तेनी साथे विचार કરવાના તને અધિકાર પણ નથી. તારુ મન, આત્મા, દેહ, ઇદ્રિયા ઇત્યાદિ સૌ પારકાં છે અને તે વહે ખનેલાં કર્મ-કૃત્ય કાં પારકાં નહિ? તે રાજ્ય આપ્યું એટલે રાજ્યમાંની પ્રજા, પૃથ્વી અને રાજ્યના અધિ-કારા એ સર્વના સંકલ્પ થઇ ગયા; દેહ, મન, ઇત્યાદિની સાથે તેના તેના ધર્મ, અધિકાર અને કર્મ, એ પણ દાનમાં અપાયાં. એવી રીતે તું ન સમજતા હાય તા મારી માંગણી પ્રમાણ, તારું જે સર્વ છે તે

મારું થાએ, એવી તારી પ્રતિજ્ઞા છે, અને તે ન્યાયથી જેમ દેહાત્મા-દિક તારાં તે મારાં થયાં, તેમ તેઓના આશ્રયમાં રહી તેં કરેલાં પાપ-પુષ્યાદિક પણ જે તારાં, તે સર્વ મારાં થયાં છે; અર્થાત્ તેઓને લીધે સુખદુ:ખાદિક જે ફળા તારે ભાગવવાનાં હતાં, તે હવે સઘળું મને અર્પણ કરવાથી મારે ભાગવાનાં થયાં છે. છતાં હજુ તું ધારે છે કે, 'મારે ઇદ્રપદ ભાગવનું છે ને ઇદ્ર થયાથી હું ત્રણ લાકના અધિપતિ થઇશ,' એ કેટલું વિપરીત છે? વત્સ! હવે એ ઇદ્રપદપર તારા અધિ-કાર શા રહ્યો? એ તા અધું મારું થયું છે!"

ઋષિપુત્રના મુખથી એ છેલા શખ્દા સાંભળતાં જ, રાજા વરેપ્સુ મહાખેદથી અકસ્માત્ પછાહી ખાઇને પૃથ્વીપર પછ્યો. તે તત્કાલ અચેત થઈ ગયા! તેની માટામાં માટી તૃષ્ણા અને માટામાં માટી આશા આ વેળા નિર્મૂળ થઈ ઉખહી ગઈ. તેને માન્યું કે, હું સઘળું ખાઇ બેઠા છું. તેને જે કંઈ કંઈ હતું, જે જે મહાન્ પરિશ્રમ વેદ્યા હતા, જે અપાર દ્રવ્ય ખર્ચ્યું હતું, તે એ સઘળાવડે જે ઘણા કાળથી, પુષ્કળ શ્રમ સાથે સા અશ્વમેધરુપ મહા અનુષ્ઠાન પૂર્ણતાએ પહોચ્યું હતું, તે સર્વ અલભ્ય એવા ઇંદ્રપદની પ્રાપ્તિને સારુ જ હતું-તે સર્વ હતું, ન હતું થઈ ગયું છે. રાજા, ખટુકને પાતાના સર્વસ્વનું દાન આપવા બેઠા હતા, એ પણ તે અલભ્ય ઇદ્રપદની પ્રાપ્તિને સારુ જ હતું, કેમ કે માચ્યું દાન આપે તો યત્ન પરિપૂર્ણ કહેવાય, ને સા યત્ના પરિપૂર્ણ થાય ત્યારે ઇદ્રપદના અધિકારી થવાય છે.

રાજાની આમ મૃર્છિત અવસ્થા થતાં જ, સભામંડપમાં બેઠેલા સર્વના જીવ ઉડી ગયા. રાણી, પ્રધાન, પુરાહિત અને બીજા સર્વ સેવકવર્ગ સિઢાવિઢા થઈ ગયા. યજ્ઞક્રિયા બંધ પડી. બ્રાહ્મણા વેદ ભણતા રહી ગયા. સુંદરાઓ ગીત ગાતી અટકી ગઈ; વાજિત્રાના નાદ અને નગારાંના દ્યાર શબ્દ એકદમ બંધ થઈ ગયા. રાજાની આવી સ્થિતિને લીધે સર્વ ક્રિયાઓ બંધ પડવાથી આખા યજ્ઞવાટમાં હજારા ને લાખા મનુષ્યાની ગીરદી છતાં સઘળું ચૂપાચૂપ હતું. સૌનાં અંતઃકરણ ખેદ અને શાકથી છવાઇ ગયાં. 'અરે, એકદમ આ શું થઈ ગયું ?' 'રે, આવા નિર્દય યાચક તે કાેણ હશે ?' 'અરે, આ બાળક તાે યાચક નહિ, પણ કાેઈ કારણ-સ્પ છે!' 'અરેર, એને જોઇએ તે સર્વ આપવાને રાજા જે કે તત્પર હતાે, છતાં તેની આ દશા એણે કેમ કરી ?' 'અરે, જમ, જમાઈ ને જાચક, એ ત્રોને દયા કયાંથી હાય ?' 'હાય, હાય, હવે શું થશે ?'

ઇત્યાદિ અનેક દુ:ખાદ્ગારા સહિત સૌએ નિ:સાસા નાંખવા માંદ્યા. એક ખાજુ ઉપરાઉપરી અનેક ઉપચારાથી રાજની સારવાર થવા માંડી, ત્યારે ખીજી બાજી લાેકા આ શાચનીય ખનાવને લીધે ઘણા ખેદ કરવા લાગ્યા. સર્વ પ્રેક્ષકા ખટુક લણી ખહુ રાષની દૃષ્ટિએ જેવા લાગ્યા. કેટલાક તાે સ્પષ્ટ કહેવા લાગ્યા કે, 'રંગમાં લંગ કરનાર અને આનંદમાં હલુંકુ પડાવનાર આ ખાળક, કાળસ્ત્રપે અહીં આવી ચઢ્યો હશે.'

રાજાને જાગૃત કરવા ઉપરાઉપરી ઘણાક ઉપાયા કર્યા, અનેક ઔષધા આપ્યાં ને જન્મારાથી તેના આશ્રયમાં રહેલા માટા ધન્વન્તરિ સરખા રાજવૈદ્યાએ તેને જાગૃત કરવાને અપાર પ્રયત્ના કર્યા, પણ સર્વ મિથ્યા થયું. કાઇનું કંઈ પણ ચાલ્યું નહિ, સૌએ હાથ ખંખેર્યા, આશા મૂકી, સૌની આંખમાંથી અશ્રુધારાએ ચાલવા લાગી. જેટલા આનંદ, જેટલું શ્રીસૌભાગ્ય ત્યાં પ્રકાશી રહ્યું હતું, તેના અદલામાં તેટલા જ શાક અને તેટલી જ અમંગલતા એકાએક છવાઈ ગઈ. સૌનાં મુખ ઉતરી ગયાં, કંઠ બેસી ગળગળા થઈ ગયા. કાઈ કાઇની સાથે કશું બાલી શક્યું નહિ. આવા મહાંગંભીર શાકનું કારણ માત્ર પેલા ખટુક, પેલા ખાળક જ હતા! પરતુ તેના મુખપર શાક, ખેદ કે અમંગલતાનું કશું ચિલું સરખું દેખાતું નહાતું. તે તે હતા તેવા ને તેવા જ આનંદમા બેઠા બેઠા લગવત્સમરણ કર્યા કરતા હતા ને તેની જિહ્ના તે કાર્યથી કિંચત પણ વિરામ પામતી નહાતી.

#### રાણી વિષયભાળા

આવે ગંભીર સમયે શું કરવું, તે કાઇને સુઝતું નહેતું. શાકના, સમુદ્રમાં ડૂળી ગયેલી વરેપ્સુની રાણી, કે જે મહા પતિવ્રતા અને ખુદ્ધિ-માન્ હતી, તે હવે હભી થઈ, તેનું નામ વિષયભાળા હતું. તે સર્વ સમાજ સાંભળી શકે તેવી રીતે માટેથી પણ અતિ વિનયપૂર્વક બાલી; "હે સમર્થ પૂજ્ય મહાત્માજના અને યાજ્ઞિકા, તથા સુજ્ઞ પ્રજ્જના! જાઓ, ઘડિક પહેલાં શું હતું ને હમણાં શું થઈ ગયું છે! એ ઈશ્વરી માયાના અદ્દભુત ચમતકાર આપ સૌએ પ્રત્યક્ષ જોયા છે. હું જોઉા છું કે, જનમંડળ મહાશાક અને ખેદમાં ગળગળિત થઈ ગયું છે. એ સઘળાનું કારણ આ ઝલપુત્ર છે એમ ધારીને, કેટલાકા આ મહાપ્રભુને દાષિત ગણી ધિક્કારતા, મારી દૃષ્ટિએ પહે છે; પરંતુ તેઓએ તેમ કરી પાતપાતાના મનથી પણ એ દેવના દેવ, પ્રભુના પણ પ્રભુ, મહાત્મા ખડુક મુનિનું અપમાન કરવું, એ મહાપાયનું કામ છે. એ પ્રદારવ

આખા મનુષ્ય વર્ગતે ઈધરની પેઠે પૃજય છે અને મારી પ્રજા જયારે એવા અનર્થ કરે ત્યારે તે દેાષ મારા અને મારા સ્વામીના જ કહે-વાય, માટે તેમ નહિ કરવા માટે સર્વને મારી ગ્રાર્થના છે. આ સર્વ ઋષિમંડળ પ્રત્યે મારી વિનિત છે કે, આપ સર્વ સમર્થ છો, સર્વજ્ઞ છો, દેવાને પણ પૃજ્ય છો, ને પાતપાતાનાં તપે અળ ને ચાગ અળથી ઈશ્વરની પેઠે કર્તુમ્ અકર્તુમ્ અન્યથા કર્તુમ્ સમર્થ છેા, માટે મને આવા શાકસમુદ્રમાંથી તારવા શક્તિમાન છા. યજ્ઞની પૃર્ણાહુતિના સમય વહી જાય છે, મારા પતિ આવી અચેત અવસ્થામાં છે અને તેના પ્રાણુ દેહના ત્યાગ કરી ગયા-" એટલું કહેતાં કહેતા તેનાં નેત્ર ભરાઈ આવ્યાં ને કંઠ ગદ્ગદિત થઈ ગયા. પછી ધર્ય ધારણ કરીને તે પુનઃ બાલી, "તા હવે મારે શું કરલુ યાગ્ય છે, તે તમા સર્વ કહા. શું આવા સૂર્ય સમાના હવ નાર શુ કરલ વાવ્ય છે, તે તેના સવ કહા. શુ આવા સૂય સમાના પ્રતાપી મુનિજનાના સમાજ વચ્ચેથી મારા સ્વામીના મહાપુષ્યવાન્ આતમા સહજમાં ચાલ્યા જશે? શું હું આટલા ખધા પુષ્યને અંતે વગર કારણે વિધવા થઈશ પણ મારું દેવ જ એવું હશે ત્યાં કાને દેવ દેવા ? પણ આ ઇતિહાસ યુગાયુગપર્યત મહાન્ પ્રદાવેત્તા યાગી- . આની કીર્તિને લિજજત નહિ કરશે ?" રાણીનું આવું ગંભીર ને અર્થ-સૂચક લાપણ સાંલળી, સર્વ ઝપિમુનિએ એક બીજના સામું જેવા લાગ્યા ને આનું શું પ્રત્યુત્તર આપવું, તેને માટે સો વિમાસ શુમાં પડી ગયા. એટલામાં એક માટા જટાધારી વૃદ્ધ ઋષિ, જે યત્તમાં હ્રદ્ધા ગયા. અટલામા અક માટા જટાધારા વૃદ્ધ ઋષ, જે યજ્ઞમાં પ્રદ્વા અથવા હાલાનું પદ ધારણ કરી એઠેલા હતા, તે હિલા થઈ રાણીને સંબાધી કહેવા લાગ્યા, "કલ્યાણ! કલ્યાણ! મંગળ! મંગળ! હૈં રાત્ત્યમાતા! તારા પુણ્યના પાર નથી, કે જેથી તું વરેપ્સુ જેવા ધર્મ--ધુરંધર મહીપતિની પત્ની થવા પામી છે. તારુ કલ્યાણ થાંએા. હવે તું ધેર્ય ધર. હે રાજ્ઞ! તું જરા પણ ગસરાઇશ નહિ. તારે અવશ્ય સ્મરણમાં રાખલું કે, સત્કર્મ કરનારનું કદી પણ અકલ્યાણ થતું નથી, તારા ભર્તાને પુરાહિતાદિએ પહેલાં ઘણાય વાર્યો, છતાં તેણે આ મહાસુનિ ખડુકને દાન આપવાના આગ્રહ કરવામાં પાર્છુ વળી જોયું નહિ, તેનુંજ આ પરિણામ છે પરંતુ એથી તારે અકળાવું નહિ. તું અનુમાનથી જ વિચારી જે કે, જેણે આવા માટા ચક્કવર્તી રાજા આગળ કશી પણ શંકા વગર માત્ર એજ શખ્દમાં આવું સાઠું દાન માગ્યું હશે, તે મહાપ્રભુ ) વિના કાેેે હાેે સાધારણ દૃષ્ટિથી સૌને એ બડુક, આળખુદિ લાગતા હશે, પણ સૂક્ષ્મદૃષ્ટિએ જેતાં તેનું અનુપમ તેજજ કહી આપે છે કે, તે ક-૪

કેં છે મહાન્ સમર્થ આત્મા છે. એ બાળક નહિ, પણ વૃદ્ધોના વૃદ્ધ છે; એ સાધારણ પ્રાદ્મણપુત્ર નહિ, પણ માટા સમર્થ ઝિષિઓના ઝિષ અને દેવાના પણ દેવ છે. સૌ એને એક ક્ષદ્મક અને નિર્દય યાગક સમજે છે, પણ મને તો જ્ઞાનદૃષ્ટિથી તે બટુક વેશવાળા છતાં આખા ત્રૈક્ષાકયની સમૃ-દ્રિથી પણ નિસ્પૃહતાવાળા, દાતાઓના પણ દાતા અને દયાના ભંડાર-રૂપે દર્શન દે છે. તેટલા માટે, હે રાજપત્નિ! જેણે આવા દુષ્કર પ્રસંગ આણ્યો છે, તેજ બટુક તારા મનનું સમાધાન કરવા સમર્થ છે. બધું સ્તૃકી દઇને માત્ર તું એને જ શરેણે જા; રાજાએ તને પણ દાનમાં આપેલી હાવાથી તું તેની જ સપત્તિ છે."

આટલું બાલી ઋષિએ મૌન ધાર્યું, અને રાણીએ તેનાં વચનાને . અમૂલ્ય ઉપદેશ& प मानीने हृहयमां धीरक पडडी, तत्कां ते अटुक्ते प्रश्नाम क्रीने अति नम्रपश्चे क्रिवा साणी; "हे ऋषिपुत्र! हे महात्मा! आप वास्तविक्ष क्रेश्च हो, ते वातथी हुं क्रेवण अज्ञात छु; परत हे समर्थ! मारा सर्तां मने आपने अर्पित हरेसी हैावाथी हुं आपनी नम्र દાસી છું, અને આપ મારા તારક છા, માટે આ દુસ્તર પ્રસંગમાંથી તર-વાને (દુ:ખથી મુક્ત થવાને) હું આપને શરણે આવી છુ; તા હવે મારે શું કરવું, તેની કૃપા કરી આજ્ઞા કરા." ત્યારે ભટુક બાલ્યા. "દેવિ! કલ્યાણિ! તું શાને શાચ કરે છે? આ સંસાર કેવળ મિથ્યા છે ને તેમાંનું સગ-પેલું મિથ્યા જ છે. તું જો, કાલ કાનું સગુ થાય છે? તું રાજાને પાતાના, ने राज तन पातानी भानती हती, पश ते सगपश हथा रहां रे न्यांप સાયા છે. એજ પ્રમાણે આ જગતમાં જન્મેલા પ્રાણીમાત્રના સંબંધમાં "સમજવું હે સુશીલે! હવે તારે તેની સાથે શાે સબંધ છે? અને તેને અર્થે તું કલ્પાત શા માટે કરે છે? તે તા તેને માર્ગે ગયા છે. માટે તું હુવે નિશ્ચિત થઈ તારા આત્માના કલ્યાણાર્થે ચત્ન કર." એ સાંલળી યુન: રાણી બાલી; "હે વ્રદ્મપુત્ર! આપ કહા છા તે સત્ય છે, પરંતુ સંસાર એમ સર્વથા મિથ્યા હાય તા તેમાં કરેલા વ્યવહારા પણ સર્વ મિશ્યા કાં નહિ? અને એમ હાય તાે કલ્યાણાર્થે કરેલા યતના પણ કયાંથી સાચા હાય ?" બડુ કે પ્રત્યુત્તર આપ્યું; "રાણી! તત્ત્વદૃષ્ટિએ નેતાં સઘળુ 😗 પુરમાતમા થકી ઉત્પન્ન થયેલું હાવાથી અસત્ય કંઈજ નથી; પરંતુ

અસત્ય કહેવાના મારા આશય એવા છે કે, આ સંસાર પ્રવાહી છે, એટલે જળના પ્રવાહની પેઠે તે વહ્યો જ જાય છે; અર્થાત્ જે આજે છે તે કાલે નથી. સર્વકાળ સ્થિતિવાળું કશું નથી, સર્વ અનિત્ય છે. માટે, જે નિત્ય, સર્વદા રહેનારુ એવું કલ્યાણ છે, તેને સંપાદન કરવા માટે જ પ્રાણીએ પ્રીતિમાન્ રહેલું. સંસારનું સગપણ સાચું માના, તાપણ તે કયાં સુધી? ઋણાનુબંધ પૂરા થયા એટલે ખસ; પછી તાે સૌ સૌને માર્ગે ચાલ્યાં જાય છે જ!" રાણી ખાલી, "મહારાજ! ઋણાનુગધ પૂરા થાય ત્યાંસૂધી જ સંસારનું સગપણ છે, એ સત્ય હાય; તાે એ ઝણાનુબંધનને જ હું કલ્યાણુરુપ માનું છું! સસારમાં નર (પુરુષ) દેહતે સૌથી ઉત્તમ કલ્યા-ણુનું દ્વાર માનેલું છે. તેવા દેહ પામેલા કાઈ ઉત્તમ નરની સાથે ઋણા-નુબંધનથીજ સગપણ જોડાવું, એ શું અલભ્ય નથી? અમે સ્ત્રી જાતિ ઘણીક વાતે અનધિકારી અને પરતન્ન છીએ; તે અવસ્થામાં એ ઝાણ સબંધ જ અમારા કલ્યાણુકર્વા ન હાય તા આ મારા પતિ સરખા પુણ્ય-વાન્ પુરુષ સાથે મારા સંખંધ ક્યાંથી હાય? અને હું આપ સરખા મહાત્માનાં અલભ્ય દર્શન ક્યાંથી પામું ? ઋણાનુઅંધનવે સ્ત્રી, પવિત્ર યુરુષની સહચારિણી થાય છે ને તેને માત્ર અનુસરીને ચાલવાથી તેણે કરૈલાં સત્કર્મની તે ભાગિયણ થાય છે. મારા પતિ રાજાની સાથે ભલે હરદાઈ ઋણાનું બંધનથી જ સંગપણ હાય, પણ તેના કરતાં મારે જગ-તમાં કશું જ વિશેષ નથી. એની ગતિ લેળી મારી ગતિ ને એના કલ્યા-ણમાં મારુ કલ્યાણ સમાયેલું છે. માટે હે ઋષિપુત્ર! આપનાં ચરણમાં મારી છેલી એ જ પ્રાર્થના છે કે, જે કાઈ પણ ઉપાયથી મારા સ્વામી સજીવન થાય તેમ હાય તા, આ અખળાપર અનુગ્રહ કરા ને મમ નાથને જવિતદાન આપા; નહિ તાં તુરત હું તેમની પછવાડે જઇશ. તેમના વગર હું ક્ષણભર પણ જીવિત ધારણ કરી શકીશ નહિ. પતિવતાના ધર્મ છે કે, પતિની છાયાર પ અર્થાત્ તેના સહગામી થવું. તેનાથી ક્ષણ-ભર પણ દેહથી, મનથી, ધનથી કે સત્સાધનથી ભિન્ન રહેવું નહિ" રાણીનાં આવાં વચન સાંભળી, ખટુક કિંચિત્ હસીને બાલ્યા; "તારુ કલ્યાણુ થાએ ! હે રાજપતિન! તારા આવા પવિત્ર નિશ્ચયથી મને પરમ આનંદ થાય છે. તારું કલ્યાણુ થાએા. તારા મનના શાક દ્વર થાએા. તારા જેવી સતીએા જ જગતમાં કલ્યાણુરૂપ છે. હે સતિ! તું નિર્ભય થા. રાજાને માત્ર પાતાના અજ્ઞાનથી જ આ દશા પ્રાપ્ત થઈ છે ને તેની **હેઢ વાસના જ્યાંસૂધી તૂ**ટી નથી ત્યાંસૂધી, 'મારું સર્વસ્વ ગયું' એવી

મહત ચિંતાથી તેના અમર આત્મા દેહ છાડીને ચાલ્યા ગયા છે. પરંતુ આ લાકમાં તેને હજા ઘણુ કરવાનું ખાકી છે, માટે સત્વર પાછા આવશે જ. આ છેલા યત્રનું શ્રેય (ફળ) મળવાની તેને આવશ્યકતા છે. પ્રથમ તું ઝિતન જેઠારા યત્રની પૂર્ણાંહુતિ કરાત્ર ને શ્રેય તેના હસ્તમાં અર્પણ કર." વરેપ્સુનું પુનર્જીવન

ખટુકની આગ્નાથી ઋત્વિજોએ યગ્નકિયા ચાલુ કરી. સત્વર પૂર્ણાંહુતિ થઈ. આચાર્યે અનુષ્ઠાનનું શ્રેય સંકલ્પિત કરીને તે જળ રાજ આગળ આપ્યું ને ખટુકની આજ્ઞાથી, રાજાના જમણા હાથમાં મૂકતાં જ શરી-રમાં અકસ્માત્ ચેતન્ય આવ્યું. ક્ષણવાર થતાં સર્વના આશ્ચર્ય વચ્ચે રાજા આળસ મરડીને ખેઠા થયા, ને જાણે કઈ નવું જ જોઈ આવ્યા હાયની તેમ, "અહા ગુરુછ! અહા પરમ ગુરુ! હે ત્રાતા! હે ત્રાતા! હે શરણ્ય! હે દીનવત્સલ! હે ભવચ્છેદક! હે દયાળુ! ક્ષમા કરા, સમા કરા! હું તમારે શરણે છું!" ઇત્યાદિ શળ્દાે બાલતા તે ઉઠીને ખટુકના ચરણમાં નમી પડ્યો ને તેમાં મસ્તક મૂકી એવા પ્રેમથી ખાઝી પહ્યો કે, તેનાં પ્રેમાશ્રુથી ખટુકનાં અંને કામળ ચરણ લીંજાઈ ગયાં. આ પ્રકારથી મનુષ્યમાત્રને માટું આશ્વર્ય થયું કે, રાજ હમણાં સૂધી મરણાવસ્થા લાગવતા હતા તે શું, ને આ એકદમ ઉઠી ગુરુ ગુરુ ળાલતા પ્યુકને નમી પડ્યો એ શુ! એ જાણવાની સર્વને ઉત્કંઠા થઈ છે, એ**લું** ઋષિયુત્રે જાણવાથી તેણે તુરત આશ્વાસન કરી, રાજને હાથ ઝાલી ઉઠાક્યો; અને (કદય સાથે ચાંપી, અનેક આશીર્વાદા દર્ધને કહ્યું; "હ વત્સ! હે નિષ્પાપ! ધૈર્ય ધર! ગભરાઇશ નહિ; શાંત થા તું આટલીવાર કયાં પર્યટન કરવા ગયા હતા ? આટલા જાસ કેમ ચઢચો છે? તું શું કશા ભયમાં આવી પડ્યો છે ? આ જગત્ વિષે હવે તો ભય પામવા ચાગ્ય કંઈ જ નથી. તું નિર્ભય થયા છે-સંદાને માટે નિર્ભય થયા છે. તારી વાસના હવે વિરમી છે, ભવલેક ભાંગી ગયા છે, તૃષ્ણા તૂટી ગઈ છે, દુઃખ દળાઈ ગયાં છે, સુંખ સમીપ આવ્યું છે ને અલેદમાં રમણ કરે છે; છતાં હાવરાખાવરા, સર્વને કેમ જણાય છે ?" એ સાંભળી રાજા બાલ્યા; "હ પ્રભા! હે ગુરુદેવ! એ સઘળું આપની જ કૃપાના પ્રતાપ છે, ને આપનાં કૃપાળુ ચરણનાં દર્શન થવાથી એ અલભ્ય લાભ હું પાસ્થાે છું. હું ગુરુરાજ! આપ તા સર્વન્ન છા. પરંતુ મારા હુદયમાં આશ્ચર્ય સમાવ્યું સમાતું નથી. આપ મને આન્ના કરા છા, તા હું ક્યાં ક્યાં પર્યટન કરી આવ્યા, તે સર્વ આપને નિવેદન કરુ છું." એમ કહી મહારાજા

વરેપ્સુએ, સર્વ જનસમૂહ વચ્ચે પાતાનું અદ્દલુત અને આશ્ચર્યમય એવું મરણસમયનું વૃત્તાંત કહેવા માંલ્યું.

### પરલાકમાં પ્રવાસ

વરેપ્સુ બાહિયા, "ગુરુ મહારાજ! આપે મને કહ્યું કે 'એ યજ્ઞાથી ગાસ થનારું ઇંદ્રપદ તા મારુ છે ને એમાં તારા અધિકાર નથી,' એ આપના મુખના છેક્ષા શખ્દા સાંભળતાંજ, મને અપાર ખેદ થયા કે, 'અર! હવે હું તાે સર્વ ખાઈ બેઠા, તાે મારું શું થશે ? અપાર શ્રમ, દ્રવ્ય અને કાળના ુ વ્યય કરી મેં મહાભારત યજ્ઞાનુષ્ઠાન કર્યું, તે માત્ર ઇદ્રપદની આશાએ જ કર્યું છે; પણ હાય! એ આશા મારી વ્યર્થ થઈ.' એ મહાખેદથી, હું અત્યંત વ્યથિત થઈ ગયા ને તેની અઠળામણ ન સહન થવાથી, મારા આત્મા દેહના તહાલ જ ત્યાગ કરી ક્ષણવાર કાેણ જાણે કયાં શુમ થઈ ગયા, તે હું જાણતા નથી. કેટલીકવાર તા હું કયાં હતા ને કયાં છું, અથવા હું છું કે નહિ ઇત્યાદિ કશી વાતનું મને ભાન નહેાતું. પછી જેવા સાવધ-પણામાં આવું છું, તેટલામાં તા અનેક દિવ્ય તેજસ્વી પુરુષાને મે મારી સમીપમાં આવતા ભેયા. તેમાંના ઘણાકની પાસે નાનાવિધનાં વાજિત્રા હતાં, જેના સરખાં આ પૃથ્વીપર કાઈ પણ સ્થળે મારા જેવા–સાંલળ-વામાં આવ્યાં નથી. તે સઘળાંના એકે સાથે થતા મનાહર સ્વરથી મને પરમ આનન્દ થયો. તેઓ સાથે ખીજા પણ મુક્રુટ કુંડલાદિ દિવ્ય વસા-ભૂષણા ધારણ કરેલા મહાત્મા પુરુષાનાં દર્શન થયાં. તેઓ કાઈ માટા પદના અધિકારીઓ હાય એવા શાલતા હતા. તેઓ દિવ્ય વાહનામાં વિરાજેલા હતા. એમાં પણ બે પુરુષા સૌને માખરે, બે શ્રેષ્ઠ વાહનામાં ખેઠેલા હાવાથી, તે સર્વમાં પ્રમુખ હાય તેવા લાગતા હતા. વળી તે સોને માખરે, ચાર પુરુષાએ ઉપાહેલી એક સુંદર દિવ્ય શિબિકા (પાલખી) હતી,-જેમાં કેાઈ બેઠેલું નહાતું. તેની શાભાના તા પાર જ નહાતા. તેમાં સુંદર, રતનજહિત અને સુંવાળી બેઠક, તકિયા તથા ગાલમસૂરિયાં ખીછા-વેલાં હતાં, ઉપર મણિમુક્તાની ઝાલરાવાળું દિવ્ય છત્ર આવી રહ્યું હતું, જેવું છત્ર માટા રાજા છતાં મેં મારા આખા જન્મમાં કદી દીઠું નહાતું.

સાવધાનપણામાં આવ્યા પછી મને સર્વત્ર પ્રકાશમય લાગતું હતું-અર્થાત્ આ લોકિક સાધારણ પ્રકાશ છેાડી, હું કેાઈ દિવ્ય પ્રકાશને અતુ-ભવતા હતા. એટલામાં એથી પણ અધિક પ્રકાશવાળા પેલા દિવ્ય પુરુ-વાના સમાજ, વિચિત્ર વાદ્યોના અને જય જય શખ્દાના દ્યાપ સાથે મારી આગળ આવી પહોંચ્યા. આવતાં જ તેઓએ મારા ઉપર દિવ્ય પુષ્પાની

વૃષ્ટિ કરી મને વધાવી લીધા ને પેલી સાથે આણેલી ખાલી શિખિકામાં, માટા માન સહિત બેસાક્યો ને ખીજમા તેઓ બેસતાં જ મહાજય ગર્જના સહિત સર્વ પાછા વળ્યા. મારી પાલખી આગળ ને તેએા સૌ પાછળ ચાલતા હતા. જોતજોતામાં ઘણા જ લાંબા, પણ અતિ રમ્ય એવા માર્ગ વટાવી, અમે એક ઘણી સુશાભિત નગરી આગળ જઇ પહોંચ્યા. તે નગરીના મહાદ્વારમાં પ્રવેશ કરવાની અમે તૈયારીમાં હતા, એટલામાં તેા ઘણી ધામધૂમથી એક માેટી સ્વારી અમારી સામે આવતી જણાઈ. એ સ્વારીના મુખી, મારી સાથેના અધિકારીએ કરતાં પણ કાઈ માટા અધિકારી-અરે તે પુરીના અધિપતિ જ હાય, તેવા દીસતા હતા. તે મારે સામૈયે આવ્યા હતા. મને જાતાં જ અતિ માનથી મારા સત્કાર કરીને જયનાદપૂર્વક મારી સાથે તે સ્વારી સહિત પાછા વળ્યા. અમે સૌ વાજતે ગાજતે નગરીમાં ગયા. ગુરુરાજ! મારુ-અરે ભૂલ્યા, આપનું આ વિશ્વપુર, તે આખી પૃથ્વીમાં શાલાનું સ્થાન છે. પણ તે, એ દિવ્ય નગરીની શાલા આગળ કંઈ લેખામાં પણ નથી. એ નગરી ઘણી જ વિશાળ હતી. તેની વચ્ચે આવેલા અતિ સુશાભિત ભગ્ય મંદિ-રમાં મને લઈ જવામાં આવ્યા. મને લાગે છે કે, તે રાજમંદિર હતું તે વિસ્તારમાં આપણી પૃથ્વીમાંના એકાદ માટા નગર જેવડું હતું. તેની વચ્ચે એક ઘણી રમ્ય સભા હતી. જેમાં જઇ ઉતરવા પછી મને એક રત્નજડિત મહાતેજસ્ત્રી આસનપર બેસાડ્યા. ત્યાં મારુ સન્માનપૂર્વક પૂજન કર્યા પછી, મારે સામૈયે આવનાર પેલા સમર્થ અધિકારી દિવ્ય યુરુષ, પાતાના આસનપર બેઠા. પાલખી લઇને મને તેડવા આંલનારા પૈલા બે અધિકારીએા તેની અંને બાજુનાં આસનાપર બેસી ગયા. એક્ પછી એક અધિકારીએ આવવા લાગ્યા. ક્ષણવારમાં સભા ભરાઈ ગઈ. એટલું જોઇ મને નિશ્ચય થયા કે, મુખ્ય આસને બેસનાર રાજા ને બે ખાજાએ બેસનારા તેના બે પ્રધાના છે. એ સભામાં વિરાજનારા મહા-પુષ્યવાન અને ખુદ્ધિમાન અધિકારીએાને હું પૃરેપ્રા જોઈ શકું, એટલામાં . તા જમણી બાજૂએ બેઠેલા પ્રધાન ઉભા થઈ, તે દેવેશ પ્રત્યે બાલ્યા; 'પ્રહ્યુ! આપની આત્રા પ્રમાણે તૃપેશ્વર વરેપ્સું મહારાજની પધરામણી અત્ર થઈ છે, તા હવે શી આરા છે?' ત્યારે રાજાએ ડાળી બાજાએ બેઠેલા પ્રધાન લાગી દૃષ્ટિ કરતા જ તે ઉભા થઈ, આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા;

'પ્રભા ! જન્મથી માંડીને રાજ્યપ્રાપ્તિ થતાં પર્યત મહારાજા વરેપ્સુએ, ઋષિસગે રહી, કેવળ સત્સંગ અને વેદાધ્યયનમાં પાપ રહિત અતિ પવિત્ર- પણે આયુષ્ય નિર્ગમન કર્યું છે. રાજ્યપ્રાપ્તિ માટેના યુદ્ધમાં પણ કાઈ જાતના અધર્મ કર્યાં નથી અને રાજ્યપ્રાપ્ત થયા પછી, સર્વોત્તમ નીતિ અને ઉત્કૃષ્ટ મેમથી પ્રજાપાલન કર્યું છે. એનું રાજ્ય ધર્મરાજ છે. રાજ્યાન્ વેલાકન કરતાં અરહ્યમાં કરતાં અપ્સરાને જોઈ કુદૃષ્ટ કરી ખરી, પણ તેથી અધર્મ થવા પામ્યા નથી. એક પછી એક સા અશ્વમેધ ચર્રા, ઇદ્રપદની દામનાથી અસ્ખલિતપણે કર્યો, તેનું પુષ્ય અપાર છે; તેમ તેમાં હામાર્ય અને અલિદાનાર્થે ઉપયાગમાં લીધેલાં પશુએા સંબંધી પાતક પણ માટું છે. મહાસમર્થ એવા પ્રફાનષ્ટ ઋષિપુત્રને સ્ત્રી, રાજ્ય, દેહાદિક સર્વસ્વ અર્પણ કરવાથી મહારાજાને જે પુષ્ય પ્રાપ્ત થયું છે, તેની ગણના કરવાને હું સમર્થ નથી; પરંતુ તેમ કરતાં પાછા તેના મનને સાલ થયા કે 'હાય હાય! મેં સર્વસ્વ આપી દીધું, તેથી હવે હું શું કરીશ ?' એથી એ દાન દ્રષ્તિ પણ થયું છે. પછી તો આપે તુરત જ તેમને અત્ર પધરાવી લાવવાની આજ્ઞા કરી, એટલે અમે તેડી લાવ્યા છીએ. એ પ્રમાણે મારી નોંધ છે.'

એટલું ભાષણ કરીને પ્રધાન બેસી ગયા. પછી રાજ ઉત્તા થઈ કહેવા લાગ્યા કે, 'અહા! મેં મારા અધિકાર હસ્તગત કર્યા પછી આજ પર્યતમાં આ ન્યાયસ્થાનને વિષે આ પ્રતાપી રાજર્ષિ જેવા શારા જ પુરુષાનું આગમન થયું છે. આ મહાન પુરુષ રાજર્ષિ વરેપ્યુએ ક્રાંતાને રાજ્યપાલક તરીકે અને ધર્મરક્ષક તરીકે મળેલા અધિકાર અતિ યાગ્ય રીતે પૂર્ણ કર્યો છે. એના એ આયુપ્યની અંકર થયેલાં પુષ્યપાયાની વાસ્તવિક નોંધ, જે પ્રધાન ચિત્રગુપતે હમણાં વાંચી અતાવી, તે માગ સાં અધિકારીઓના, તેમ જ તે રાજર્ષિના પણ જાણવામાં આવી છે, તે ઉપરથી મારે કહેવું જોઇએ કે, એ પુષ્યવાન નરની યાગ્યતા ઘણી માટી છે અને એના ન્યાય કરવા, એ મારી સત્તાની ખહાર છે; કારણ કે ભવિષ્યમાં કાઈ સમે એ પ્રતાપી નરને આપણા પ્જયપાદ મહારાજ કેવંદ્રની પદ્યાએ વિરાજેલા આપણે જોઇશું; કિલા એથી પણ માટું પદ એ રાજર્ષિ લાગવશે, માટે હું ધારું છું કે, એમનું હવે શીઘ અમરપુરી પત્યે ગમન ઘલું યાગ્ય છે. પણ પ્રથમ એમના પાતકનું ફળ મળશું જોઇએ. ઝાપપુત્રને દાન આપીને નિર્સિતપણ, કાઈ વાતના ખેદ ન કરતાં દાન દ્રષ્તિ ન કર્યું હોત તો આમાનું કંઈ પણ નહોતું. આપણે એ રાજર્ષિનાં દર્શન પણ પામત નહિ, ને એની કાલ જાણે કેવાએ ઉત્તમ પદની પ્રાપ્તિ થાત; પરંતુ એની ઇચ્છ:—કામના-વાસના ઘણી પ્રગળ હોવાથી, સર્લ કૃત્યોના વિપાક એમને આગળ આપોઆપ આવી પ્રાપ્ત થયેલા છે.'

વરેપ્સુ ખટુકને સંબાધી બાલ્યાઃ ''આટલા ઉપરથી હું પૃરેપૃરુ સમજ શક્યા કે, મેં પૂર્વે સાંભળવા પ્રમાણે પ્રાણીમાત્રનાં સારાં મોઠાં-યુષ્ય પાપનાં કૃત્યાના ન્યાય કરનાર જે ધર્મરાજ અથવા યમરાજ કહે-વાય છે, તે જ આ રાજધિરાજ છે! ચિત્ર તથા ગુપ્ત તે જ આ બે પ્રધાના છે અને આ નગરી તે યમપુરી જ છે-એવા પેલા પ્રૌઢ આસનપર બેઠે એંઠે મનમાં નિશ્વય કરુ છું ને એ સઘળી ક્રિયા જોઈ વિસ્મય થાઉ છુ, એટલામા તા યમરાજા આદિ સર્વ સભા ઉભી થઈ ગઈ, મને જાણે કાઈ સ્થળે વિદાય કરતા હાય, તેમ તે સર્વે માટા સત્કારપૂર્વક મને વળાવવા સારુ મારી સાથે સભાની ખહાર આવ્યા. અમે સૌ તે વિશાળ રાજ-મંદિરના દ્વાર આગળ આવ્યા, તા ત્યાં કઈ અલૌકિક વસ્તુ જોવામાં આવી. સૂર્ય સરખુ તેજસ્વી અને અતિ વિશાળ એવું એક વિમાન ત્યાં ઉભું રાખ-વામાં આવ્યું હતું. ગુરુ મહારાજ! એ વિમાનની શાભાનું હું શું વર્ણન કરુ? એ આખુ વિમાન દિવ્ય સુવર્ણ અને દિવ્ય રત્નાથી જ રચેલું હતું. તેમાંની બેઠકા, તેમાનાં સુંદર આસના, સુંવાળી શય્યાઓ ને અનુપમ ક્રીડાસ્થાના ઇત્યાદિ જોઈ, યમરાજાની સભાની ઊંચામાં ઊંચી સમૃદ્ધિ, કે જેને જાતાં પ્રથમ હુ ખહું આશ્ચર્ય પામ્યા હતા, તે પણ મને તદ્દન ફીકી-ક્ચ લાગી. તે વિમાનપર ઘણાં જ સુસ્વર વાદો વાગી રહ્યાં હતાં; ઘણાક तरुषु हि०य पुरुषे। छत्र यामर धत्याहि सेवाना उपयारे। क्षर्म तत्पर થઈ ઉલા હતા. ઘણીક દિવ્ય સુંદરીઓ મધુર કંઠથી ગાન કરતી, ગધ યુષ્પાદિ દિવ્ય સામગ્રીએ સાથે ઊસેલી હતી. એવું અનુપમ્ વિમાન અમારાથી કેટલેક છેટે હતું, એટલામાં એક આશ્ચર્ય મે જોયું.

મારુ હુદય આનદા શ્રાંથી પૂર્ણ હતુ. પરતુ ધર્મરાજના મર્માળ ભાષણું માટે મને વિચાર થયા કરતા હતા, કે તેણે મારા પાતક કરીને સંભાર્ય ને વિપાક પ્રાપ્ત થયા કરતા હતા, કે તેણે મારા પાતક કરીને સંભાર્ય ને વિપાક પ્રાપ્ત થયા છે એમ કહ્યું. પરતુ આ તા સઘળુ આનંદમય ને આવા માં એ તેણે તે (પાતક) કાઢી નાંગ્યાં હશે; પણ એટલામા તા વાયુનુ ને વધવા માડ્યું. ક્ષણ-વારમાં એવી ભયંકર ઘાર ગંભીર વાદળીઓ ચઢી આવી કે ચામેર અંધકાર વ્યાપી ગયા, આંખા પ્રાર્ધ ગઇ, ને યમરાજ તથા સભાજનામાંથી કેમ લું ને છું કાકયા નહિ. હુ ગભરાયા, ને અક્સ્માત્ આ શું થયું એમ કિવાર કરતા, વાયુનું ને જરા એ છુ જાણી, આંખ ઉઘાડી ચામેર ને હું, તા હું એક ઘણા જ વિસ્તારવાળા અંધકારમય મેદાનમાં ઉલેલા જાણો, મારા સિવાય મારી આસપાસ કાઈજ નહાતું. ત્યાં ચામેરથી

ઘણી ત્રાસદાયક ચીસાે સંસળાતી હતી. ગુરુરાજ, મેં આ લાેકને વિધે ઘણાં ઘણાં તુમુલ યુદ્ધ કર્યા છે ને એક ગર્જના માત્રથી ભલભલા યાયા-એાનાં અંતઃકરેણુને થથરાવી મૂકતા, છતાં એ ભયકર સ્થળે ઉપરાઉપરી સંભળાતી મહાત્રાસજનક ચીસાથી મારુ કઠિન હૃદય ફાટી જવા માંદ્યું. મને એટલાે લય વ્યાપ્યા કે, અરેરા આ સ્થળે મારી સહાય કરનાર કાઈ નથી. એમ જાણી મેં ઘાંડું રુદન પણ કર્યું. પછી હું સહાય માટે માટી ચીસા પાડવા મંક્યો. એટલામાં દ્વરથી મારી સામે અગ્નિના જાણે ગાળા આવતા હાય એમ દેખાયું. ક્ષણમાં તે અગ્નિ સમીપમાં આવ્યા, ને એંક ધગધગતી સ્ત્રીના આકાર દેખાયા. હું ડરીને ચીસ પાડી નાઠા, , તા તે અગ્નિવર્ણી ધગધગતી સ્ત્રી, હાથ પહાળા કરી મારી ચામેર <u>ક</u>રી વળી ને માટા કૂર શખ્દથી મને કહેવા લાગી કે, 'ઉલા રહે નાસે છે કર્યા ? પૈલા અરણ્યમાં તા ખહુ વિરહી થઇને પ્રેમાવેશથી અપ્સરા પાછળ દાસ્ત્રા હતા ને અત્યારે શું હું ગમતી નથી કે ? આવ, આવ, મને આલિંગન દે; હું તને જવા દઇશ નહિ.' ગુરુમહારાજ! એથી હું ખહુ ગલરાયા ને ખહુ અહુ બૂમા પાડી, પણ કાેણ સહાય કરે ? હું જેમ જેમ દાેંડું ને જેણી ગમ નાસું તેણી ગમ તે કૃત્યા મારી સામે આવી, હાથ પસારી મને આચમાં ઘાલવા તલપતી હતી. મને તે વેળા ઘણાય પસ્તાવા થયા, કે અરણ્યમાં જોયેલી અપ્સરાની મેં અભિલાષા ન કરી હાત તા મારે આ સમય ન આવત. મેં ખૂમા પાડી કહ્યું કે, 'રે, હું બ્લ્યા. મેં ખાટું કીધું', પણ તેથી વળે શું ? દયાળુ શુરુદેવ! એ ત્રાસથી હું છૂટચા નહાતા, એટલામાં એક દારુણ પ્રસંગ, રે એક - પભારત ભય મારાપર તૂરી પડ્યું. સેંકડા ને હજારા ફૂર ગર્જનાએ મારે કાને સલળાવા લાગી. ચારે કારથી દાહાદાહ સંભળાવા લાગી, જાણે માટું સન્ય આવતું હાય, स्रेवा भरीस्थाना पड्या थवा क्षाच्या. जेतजेतासां वक सरभी भाटी ત્તીક્ષ્ણુ દાઢાવાળાં તથા ભાલા સરખાં તીખા માેટાં સિગડાંવાળાં અસંખ્ય પશુએા, દરો દિશામાથી મારી તરફ દાડી આવ્યાં અને મને પ્રહાર કરવા લાગ્યાં, ત્યાં હું એકલા ને પશુએા અસંખ્ય હતાં. મારી પાસે કશું શસ્ત્રાસ્ત્ર પણ નહિ; મારી ધનુવિદા તથા ગુરુએ ભણાવેલા દિવ્ય અસ્ત્રાના પ્રયોગા, એમાંનું કશું મને ત્યાં કામ લાગ્યું નહિ. રે રે, તે ક્રાઇએ મારી સહાયતા કરી નહિ. અરે, મારા શરીરમાં રહેલું હજારા ' હસ્તીનું ખળ પણ ત્યાં કશું પરાક્રમ કરી શક્યું નહિ. દેવ! અહાહા! એ કેટલા ત્રાસ! કેટલું દુ:ખ! એ દુ.ખની હૃદ આવી રહી. તે પ્રસગે

દયામણી ચીસા નાંખવા સિવાય કશું હું કરી શકતા નહાતા. તે પ્રસંગ-પર વિનતિ કે પ્રાર્થના પણ હું કાને કરુ? ક્ષમા પણ કાની આગળ માગું? એ તા સઘળાં પશુએા મહા વિકરાળ ફાડી ખાનારાં પશુએા જ હતાં ચીસા નાંખી નાંખીને હું શાક્યા. કંઠ એસી ગયા, આંખા લાડી જતી રહી, ગાત્ર લાંગી ગયાં. તે ક્ષણે વળી પેલી અગ્નિની જવાળારુપ વિકરાળ અી અનેક દુષ્ટતાના ચાળા કરીને કહેવા લાગી કે, 'કેમ, હવે ર3 છે શું કરવા ? ઇન્દ્રપદ કંઈ સહજમાં મળે છે કે ? યજ્ઞા કરતી વેળા રહે છ શું કરવા ! ઇન્દ્રપદ કંઇ સહજમાં મળે છે કે! યર્ગા કરતી વેળા ઇન્દ્ર થવાના ઉમંગમાં અસંખ્ય પશુઓના અલિદાનમાં પ્રાણ્ લેતાં સાથુભરે પાંછું વળી જોયું હતું કે? અરે દુષ્ટ કામિ! નિર્દોષ, કગાળ પ્રાણીઓને મરતાં અપાર દુઃખ થતું હશે, તેના કશા વિચાર તે મનમાં આણ્યો હતા કે? અં ઍ! તું શા અચં આણે! કહે હવે એ પશુઓ તને કેમ છાડશે! રે, સહાયને માટે ખૂમા શેની પાંકે છે? ઇંદ્ર તારે થવું ને સહાયે બીજું કાેશુ આવે? ઇંદ્ર થવાની આશામાં તા પેલા ખટુકને દાન આપીને પાછા પસ્તાયા, કે ન આપ્યું હાત તા સારુ; તાે લે; હવે તારુ કર્યું તું ભાગવ! સમજયા નહિ કે, એ મહાત્મા દાન લઇ સઘળા દુઃખથી મુક્ત કરશે. પણ ના રે, તારે તાે ઇદ્રાયનનું મહાસુખ ભાગવવું છે, હવે ભલે તે ભાગવ! પહેલું તાે આ કરાળ પશ્ચા માટે ઇન્દ્રપદ ભાગવ પછી આજા વાત, પણ રાજ! તે મને પશું માથે ઇન્દ્રપદ ભાગવ, પછી બીજી વાત. પર્જા રાજા! તું મને કયારે આલિંગન આપીશ ?' આમ કહીને તે અગ્રિજ્વાલા સરખી ફૂર રાક્ષસી, પુનઃ ને પુનઃ હાથ લાંબા ને પહાળા કરી મને ખાયમાં ઘાલવા ધસી, ત્યારે પેલાં પશુએ પણ એક સામટી કારી કીકીયારી કરતાં મારા ઉપર ધાયાં, ને વજ જેવાં તીક્ષ્ણ શિંગડાંવતી મને મારેલાં લાગ્યાં. અરે દૈવ! હવે મારે શું કરલું ? હું કેટલા આરડુ ? કેટલી ચીસા પાડુ ? કાને સંભારું ? મારા એક આરા ન રહ્યો. પણ એટલામાં, હે ગુરુરાજ! ઉપદેશરૂપી પેલી ખળતી રાક્ષસીનાં તીર પેઠે હુદયમાં ચોંડી એંડેલાં વચન ખરયાં નહાતાં તેથી, મને તત્કાલ એમ થયું કે, 'અરે! મે દાન તા ખટુકને આપ્યું છે, પણ હું પસ્તાયા નહાત તા સારુ હું સર્વસ્વ આપીને ખટુકને શરણે પડ્યો હત તા તે આ સર્વ દુઃખમાથી મને મુક્ત કરત.' આટલા વિચાર મારા મનમાં આવતાં જ તત્કાળ ત્યાં મારી ચામેર મેં અપાર પ્રકાશ પહેલા જોયા ને તેની વચ્ચે આપનું આ મનાહર લટકાળું દિવ્ય સ્વરૂપ મારી વહારે આવી ઉલેલું દેખાયું. સઘળાં કૂર પશુએા જતાં રહ્યાં, પેલી દુષ્ટ રાક્ષસી પણ અલાપ થઈ

ગઈ, ઘાઢા અંધકાર પણ મટી ગયા, ને અનુપમ ઉજ્જવલતાનું રાજ્ય વ્યાપી રહ્યું. તુરત મેં આપને એાળખ્યા, ને અપાર પ્રેમથી ધડકતે હુદ્યે, હે શુરુદેવ! મેં આપનાં કૃપાળુ ચરણને શરણે મારા મસ્તકને મૃક્યું."

આટલું વૃત્તાંત કહેતાં કહેતાં તો વરેપ્સ રાળનું અંતઃકરણ પ્રેમથી ઉભરાઈ ગયું ને તેના ઉમળકામાં તે પાછા અટુકના ચરણ ચુંખતા પ્રેમથી જમીનપર પડ્યો. ઝાધપુત્રે આશ્વાસન કરી પાછા ઉઠાડ્યો, ત્યારે વળી તે બાલ્યા, "અહા શરણ્ય! હે ગુરુરાજ! આપના પ્રભાવ મેં તે પૂર્વ જાણ્યા નહાતો, તેમ આપની અઠળ લીલાની પણ મને ખખર નહાતી. મે અંગ્રાનપણામાં આપની વંચના કરી, ને તેથી જ મને મારાં કર્યા કર્મ ભાગવવાના ભયંકર પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા હતા; પણ તેમાંથી આ આપનાં કૃપાળ ચરણ વિના મને ઉગારનાર બીજાં કાઈ જ નહાતું." વચ્ચે ખટુક ખાલી ઉઠ્યા; "વારુ; પણ રાજા, એ પછી શું થયું તે કહે." ત્યારે રાજા પાછા પાતાનું મરણવૃત્ત કહેવા લાગ્યાઃ—

વરેપ્સુ બાલ્યા; "હે કૃપાળ! ત્યાં હું આપનાં ચરણારવિન્દમાં પડ્યો ત્યારે જેમ ઘણી મહેનતને લીધે વિશ્રામ લેતાં તતકાળ મીકી નિદ્રા આવી જાય, તેમ એ મહાદુ:ખર્થી શ્રાંત થયેલા હું આપને શરણે થવાથી સુધુમિ જેવા સુખમાં લીન થઈ ગયા. એ અવસ્થામાં કેટલા સમય રહ્યો હુંઇશ, તે મેં જાણ્યું નહિ. એટલામાં પૂર્વનાં વાજિત્રાના મધુર શખ્દા પુનઃ મને સંભળાવા લાગ્યા. હું સચેત થઈ જોઉં છુ તા પુનઃ આપનાં દર્શન મને થયાં નહિ; પણ પેલું દિવ્ય વિમાન તથા ધર્મરાજ સહિત તેનું અધિકારીમંડળ મારી વાટ જોતું ઉલું હાય તેમ મને દેખાયું. તત્કાણે જયજયકારના શખ્દા ગાજી રહ્યા ને માટા સતકાર સાથે મને વિમાનમાં વિશ્વજમાન કીધા ને સૌ નમન કરી ઉભા રહ્યા. પછી વિમાન મંગલધ્વનિ સહિત અંતરિક્ષ માર્ગે ઉપક્યું. પણ મહારાજ! એ ધર્માદિકે મને એટલું પણ ન પૂછ્યું કે, તું આટલીવાર કયાં ગયા હતા, કિવા તને શું દુ:ખ પડ્યુ ? તત્કાણે મને નિશ્ચય થયા કે, ધર્મરાજના ન્યાય તથા દંડ અમાદ્ય અને અનિવાર્ય છે. તે રાજાથી તે રંક સૂધી, તેમ જ મનુષ્યથી તે દેવ સૂધી સર્વને માટે સમાન છે. શાસ્ત્રા તથા મહાન પુરુપા કહે છે તેમ કરેલાં કૃત્યનું કૃળ કાઇને પણ લાગવ્યા વિના છૂટકા નથી. હું માત્ર છૂટયો તે, પ્રભુ, આપ જેવા સમર્થનું શરણ જ કારણ છે.

પછી મારુ વિમાન સપાટાળધ ચાલ્યું. તેની ગતિ પ્રથમ તેં સીધી ઊચે ઊર્ધ્વ હતી, પણ પછી કંઈક ઉત્તર ભણી વલણવાળી થતી જણાઈ.

કેટલીકવારે વિમાન એક ઘણી તેજસ્વી ભૂમિ નજીક જઈ પહોંચ્યું. में ભૂમિ વિશાળ હતી ને તેમાંનુ સર્વ તેજોમય દેખાતું હતું. આકાશમ નિરાધાર રહેલા તે ભૂમડળને અવલાકન કરવાની મારી ઇચ્છા થઈ. પણ વિમાન તાે તેને અતિક્રમણ કરીને આગળ ચાલ્યું, ત્યારે વિમાનસ્થ સેવ કાેને મેં પૂછ્યું કે, 'એ કથી ભૂમિ છે? સૂર્ચમંડળ હતું કે ?' ત્યારે મને પ્રત્યુત્તર મળ્યું કે, 'ના મહારાજ, સૂર્યમંડળ અહીં કયાંથી. એ તા ઘણું દ્વર અંતરિક્ષમાં છે; આ ગયું તે તેા લુવલોંક.' થાહીકવાર થતાં એના કરતા પણ ઘણી તેજસ્વી એક ળીજી ભૂમિ દૃષ્ટે પડી. એની સમીપ જઇ પહોંચતાજ વિમાનસ્થ સેવકવર્ગ જય જય શખ્દની ગર્જના કરવા લાગ્યા, ને વાજિત્રા મધુર સ્વરથી વાગવા લાગ્યા. જેતજેતામાં એ ભૂમિપરથી મારા જેવાં ળીજા અનેક વિમાના મારી સામે ઉતરી આવ્યાં, ને તેમાં બેઠેલાં દિવ્ય સ્ત્રી પુરુષા જયજયના ધ્વનિ સહિત દિવ્ય પુષ્પાની મારાપર વૃષ્ટિ કરવા લાગ્યાં. ક્ષણવાર મારા સહિત સર્વ વિમાના અંતરિક્ષમાં જ સ્થિર થઈ रह्यां. ते आवनार દિવ્य જनाये नमन वंदनाहिडवडे भारे। ઉत्तम પ્રકારે સત્કાર કર્યો. પછી સૌ ત્યાંથી પાછાં વળવા માડ્યાં, થાડીકવારમાં તે અલૌકિક ભૂમિ પ્રત્યક્ષ થઈ. તે ઉપરના એક અતિ સુંદર નગરને વિષે સર્વ વિમાના ઉતસ્થાં, ને એક અતિ લબ્ય તથા અલૌકિક સમૃ• દિવાળા મહાલય આગળ સ્થિર થઇ ગયાં.

અહા! ગુરુદેવ! એ દિવ્ય નગર, તેમાંના લવ્ય દિવ્ય અવાસા, ત્યાંના દિવ્ય લાકા, તેમનાં વાહના અને ઉપલાગનાં સર્વ સાહિત્યા તથા સુખનાં સાધના ઇત્યાદિ જોઇ મને જે આર્શ્યર્ય થયું, તે નિરવધિ હતું. જયાં જોઇએ ત્યાં સઘળું તેજામય અને શાલામયજ દીસતું હતું. દુઃખ, મહિંન્નતા, કે કિચિત્ પણ અંધકાર ત્યાં દેખાતા નહાતો. વિમાનમાથી ઉતરી અમે એક મહેલમા પ્રવેશ કર્યો. એ મહેલમાં એક અદ્દલત સલાસ્થાન હતું. એનું હું શું વર્ણન કરું? યમરાજની સલા કરતાં હજારગણી શાલા કહું તોય થાડી પહે ત્યાના એક દિવ્ય આસન ઉપર મને ખેસાઓ ને દિવ્ય ઉપચારાથી મારું તે સલાના અધ્યક્ષે પૂજન કર્યું. મારી સામેની ખાજીએ, તે સલાધ્યક્ષનું સુંદર આસન હતું. તેની ખન્ને ખાજીએ સલામાં ચામેર કરતાં ખીજાં અનેક આસના હતું. તેની ખન્ને બાજીએ સલામાં ચામેર કરતાં ખીજાં અનેક આસના હતું. તેની ખન્ને બાજીએ સલામાં દિવ્ય સુવર્ણનાં રત્નખાંચત કુંડલા હતાં; મસ્તકપર કરીટ, કંઠમાં મહ્યુની નાળાએ, હસ્તમાં રત્નક્કેણા ને ખાહુમાં ખાજીબંધાદિક આલરણા ધારણ

કરેલાં હુતાં. એક ખાલુએ પવિત્ર આસનાપર કેટલાક દિવ્ય શરીરવાળા મહર્ષિએા વિરાજેલા હતા; ખીજી ખાજુએ ખડ્ગ, પાશ, શૂલ, શક્તિ, પરિઘ, બાણ અને અનેક આયુધા ધારણ કરેલા દિવ્ય સંનિકા બેઠા હતા; મધ્યના પ્રોંઢ આસનપર બેઠેલા સભાધ્યક્ષ, અથાગ કાન્તિમાન, અળવાન, અતુલ પરાકુમી, તેજસ્વી અને અપાર ગુખના લોકતા હતો. સભામાંના સર્વે અધિકારીની દૃષ્ટિ તેની ભણી જ ઠરી રહી હતી, કે કેાણ જાણે હુમણાં તે શી આગ્રા કરશે. એટલામાં અથાગ રૂપ અને દિગ્ય અંગવાળી કેટલીક સ્રીમા, વિચિત્ર વસાભૂષણાવંડે સર્વનું મન આઠર્પતી સબામાં આવીને તેને નમન કરી ઉભી રહી. તેમણે મનાવેધક આલાપ ુમાંચે પરણ ∤ની એકતાનું ગાન આરંભ્યું. આ ગાન મારા માન માટે કરાવેલું જણાતું તુર્તો તે ગાનારી લલનાએામાંની કેટલીક તાે મેં ઘણાં વર્ષપર અરણ્યાં સધ્યયેલી અપ્સરાચા જ હતી. તેઓમાંની ઘણી ખરીને મેં એાળખીમાર તેપરથી મને નિશ્ચય થયા કે, અહા! આ જ સ્વર્ગ અને આ સભાત<sup>ર</sup>કા, એ જ ઇદ્ર. અપ્સરાએાના હાવભાવ તથા ગાનથી ઘણા આનંદ થાય પંચ્યેમ હતું, પણ મને તે આનંદના દિચિત પણ સ્પર્શ થયા નહિ; કારહ કે અરહ્યમાં જાયેલી અપ્સરાના અભિલાધ માત્રથી યમ રાજને ત્યાં. પને જે મહાભારત સક્ટ (પેલી ખળતી રાક્ષસીવાળું) ઘરી વળ્યું હતું, શુ તે હું ક્ષણ માત્ર પણ વિસરતા નહાતા. આવા ગાનથી પણ હું પ્રતાં, મ થયા નહિ, એકું જોઇ ઇદ્ર તથા સભામાંના દેવાદિક સવંતે અરી દેશ થયું ને મને પ્રસન્ન કરવા સારુ એથી પણ ઊંચા પ્રકા-રના ના ફાજેડ કરવાની ઇટ્રે તૈયારી કરવા માંડી, પરંતુ એટલામાં એક 'ભાગ્ય પુરુ' અમાવી સભામાં પ્રવેશ કર્યો. એને જેતાં જ મેં આળપ્યા ને મારા <sub>એ</sub>ન હેરણુમાં ધ્રાસ્કેા પડ્યો. એ યમરાજ હતા. મને એમ થયું કે, રખેત તુશકિત કંઈ બાકી રહ્યું હાય ને તેની શિક્ષા એ મને લાગવાવે. પણ ના; તેમુને પતું. તેણે આવીને ઇદ્ર મહારાજા પ્રત્યે કેટલીક વિનૃતિ કર્યા પછી પાતા,મંડે આસન લીધું. એને માટે ત્યાં એક પ્રાંહ આસન પ્રયમથી જ ત્યાર હાળ્યું હતું. હું ધારું છું કે, એ તે સલામાં નિત્ય ખેસનારા હશે. યમરા અસને એકા પછી ઇદ્ર મહારાજ ઉભા થયા ને આ પ્રાયમ

ને આ પ્રમાણે એહિયા; <sup>પુ</sup>ું "આ રાજિં વર્શ્યું, જેને માટે હજુ કાઈ યાગ્ય પદવી નિયત "આ રાજિં વર્શ્યું સુધી આપણું તેને એ જ નામથી એાળખીશું. કરવામાં આવી નથી તું કરે તેની એનું આખું જીવિત જ પુણ્યરૂપ છે; એ મહાત્માના પુણ્યના

આ મહેલાંંક; બીજો આવ્યા તે જનલાક; એ પછી ત્રીજો ભૂમિસમૂહ આવ્યા તેનું નામ તપલાક કહ્યું. ગુરુદેવ! એ સર્વ ભૂમિઓ તથા ભૂમિસમૂહા એક કરતાં એક ચહિયાતા ને અધિકાધિક તેજસ્વી હતા. પણ તેઓના સ્થાનમાં શું હશે, ત્યાં કેવા લાક વસતા હશે, તે હું કિચિત પણ જેવા કે જાણવા પામ્યા નથી. એટલામાં સૌથી શ્રેષ્ઠ સર્વનું શિખર, સર્વ લાકના સુકુટમણું એવા ચાર્યા મહાદિવ્યલાક આવ્યા. દેવેંદ્રે મતે કહ્યું કે, 'રાજર્ષિ! આ સત્યલાક છે; એમાં આ સકલ સપ્ટિના કર્ત્તા પિતામહ એવા પ્રદ્માદેવ વિરાજે છે; એને જ પ્રદ્માલાક પણ કહે છે.'

અમારુ વિમાન તે લાકપર ઉતર્શુ. તે વિમાન ષ્રદ્મસભા આગળ સ્થિર થયું. મારા સહિત દેવરાજે વિમાનમાંથી ઉતરીને એ પ્રદાસભામાં ્રેપ્રવેશ કર્યો. ત્યાંનાં તેજ અને સૌભાગ્યથી હું તદ્દન દિંગ થઈ ગયે!. મિર્ગ્યું, માર સુધીમાં મેં જે કંઈ અમત્કારા જેવા હતા, તે સર્વ આ સભા- આ આ તે છે જ નહાતા. પૂર્વની સંઘળી દિવ્યસ્થિ, એ પ્રદ્રાસભા આ સભાળ તુચ્છ અને ફીકીક્ચ મને લાગી. અનેક દિવ્ય દર્શનાથી સભા- આનંદ થાય ભરપૂર હતું; અનેક દિવ્ય સ્ત્રીએા અને પુરુષા, કે જેઓનાં નિર્ફ કાર્યું સામાન્ય વ્યક્તિથી જોઈ શકાતું પણ નહાતું, તેઓ કર જેડી સ્ત્રને ત્યાં પતા પ્રદ્રાદેવની સ્તુતિ કરી રહ્યાં હતાં. તેઓ સાધારણ દેવી દેવ વળ્યું હતું, પણ અનેક ભૂમંડળા, અનેક દિવ્ય લાકોનું આધિપત્ય ભાગવ- પણ તું પણ અનેક ભૂમંડળા, અનેક દિવ્ય લાકોનું આધિપત્ય ભાગવ- પણ તું હતાં, ગુરુદેવ! જેવું આપણે વર્ણન સાંભળીએ છીએ, તેવા સવેને આ સારી દેવર્ષિ નારદ અને તેના જેવા અસંખ્ય ખીજા દેવર્ષિઓ પણ દ્રાફ્યું ના/ ખેરા છેલા હતાં. પંચ વર્ષાત્મક ખાળકોના સરખા સનકાદિક ચાર ભાગ્ય પુરા અને ખીજા અનેક મહર્ષિઓનો પુષ્યુયદ્ધપ સમૂહ પણ ત્યાં ને મારા એન હતાં. આર વેદ, હપવેદ, સર્વ છદ અને વાણીની અધિધાત્રી . પ્રવેશ કર્યો. ત્યાંનાં તેજ અને સૌભાગ્યથી હું તદ્દન દિગ થઇ ગયા. ને મારા એન હતા. ચાર વેદ, ઉપવેદ, સર્વ છદ અને વાણીની અધિષ્ટાત્રી ને મારા ગુંન હતા. આર વંદ, ઉપવંદ, સર્વ છદ અને વાણીની અધિકારી દે, રખેતે તુશકિત સરસ્વતી પણ ત્યાં મૂર્તિમત હતી. સૂર્યોદિ સર્વ ગહુ-પણ ના; તેમ્પને ખીજાં સર્વ બૂમંડળાના મૂર્તિમાન અધિકારીઓ ઇત્યાદિથી પંધા પછી પાતા, મંડળાપર અધિકાર ભાગવનારા અધિકારીઓ ઇત્યાદિથી પંધાયી જ ત્યાર પ હતું. એ સર્વની મધ્યમાં અતિશેષ્ઠ આસનપર, સૂર્યની એસનારા હશે. યમરા ત કરતા એવા પિતામહ છાદ્દાદેવ વિરાજેલા હતા. ને આ પ્રમાણે એલ્યા: ચતુર્મુંખ જાણીએ છીએ, પણ હે ગુરુરાજ! હું તે "આ રાજપિ વરેપ. વર્યભૂની અપાર શક્તિવંદે સભાસ્થાનમાં વિરાજેલા કરવામાં આવી નથી ત્રાર્યભૂની અપાર શક્તિવંદે સભાસ્થાનમાં વિરાજેલા એ મહાત્મના પૂર્યના

ઘતું હતું. આહું પરમ અદ્ભુત સ્વસ્ત્રપ જોઈ મારા આનંદના પાર રહ્યો નહિ. ઇદ્ર, પાતાની સાથે આણેલી દિવ્ય સામગ્રીવહે, તે પ્રભુનું પૂજન કરવા લાગ્યા. પણ મારે તા સર્વ સામગ્રીમાં માત્ર હું પાતે જ હતા. હું જયજય કરતા તેમના ગ્રરણ આગળ દંડવન્નમસ્કાર કરીને પડ્યો.

समस्त थ्रह्मांउना पिता येवा थ्रह्महेव मने जेतां क परम हपा-યુક્ત એવી દિવ્ય વાણીવઉ ઇન્દ્ર પ્રત્યે કઇક બાલ્યા. તે સાંભળતાં જ દંડવસમન કરી ઇન્દ્ર મને લઇને પાછા વળ્યાે. તે પ્રદ્યસભાની અહાર આંગ્યા. એ ઉપરથી મને વિચાર થવા લાગ્યા કે, 'અહા! શું આ સ્થળે આવવાના કે પ્રવેશ કરવાના મને અધિકાર નહિં હાય? પણ તેમ હાય તાે ઇદ્ર મને અહીં લાવે જ કેમ? પણ અરે, હું ભૂલ્યા, મે તાં સ્વર્ગના રાજા થવાની અભિલાષા ધરીને અધિષ્ઠાન કર્યું છે, તે કરતાં કાેઈ મહ-દત્તુષ્ઠાન કરીને આ પ્રદ્ધલાકમાં વસવાની ચાગ્યતા મેળવી હાત તા કેતું સારુ થાત ? સત્યલાક આગળ તેવાં હજારા સ્વર્ગ એકઠાં થાય તાેચે શુ?' આવી રીતે વ્યથ ચિત્તથી હું ઇન્દ્ર સાથે બહાર આવ્યા ને ખિશ હૃદયે વિમાનમાં ખેઠા. તત્કાણે તે વિમાન પાછું ઉપડ્યું. હૃદય ઉપર સત્ય-લાેકનું સુંદર ચિત્ર હઢપણે છવાઈ ગયું હતું, તેથી ક્ષણેક્ષણે મારી ખિન્નતા વૃદ્ધિ પામી. હું અતિશય દુઃખિયા થઈ ગયા. ગુરુમહારાજ ! જીવના મૂર્ળથી સ્વભાવ જ એવા વિલક્ષણ છે કે, જે તે ભાગવતા કાય, એના કરતાં વિશેષ ઉત્તમ પદાર્થ જોવા કે જાણવામાં આવે, તા તેનું મન તે પદાર્થ સંપાદન કરવા માટે અધીરુ ખની જાય છે; તેને પૂર્વના પદાર્થ ગમતા જ નથી. તેમ તે ઉત્તમ પદાર્થ, જીવને પ્રાપ્ત થાય નહિ, ત્યાં સૂધી કિચિત્ પણ કયાંય ચેન પડતું નથી. આથી કરીને, સત્યલાકનીં ઇચ્છાથી હું પણ અપાર વ્યથિત થઈ ગયા હતા. એટલામાં વિમાન ઇંદ્રની ઇચ્છા પ્રમાણે ચાલનારુ હતું, તો પણ દૈવેગ્છાથી જાણે મારી **૦યથાને લીધે જ અકસ્માત્ અતિરક્ષમાં અટક્યું. ઇન્દ્રે ઘણાય** ઉપાય કર્યા, છતાં ત્યાંથી જરાએ ડગ્યું નહિ. આથી ઇન્દ્રરાજ પણ ખહુ ચિંતા-તુર થઈ ગયા. તે વિચારવા લાગ્યા કે, આનું કારણ શું હશે / એટલામાં આકાશ વિષે અતિ મધુર ગર્જના સાથે કંઇક વાણી સંભળાવા લાગી. હું અને ઇન્દ્ર અતિસ્વસ્થ-સાવધ બનીને એકાગ્રચિત્તથી તે દિવ્યવાણી સાંભળવા લાગ્યાઃ—

'હિ રાજન્! હે વરેમ્સુ! હે મનુષ્યરતન! તું ખેદ પામીશ નહિ. તારું યુણ્ય અપાર છે અને તેમાંએ તારે ત્યાં યાચકરૂપે આવેલા મહાત્મા

ખટુકના સમાગમ તને અપાર પુષ્યપ્રદ છે. તેના જ પ્રસંગથી તું સત્ય લાકનાં દર્શન કરવાને ભાગ્યશાળી થયા છે; એટહું જ નહિ, પણ તેને સર્વસ્વનું દાન કરીને તું તારાં જગતમાંનાં સર્વ પ્રકારનાં પાપ તથા પુષ્ટય-રૂપ મળથી કેવળ મુક્ત થયા છે, તારું અંતઃકરણ શુદ્ધ થયું છે, તું નિરીચ્છ-નિષ્કામ થયા છે ને સર્વેશ્વર એવા પરમાત્માનાં દર્શન કરવાની યોગ્યતા તારામાં આવી છે. તું અનેક જન્માથી, સર્વથી શ્રેષ્ઠ વસ્તુની અભિલાષા ધરતા આવી છે; તે માટે પ્રભુની પ્રાર્થનાપૂર્વક ઉત્તમ પ્રયત્ના કરતા આવ્યા છે; તેથી એ કૃપાળુએ તારાપર અનુશ્રહ કરી, તને ખટુકરૂપ મહાત્મા શુરુના અનાયાસે સમાગમ મેળવી આપ્યા છે. સર્વ માર્થ પ્રભુએ, શુરુ-એ તત્ત્વ જ એવું શ્રેષ્ઠ નિર્મ્યુ છે, કે જેની મહત્તાની તુલના કાઇથી પણ થઈ શકે તેમ નથી. ગુરુતત્ત્વને વિષે પ્રભુ પાતે પરિપૂર્ણ વિરાજે છે અને તે દ્વારા જગતનું કલ્યાણ કરે છે. તારા યજ્ઞમાં તને યાચકરૂપે આવી મળેલા એ તારા ગુરુએ કેવી મહાન્ યુક્તિથી માત્ર એકજ વચનમાં તારાં અનંત જન્માનાં પુષ્ય પાયરુપી ઘાડા મળથી તને મુક્ત અને પવિત્ર કીધા છે, તેના તું વિચાર કર. છતાં પણ તારી વાસના અતિ પ્રખળ હાવાથી માયાએ તને પાછા અપાયમાં નાંખવા પ્રયત્ન કર્યો ને તારા મનને એટલા અળથી ભમાવ્યું, કે તેને લીધે તને મરણાવસ્થા પ્રાપ્ત થઈ. એ સંધિ જેઈ તારી મેળે જ તારા મનનું સમાધાન થવા માટે તને ભગવત્પ્રેરણાથી આ દિવ્યલાક વિધે લાવવામાં આવ્યા છે. પરંતુ ભૂલોંક વિષે હજા તારું આયુષ્ય અવશેષ ્ર છે, માટે ત્યાં જઈ તે ગુરુના પ્રસાદ મેળવી, તારી વરેચ્છા પૂર્ણ કર.'

#### આત્માનભવ

આ છેલ્લા શખ્દા પૂરા થતાં જ અટકેલું વિમાન એકાએક ચાલવા માંલ્યું. અમે બંને રાજી થયા. ક્ષણુવારમાં તા ઘણી જ માટી આપત્તિમાં જઇ પૃ'તા હાઇએ, એમ અમને લાગ્યું. વિમાન વાસ્તવિક માર્ગ છાડી જઇ પૃતા હાઇએ, એમ એમન લાગુ. વિમાન વાસ્તાવક માંગ છાડા દઈ, કાઇનેસીજે જ માર્ગ અપાર વેગથી અમને લઈ જતું જણાયું. થાડીક વાર થતાં તે\ સત્યલાકને પણ કાેણ જાેણ કયી દિશામાં અતિક્રમણ કરીને અત્યંત્વ વાયુના જાો પદેશ કરી મૂકયા હાય તેવા ઘાડા આવ-રણને લેદી, મેને વિમાન આગળ જવા માંડ્યું. પણ એમ કરતાં જાો તે ગતિલગ અરેલા જેલું તે તેમ કાલવા અને વાતાવરણમા અથડાવા લાગ્યું ) ને તેને લીમાતાં હતાં. તેનેકડાકા તથા આંચકા થવા લાગ્યા હું તા ગલ-રાટથી છેક જાાના જમા ગયેલ હે. ક્ષણ પછી મને જાણે ઉછાળીને ફેંકી દીધા હાય તેમ, હું વિમાનમાંથી ઉછલાઇને તે ઘાડા આવરણમાંથી પેલીગમ જઈ પડ્યો! ઇંદ્ર પણુ મારી પેઠે અસાવધ થઈ પડી ગયા હશે કે કેમ, અથવા તો તે અને તેનું વિમાન ક્યાં ગયાં હશે, તેની શી ગતિ થઈ હશે, તે હું જાણતા નથી; કેમકે પુનઃ તેના સમાગમ મને થવા પામ્યા નહિ.

એ આવરણરૂપ પડળની પેલીમેર તાે કેવળ પ્રકાશ જ પ્રકાશ હતા, જેવા મેં છેક સત્યલાક પર્યવમાં કયાંય જેવા મહાતા અને તેથી હું તેને મહાપ્રકાશ નામ આપું, મહત્તેજ નામ આપું અથવા અપાર તેજ કહું, ત્તે એક્કે ઉપમાથી મારા મનને સંતાષ થતા નથી. ત્યાં હજારા, લાખા કે કરાડા સૂર્યો સાથે ઉદય પામ્યા હાય, તેઓના એક સામટા પ્રકાશ કરતાં પણ એ તેજ વિશેષ હતું. છતાં લોકિક તેજ (અગ્નિનું, સૂર્યનું, ઇ૦) તા સ્વભાવ જ ઉખ્યુતાના હોય છે, તે કરતાં ઉલટું આ તેજ તા વળી કરાડા ચદ્રના પ્રકાશ જેટલું શીતળ ને સુખદ હતું. હું જેવા તેમાં પ્રવેશિત થયા, તેવા જ સ્વાભાવિક રીતે મને અપાર આનદ અને અનાઘાત સુખ થવા લાગ્યાં. સત્યલાક પર્યંતમાં મેં અનેક દિવ્ય અને સુંદર પદાર્થો જ્યા હતા ને તેથી થતાં અસંખ્ય સુખ પણ અનુ મવ્યાં હતાં. પરંતુ આવું સુખ-આવું અપાર અને અદ્ભુન સુખ-જોતાં તે સઘળાં મને તુચ્છ જણાયાં. હરેકાઇ સુખ અથવા આનંદ આપણને કાઈ પદાર્થના ઉપલાગથી થાય છે, તેના આપણે માત્ર આપણા મનવહે અનુસવ કરીએ છીએ; પણ તે આપણને પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી. પરતુ આ તા પ્રત્યક્ષ મૂર્તિમંત આનંદ હતા, એમાં સંદેહ નહિ. એ આનંદ, અતુલિત સુખ, એ અદ્દસ્ત તેજ કયાં સુધી અને કેટલું હતું, તેના પાર હું ધારુ છું કે, કાઇને પણ જંકે એમ નથી. સુખના અને આનંદના એ સાગર ભર્યો હતા, એમ કર્દુ તા પર્ણ એ ઉપમા તેની આગળ તદ્દન ક્ષુદ્ધક ગણાય; અને એવા સુખાનંદના અગણિત સાગર ભર્યા હતા, એમ કહું તો તે સાગરા પ્રત્યેક જૂદા જૂદા હાવાથી, એ ઉપમા, કશા પણ જૂદાપણાં કે વિભાગ વગર અટ્યું કે રસની પેઠે ભરેલા તે આનંદના સબંધમાં દેષભરેલી ગણાય. માર્ટ સિંહ મેર્સ રસના પઠ ભરલા તે આનદના સખવના કાયલ રહા પહારા. નષ્ટુ સ્તુલ્લ હુંજ કહી શકું છું કે, તે અપાર સુખાનંદના અર્જુવ હતો. તે એટ્રાં કું કીલવા લાગ્યા અને તેના પ્રત્યક્ષ અનુભવ લેવા લગ્યા. હે ગુરુ મહાવા માં એ તો જાહ્યું મને અત્યંત સુખ થવા લાગ્યું, તેથી તે અનુલ તેજને દિલ્સ આનંદની હપમા આપીને અત્ર વર્જું છું; પરંતુ વાસ્તિવિક જોતાં મું શું કહે, તે જાહ્યુવા માટે મને બહુ બહુ વિચાર થયા તું એદ પામીશ મુસ્સ્લોક ઇત્યાદિ સ્થળે હું જે કંઈ નિઈ આનંદ પામતા મામે અવેલા મામ્યુપરિપૂર્ણ

કે સ્વતંત્ર નહાતા; કેમકે તે તે પદાર્થો મારા પાતાના નહિ, પણ પારકા છે ને મારા ત્યાં અધિકાર નથી, એવા વિચારથી મારું મન પાછું વળતું હતું, પણ આ અપાર આનંદ પ્રત્યે તેમ નહાતું. એમાં તા મને પરકીયપણું (દ્વેતાલાસ) લાગ્યું જ નહિ. એ આનંદ તાે સ્વતન્ન અને મારા પાતાના જ લાગ્યા. એથી શું છે, એમ જાણવા સારુજેવી ઉત્કંડા આપને મારા જવાત્મા सूधीनी तमाम वस्तुओतुं हान डर्या पछी हान हेनारा सेवा लाडी रहेदी। કાેેે લું હું, અને હું કેવા છું, એ જાણવા સારુ થઈ હતી, તેવી જ ઉત્કંઠા તે વેળાં થઈ, અને તે વાત પણ મને આપાઆપ સાંભરી આવી. તત્કાલ, ત વળા ચંછ; અને તે વાત પેંચુ મને આપાઓપ સાલરા આવા. તહાલ, સ્વાલાવિક વૃત્તિએ મેં મારા પોતાના લાણી જોયું, તો ગુરુ મહારાજ! ! શું કહું! અહા! ત્યાં પ્રકાશતો પ્રકાશ, અને હું એક જ જણાયા! તેના કરતાં હું કિચિત પેંચુ લિજ્ઞ નહિ! તેના અને મારામાં કિચિત પેંચુ ફેર નહિ! હું પેંચુ એ આનંદસ્ત્રપંજ! દિવ્ય! તેને મેચ! આનંદમય! કૈવલ્યરુપ! અરે હું તે અતુલિત સુખ અને અદ્દલત તેને મેચ જ જણાયા! વારંવાર હું મારા અને તેના સામું નેતાં થાકયા, પેંચુ મારા અને તેનામાં કાઈ રીતની લિજાતા જણાઈ નહિ! અહા! મારુ સ્વસ્ત્રપ આવું! આજ હું પાતે! એમ જાણી મારા હુદયના સર્વ સંશય દૂર થઈ ગયાં, મારી શંકાંએ સર્વ નિર્મૃળ થઈ ગઈ, મને કશી પણ અપેક્ષા કે ઉત્દંડા રહી નહિ. એટલામાં વળી મે તેમાં એક મહદા ર્થ્ય જોયું.

અત્યંત સ્વચ્છ એલું એકરસ જળ લર્શું હાય, તેમાં એક માટા હિમના કરા\* નાંખીએ, તે જે કે સર્વ અંશે સ્વચ્છ જ છે, છતાં લરેલા જળથી કેવળ લિજા, પ્રકાશિત અને શ્વેત દેખાય છે, તેવી જ રીતે તે અપાર તેજામય આનંદમાં (તેલું ઘણું તેજ જાણે એકત્ર થયું હાય ને તે, તે સઘળા કરતાં વધુ પ્રકાશિત લાગે) તેવી જ મહાતેજામય એક અદ્ભુત મૂર્તિનાં દર્શન થયાં. એ સુમારે છથી આઠ વર્ષના શૈશવ અવસ્થાની પ્રભાવશ્રી હાય તેવી દેખાતી હતી. એના અંગાઅંગની કામળતા અને સુંદરતાનાં હું કેટલાંક વખાણ કરુ! એનું દિવ્ય રસીલું સપ શું! એની મુખશ્રી શી! ભૂલાકથી માંડી સત્યલાકપર્યંત આખા વિશ્વની સઘળી સુંદરતા, એ આનંદમય ખાળસોંદર્યમૂર્તિના એક અંશ પણ ન કહેવાય એવા વલત અંગાપર વસાલરણે પણ એવાં આનન્દમય જ ધારણ કરેલાં જણાયાં, છતાં તે અનેક (રંગવિરંગી) વિચિત્રતાથી પરિપૂર્ણ દેખાતાં હતાં. તેનાં કમળસરખાં સકામળ ચરણારવિંદમાં અતિ

कार्या गणित त्याच्या अधिया भारती होता मध्य

અમૂલ્ય રતનખચિત સુવર્ણ સરખાં નૃપુર પહેરેલાં હતાં, તે પણ વાસ્ત-વિક જેતાં એ દિવ્ય તેજેમય કહેા કે આનંદમય કહેા, તેવાં હતાં. કેટિએ પહેરેલું સુંદર કૌશેય વસ્ત્રના સરસું દેખાતું પીતાંબર પણ આનંદ-મય જ હતું. તેના ઉપર કંદારાની પેઠે આવી રહેલી રત્નજડિત કેટિ-મેખલા, હસ્તાંગુલિચ્યામાંની મુદ્રિકાચ્યા, મણુબંધ ઉપર આવી રહેલી રત્નપોંચીએા, બાહુમાંના બાજીબંધ, હુદય સુધી આવી રહેલી અને ઘણા અદ્દભુત લટકણવાળી કંઠમાંની આનંદસુંદર મિલુમાળા, કર્ણમાં પહેરેલાં ચપળ મત્સ્યના આઠારનાં રત્નકુંડળ, બિમ્બફળ સરખા અધ-રાષ્ટ્રની ઉપર અને શુકના સરખી અિશુયાળી નમ્ર નાસિકાના અગ્રે લટકતું અમૂલ્ય મુકતાક્ ળનું વેસર, તથા શ્રીમસ્તકપર વિચિત્ર રત્નાથી નિર્માણ થયેલા અને મયૂરચંદ્રિકાએાથી અત્યંત શાલતા સુંદર મુકુટ, એ સર્વ જો કે કંઇક વિચિત્ર દેખાતાં હતાં ખરાં, પણ વાસ્તવિક જોતાં આનંદમય જ હતાં. આનંદ કરતાં અન્ય વસ્તુ ત્યાં નહેાતી. આવા કમળ સરખાં તેત્ર તથા મુખવાળા આ સોંદર્યસાગર આળકને જોઈ મને અત્યંત ભક્તિભાવ ઉત્પન્ન થયા. તે વેળા મને આપાઆપ નિશ્ચય થયા કે, એના કરતાં શ્રેષ્ઠ, એના કરતાં સુંદર અને એના કરતાં વિશેષ સુખમય, તેનોમય, પૂર્ણમય, અન્ય કશું જ નથી. સર્વાંગે હું પણ આનંદમય જ અની રહ્યો. એથી મને અપાર લક્તિ ઉત્પન્ન થઈ ને તેવા સ્નેહના છના રહ્યા. અયા મન અપાર લાકત હત્વન વર્ષ્ટ ન તેવા રહ્યાં ઉમળકાથી હું તેને લેટી પડવા માટે ધાયા. પણ ક્ષણુલરમાં તો તેને અને મારે હજારા, લાખા ને કરાડા ગાઉનું અંતર પડી ગયું. જેલ આંચકાથી હું પેલા વિમાનમાંથી ઉછળી પડ્યો હતો, તેવા જ આંચકા સાથે હું પાછા પેલા ઘાડા વાયુ જેવા આવરણમાં આવી પડ્યો અને ત્યાર પછી મારુ શું થયું ને કેવી રીતે હું અહીં આવ્યા, તે હું જાણુતા નથી "

રાજના આ અદ્દલત વૃત્તાંત-અનુભવ સાંભળી, મહાત્મા અટુકને તો કંઈ નવાઈ લાગી હાય, તેવું કશું જણાયું નહિ; પણ રાણી, પ્રધાના- દિક સેવકવર્ગ, ઋષિમંડળ, રાજમંડળ અને પ્રજામડળ ઇત્યાદિ સર્વ જન- સમૂહ સાનંદા શ્રિયમાં લીન થઇ ગયા. રાજાનું મરણ જોઈ જે જનાને ખટુકપર દ્વેષભાવ ઉત્પન્ન થયા હતા, તેઓ સર્વ આ વેળા તેને સાફાત્ ઇશ્વરતુલ્ય માની, પૂર્ણ માન અને પ્રીતિભાવથી જોવા લાગ્યા. સૌના હૃદયમાંના આનંદ મુખમુદ્રા ઉપર પ્રદર્શિત થવા લાગ્યા. આખા યત્ત- વાટમાં મંગળતા વ્યાપી રહી. આવું જોઈ આનંદના ઉમળકામાં રાજા, 'જયજય શ્રી ગુરુદેવ!" એ શખ્દની ગર્જના કરીને પુનઃ અટુકને ચર્ણમાં

પડ્યો, ત્યારે સર્વ જનસમૂહમાં પણ વારંવાર મંગળકારી જયજય શખ્દના મહાઘાષ થવા લાગ્યા ને એ ધ્વિન આખા યત્રવાટને ગજાવીને અંતરિક્ષ પર્યેત પહોંચી ગયા! પૂજ્યભાવથી સર્વજના તે આળપ્રદ્મચારીને લાંખા હાથ જોડી, મસ્તક નમાવીને વંદન કરવા લાગ્યા.

પછી ખડુક હસીને બાલ્યા; "તું કાષ્યુ અને કેવા છે, એ હવે તારા જાણવામાં આવ્યું? તું નિઃશંક થયા ?" રાજાએ કહ્યું; "હા ગુરુદેવ! આપનાં ચરણની કૃપાથી મારા પાતાના સ્વરૂપને માટે હું નિઃશંક થયા. પરંતુ તે પહેલાં મેં જે જે જાયું, તેમાં મને ઘણી શંકા છે તથા તે સંશયનું નિરાકરણ થવા હું જિજ્ઞાસુ છું. યમલાકને વિષે યમરાજનું સ્વરૂપ જેવું અત્ર આપણું સાંભળીએ છીએ, તેવું તે કૂર કે ભયંકર નથી. ઇંદ્રપુરીમાં ઇંદ્રસુખે મેં એવું સાંભળીએ છીએ, તેવું તે કૂર કે ભયંકર નથી. ઇંદ્રપુરીમાં ઇંદ્રસુખે મેં એવું સાંભળ્યું કે, "આ વરેપ્સુ રાજાલે ઇંદ્રપદના અધિકારી થયા છે એ ખરું, પણ તેના તે અધિકાર હસ્તગત થવાને હજુ લાંબા કાળ જાઇએ; કારણ કે વચમાં એ અધિકાર હસ્તગત થવાને હજુ લાંબા કાળ જાઇએ; કારણ કે વચમાં એ અધિકાર ઉપર બીજા ઘણાક અધિકારીઓ આવવાના છે; ત્યાર પછી વરેપ્સુના વારા આવશે." પ્રહ્યું! એ અધિકાર ઉપર મારા જેવા બીજા ઘણાક પુરુષા હાય તા પછી એ અધિકારની શી મહત્તા ?"

### ઇન્દ્રાસનની માટાઈ

રાજાનાં એ વચન સાંભળી, અટુક મહાત્માએ કહ્યું: "અલ્યા! મહત્તા શાની? જેઓ અવિદ્યામાં પચેલા છે, જેઓ અર્ર છે, તેઓને એ પદ કિવા એનાથી પણ માટા અધિકાર મહત્તાવાળા લાગે છે, પણ એ નાશવંત પદમાં શી એકવા હાય? શી નિત્યતા હાય? શી સત્યતા હાય? શી અત્યતા હાય? શી સત્યતા હાય? શા આનંદ હાય? સત્યલાકના નિયંતા બ્રહ્મદેવના માત્ર પ્રાતઃ કાળથી સાયંકાળ સૂધીમાં એક દિવસમાં જ એ ઇંદ્રપદ ઉપર એક પછી એક એમ ચૌદ ઇંદ્રો અદલાઈ જાય છે; અને તે પ્રત્યેકને પાતાના અધિકાર અમુક કાળમાં પૂરા (નાશ) થઈ જશે, તેને માટે માટી ચિંતા હાય છે. યમરાજનું સ્વરુપ તને જેવું લાગ્યું, તેવું સર્વના જેવામાં આવતું નથી; તેમ તને ત્યાં મળ્યું તેવું માન સૌ કાઇને મળતું નથી. પુષ્યવાન પ્રાણીને યમરાજ સૌમ્ય સ્વરુપે દર્શન દે છે, પણ પાપીજન તે ધર્મમૂર્તિને મહાકરાળરુપ જૂવે છે."

રાજાએ પુનઃ પ્રશ્ન કર્યુંઃ "મહારાજ! જ્યારે બ્રહ્મદેવના એક દિવસમાં ચૌદ ઇંદ્રના અધિકાર ભાગવાઈ જાય છે ત્યારે એ બ્રાહ્મ દિવસ કેવડા !"

ઋષિપુત્ર બાલ્યા: "બ્રાહ્મ દિવસમાં તા ઘણા લાધા કાળ વીતી જાય છે. આપણા મનુષ્યાના કાળમાન પ્રમાણે ગણીએ તા આપણાં સત્તર

લાખ અઠ્ઠાવીશ હજાર (૧૭૨૮૦૦૦) વર્ષો વહી જાય ત્યારે સત્યયુગ પુરા યાય છે; બાર લાખ છન્તુ હજાર (૧૨૯, ૦૦૦) વર્ષો સુધી ત્રેતા-શુગ ચાલે છે; આઠ લાખ ચાસઠ હજાર (૮૬૪૦૦૦) વર્ષોના દ્રાપર-સુગ કહેવાર્ય છે ને ચાર લાખ ખત્રીશ હજાર (૪૩૨૦૦૦) વર્ષનું પ્રમાણ કલિયુગનું છે. આવી રીતે એક પછી એક અનુક્રમે પાતાના અમલ ભાગવતા ચારે યુગા પૂરા થાય ત્યારે તેને એક ચેષ્કડી કહે છે. પ્રદ્ધા વેત્તાઓ તેને મહાયુગ કહે છે. એની વર્ષ સંખ્યા ત્રેતાલીશ લાખ, ખત્રીસ હું જાર (૪૩૩૨૦૦૦) વર્ષની ચાય છે. એવા મહાયુગા એક પછી એક હળરવાર વહી જાય ત્યારે પ્રદ્વાદેવના એક દિવસ પૂર્ણ થાય છે. એટલા દિવસમાં, એટલે પ્રાતઃકાળથી સાયંકાળ સૂધીમાં, સ્વર્ગને વિધે એક પછી એક ચૌદ ઇદ્રો, ઇદ્રાસનાસદ થાય છે અને તેવી જ રીતે પૃથ્વી ઉપર પણ ચૌદ કાળસત્તાધીશા થાય છે, જેઓ મનુના નામથી ઓળખાય છે. એક મનુથી ખીજા મનુ થતાં સુધીના કાળને મન્વંતર કહે છે. સ્વર્ગમાં ઇંદ્ર અને પૃથ્વીપર મનુ, એ બંને સાથે બદલાય છે. પ્રદાદેવના આ ચાલતા દિવસમાં તેવા છ મનુ અને છ ઇદ્ર થઇ ગયા. સામ્પ્રતમાં सातमा भनुने। भन्वंतर यादी छे. तेथी स्वर्शने विषे पछ सातमे। धंद्र છે. તેનું નામ પુરંદર છે. તેના અધિકારની અવધિમાંથી લગભગ અડધા કાળ વીતવા આવ્યા છે. એના પછી અલિ રાજા ઇંદ્ર થશે, જે પાતાના અધિકાર મળતાં સુધી પાતાળમાં રહ્યો છે. બલિ પછી અદ્ભુત, તે પછી શંભ, તે પછી અનુકુમે વૈધતિ, ઋતધામા, દિવસ્પતિ અને શુચિ મહાન ત્માઓ જેઓને સામ્પ્રતમાં પૃથક્ પૃથક્ સ્થળે વસાવવામાં આવ્યા છે,) તેએા ઇદ્રાસનારૃઢ થશે. આ સર્વ ઇદ્રપદાધિકારીએા પરિપૂર્ણ રીતે પાત-પાતાના અધિકાર લાેગવી ચૂકે, ત્યાર પછી તારા ઇંદ્ર થવાના વારા આવશે. પણ તે સઘળાના અધિકાર પૂરા થતાં તા પિતામહ બ્રહ્મદેવના દિવસ પણ પુરા થશે, એટલે સઘળા પ્રપંચ (સપ્ટિવ્યવહાર) છાંડી, તે મહાત્મા ઘણા લાખા કાળપર્યત નિદ્રાવશ થશે. હુમણાં આપણે ખ્રાહ્મ ૧૦૦૦ દિવસનું જેટલું પ્રમાણ ગણ્યું, તેટલી જ લાંખી (એક હજાર મહાયુગની ) તેની રાત્રિ છે, તેથી એક સહસ મહાયુગ (દિવસ) પર્યંત પ્રદ્વાદેવ ચાગનિદ્રામાં લીન થશે. તે વેળા આ સૃષ્ટિની જે અવસ્થા થશે, તેને મહાત્મા જના પ્રલયના નામથી ઐાળખાવે છે. એ પ્રલય– પ્રદ્વાદેવના પ્રત્યેક દિવસની સમાપ્તિ વેળા થતા પ્રદ્યય–તે નિત્ય પ્રદ્યય કહેવાય છે. એ વેળા આ ભુલાકથી માંડીને ઇંદ્રલાકપર્વતની સમસ્ત સ્ષષ્ટ

જળમાં ડુખી જશે અને જળ વિના ખીજું કંઇ જ રહેશે નહિ અને તે વેળા ઇદ્રલાક જ આખા લય થઇ જશે, તા પછી ઇદ્રપદના અધિકારીની મહત્તા શી? શ્રેષ્ઠતા શી? તે કે આ પ્રલચથી ઇદ્રના અધિકાર માટે નિર્માણ થયેલાઓના અધિકાર જતા રહેતા નથી; તે તા પ્રદાદેવ જાગૃત થયા પછી પાછા નવા કલ્પ ચાલુ થશે તારે, અનુક્રમે તેઓને કરેલાં કૃત્યનાં ફળ મળશે જ, પણ ત્યાંસુધી તેઓના પણ લય જ છે!"

આ સાંભળી વરેપ્સુ બાહ્યાઃ "ત્યારે ગુરુ મહારાજ! શું આ દિવ્યં ઇન્દ્રલાકના પણ લય થઈ જાય?" ખટુકે કહ્યું; "હા; ઇન્દ્રલાકના તા ્રશું, પણ તેનાથી ઊધ્વે ભાગે રહેલા મહર્લોક, જનલાક, તપલાક ને સત્યલાકના પણ સમય આવે લય થઈ જાય છે. ખ્રદ્ધાદેવના એક અહા-રાત્રને (રાત ને દિવસ એ મળી) કલ્પ કહે છે. એવા ત્રીશ ઠલ્પ થાય ત્યારે તેમના એક માસ, તેવા ખાર માસનું તેમનું એક વર્ષ ને એવા સા વર્ષનું ષ્રદ્ધાદેવનું સંપૂર્ણ આયુષ્ય નિર્મેલું છે. તેમાં પચાસ પચાસ વર્ષના છે ભાગ કરીને તે પ્રત્યેકને પરાર્ધ એવી સંજ્ઞા આપી છે; એક પ્રથમ પરાર્ધ અને ખીજો દ્વિતીય પરાર્ધ. એમાંથી પ્રથમ પરાર્ધ તા **ળદ્ધાદેવના વ્યતીત થયા ને આ બીજો પરાર્ધ ચાલે છે. તેમાં આ પહેલું** વર્ષ અને પહેલા માસ ચાલે છે. ખીજો પરાર્ધ પુરા થતાં ખ્રદ્ધાદેવ ચાગ-માયાવડે પાતાના આત્માનુ આકર્ષણ કરી, સમરત વિશ્વના આધારભૂત એવા પાતાના દેહના ત્યાગ કરશે ને તે વેળા આખા વિશ્વના પણ લય થઈ જશે. જ્યારે આ મહાપ્રલય થાય છે ત્યારે જડચૈતન્યરૂપ સર્વ જગત, જળરૂપ મહાભૂતમાં લય પામશે; જળ અગ્નિષ્ય મહાભૂતમાં લીન થશે; અગ્નિ વાયુમાં ને વાયુ આકાશમાં મળી જશે; અને પછી સાથી છેલ્લું રહેલું એનું મહાબૂતશુન્ય આકાશ જ રહેશે!!"

એટલું વાક્ય પૂરુ કરતા તા વરેપ્સુ વચમાં બાલી ઉઠ્યો, "ત્યારે મહારાજ! એમ સઘળું સમય આવ્યે નાશ જ થવાનું છે, ત્યારે નાશ ન પામે એવું અવિનાશી શું છે? અક્ષય કઈ જ નથી ?"

"એમ કેમ હાય ?" ગટુક બાલ્યા; "તું તારી જાતે અનુસવ કરી આવ્યા છતાં ભાન રહ્યું નહિ ? સત્યલાકથી નીકળી તારુ વિમાન તને ક્યાં લઈ ગયું; ત્યાં તેં શું જેયું ? જે તેં હમણાં જ કહી દેખાલ્યું, તે પુનઃ ) બૂલી ગયા ? એ જ પરમાત્માનું સ્થાન, એ જ અવિનાશી સ્થાન, એ જ અસ્યુતપદ, એ જ પરમ સુખનું આલય, એ જ પરમાનદની પુરી, એ જ

સદાકાળનું વિશ્રાંતિસ્થાન છે! જે ઘાડા આવરણની પેલીમેર તે પ્રકાશમય સુખના યહિંચિત અનુભવ લીધા, એ જ સુખ કદી નાશ ન થાય એવું છે. એ જ અક્ષય છે, એ જ પરમાત્માનું પરમ ધામ છે. ત્યાં જનારને કદી પાર્છું આવતું પડતું નથી. ત્યાં સૂર્ય, ચંદ્ર કે અગ્નિના પ્રકાશ નથી, પણ તે પાતે જ પ્રકાશમાન અથવા પ્રકાશરુપ છે. આ પ્રકાશરુપને લીધે જ આ સૂર્ય-અગ્નિ-વિદ્યુત્ આદિ સ્થૂલ સૂલ્મ તેને પ્રકાશી રહ્યાં છે. ઐનાથી વિશેષ કશું સુખ નથી ને એના લાભ થયા પછી (એ સ્વરુપે થયા પછી) ખીજા કાઈ માટા લાભ અવશેષ રહેતા નથી. એ જ પરખ્રહ્મ, એજ સચ્ચિદાનંદ असु। ये ज अ तत् तत् ये निहेशथी ये। जभातुं अहा। वजी त्यां ते शानभय, शेतन्य, निराहार ने अति अहसुत आणक्ष नेशुं, से ते મ્યાનંદરૂપ પરમાત્માનું નિરાકાર સાકાર સ્વરૂપ છે. તને <sup>20</sup> સ્વરૂપનાં માત્ર કિચિત્ દર્શન થયાં, પણ એ પુરુષાત્તમ તાે તેવા જ આનંદમય પાતાના આખા લાક નિર્માણ કરીને ત્યાં વિરાજેલા છે. એ લાક ઘણા વિશાળ, કેવળ આનંદરૂપ અને દેશ, કાળ, તથા વસ્તુપરિચ્છેદથી રહિત છે.\* આ સંસારને તરી પરમાત્મપરાયણ થયેલા એવા પરમ જ્ઞાની ભક્તજના જ એવાં આનંદરૂપ ધરી તે લાકમાં એ પુરુષાત્તમની સાજિધ્ય પરમાનંદ તત્ત્વના અનુસવ લે છે. તેઓ તે રૂપ જ છે. તેનામાં લીન જ થઈ રહેલા છે, તાપણ તેનું સેવન કરવામાં જ મહત્તા માની, નિરંતર તેના સેવકરુપે આનંદમગ્ર રહે છે. ત્યાં માત્ર શ્રી પ્રદ્રાદેવ, તેમના યુત્રા સનકાદિકા અને દેવાર્ષ નારદ સિવાય કાેઇની પણ ગતિ નથી. તે જે અનુભવ લીધા, તે તારુ ભાગ્ય; પરંતુ અધિકાર વિના તારાથી સણવાર પણ ત્યાં ટકાયું નહિ, એ તું જાણે જ છે. હે રાજન! મહા-સમર્થ તપસ્વી એવા પવિત્ર ઋષિઓ, સિદ્ધો, યાગીએ અને ઇન્દ્રાદિક દેવતાએા, એ પરમાત્મ સ્વસ્તપનાં દર્શન કરવાને તલસે છે; અસંખ્ય સાધકા અનેક ઉપાયાથી તેની સાધના કરે છે; પરંતુ કાેઈક જ ભાગ્યશાળી, અતિ મેમળ નિર્વાસ લક્તિરૂપ માર્ગથી ત્યાં જઈ શકે છે, તેનાં દર્શન કરે છે, ને તેની કૃપા સંપાદન કરી, તેની લક્તિમાં લીન થયા થકા તેના તે પરમ ધામને વિષે અચલ નિવાસ કરે છે. હે નિષ્પાપ! તું પણ એ અચ્યુતપદના નિયંતા પરમાત્માના અનન્ય ભક્ત થવાના અધિકારી

<sup>\*</sup> દેશ એટલે સ્થળ, કાળ એટલે સમય, વસ્તુ એટલે સ્વરુપ દેશ, કાળ અને વસ્તુ, એ ત્રોગુંષી રહિત–જે અક્ષરધામ–ખરે નહિ, પડે નહિ, તેવું ધામ છે, અર્થાત એ ધામ કેવળ આનદમય બ્રહ્મરુપ છે એટલે એમા સ્થાન, સમય કે સ્વરુપ કાઈ હોતા નથી.

થયા છે. માટે હવે તે નિર્ભયપદ મેળવવાને દૃઢતાથી પ્રયત્ન કર, ત્રે સત્યલાકમાંથી નિકળ્યા પછી આકાશવાણીથી પણ તને એ જ ઉપદેશ પૈયા હતા, નહિ?"

એ સાંભળી વરેપ્સુ બાલ્યા; "હા કૃપાનાથ! આઠાશવાણીથી મને એવા જ ઉપદેશ થયા છે; તેમાં મુખ્ય વાત એ હતી કે, મારે ગુરુ-શરણે રહીને અવિનાશી એવા સર્વેશ્વર પરમાત્માની ઉપાસના કરવી. હે પ્રભુ! મારું પરમ પૂજ્ય એવું ગુરુત્ત્વ તા આપ જ છા; અને હું સર્વથા આપને શરણે જ પડ્યો છું. મન, દેહ, સ્ત્રી, ધનલંડાર, સૈન્ય, રાજ્ય, પૃથ્વી અને છેવટે મારાં સર્વ શુભાશુભ કમોં ઇત્યાદિ સર્વ આપનું જ છે; એ સઘળા ઉપર સત્તા આપની જ છે ને સર્વ રીતે હું આપના જ છું; તેથી હવે મને સ્વતંત્રપણે 'હું' એટલું કહેવાના, મનમાં વિચાર કરવાના કે સંકલ્પ કરવાના પણ અધિકાર નથી. મારુ સર્વસ્વ આપ જ ને આપની આગ્રા ધારણ કરવી, એ જ મારુ પવિત્ર કર્વન્ય છે. હું તા સર્વ દંદ્ર અને સર્વ પ્રયંચથી મુક્ત થયા છું!"

આ પ્રમાણે કહી વરેપ્સુ તે ઋષિપુત્ર આગળ હાય જેકી સ્તષ્ધની પેઠે ઉભા રહ્યો. તે એક અક્ષર પણ બાલ્યા નહિ; તેમ દર્ષિ પણ ખડુકનાં સંકાેમલ ચરણ ઉપરથી ક્ષણભર ખસેડી નહિ. તે અનિમેષ રહ્યો.

ઘણીકવાર સૂધી એ પ્રમાણે રહ્યું, રાજા એવા જડ થઈ ગયા કે, જાણે તેનામાં ચૈતન્ય જ ન હાય, પુતળું જ ઉભું કરેલું હાય! તેમ ખટુક પણ નિરપેક્ષપણે અસ્ખલિત લજનમાં લીન થયેલા હાવાથી તેના માત્ર હાઢ જ હાલી રહ્યો હતા. સર્વ જનસમૃહમાં પુનઃ આશ્વર્ય ફેલાયું! એટ-લામાં સર્વના મનની ઉત્કંઢા જાણી ખટુકે બાલવાના આરંભ કર્યો.

### ખટુકની આજ્ઞા–જીવન્સુક્તદશાના પ્રારંભ

ખડુક બાલ્યા; "હ રાજન્! તારી નિષ્ઠા ચથાર્થ છે. સર્વસ્વ દાન કરવાથી તું મારા થયા ને હવે મારી આગા, એ જ તારું કર્તવ્ય છે, એમ તું માને છે, તે અયાગ્ય નથી જ. હવે તે પ્રમાણે વર્તવાને તત્પર યા. આ યગ્નની પૂર્ણોહુતિ થઈ છે, તેમ થવાથી તારુ સા અધ્યમેધસ્ત્રપ મહદનુષ્ઠાન પૂર્ણતાને પામ્યું છે. એ કર્મમાં કાઈ વાતની ન્યૂનતા રહી નથી. હવે આ યગ્નકાર્યનું વિધિપૂર્વક વિસર્જન કરીને ઝત્વિએ અને ઋષ્યા-દિકાને સંતાષી સ્વસ્થાને વિદાય કર; અને પછી આ રાજ્યાદિક હું તને સાચવવાને સોંપું છું, તેનું રહી રીતે સેવન કર. તેં મને દાન કરેલા પદાર્થો,

મે પરમાત્માને અર્પણ કરી દીધેલા હાવાથી તે તારું સર્વસ્વ મને અર્પ્યુ એમ નહિ, પણ મારાદ્વારા પરમાત્માને અર્પણ કર્શું છે; સર્વ પ્રદ્વાર્પણ કર્શું છે; અને તે પણ વળી તેં સર્વ કામનાઓના ત્યાગ કરીને કેવળ નિસ્પૃહતાથી રહી રીતે અર્પણ કર્શું છે. માટે તે બ્રદ્મસમર્પણ થયું છે! તારા અર્પણ કરેલા સર્વસ્વમાંથી જીવાતમા, મન, ઇન્દ્રિયસમૂહ, દેહ, સ્ત્રી અને સૈન્ય લંડારાદિ સર્વ અંગાથી પરિપૂર્ણ એવું સમૃહ રાજ્ય, એટલી વસ્તુ જ્યાંસૂધી નિર્મોણ લાેગ લાેગવાતા છે અને જ્યાંસૂધી તારુ આ લાકમાં રહેલું નિર્માણ છે ત્યાંસૂધી રક્ષણ કરવા માટે તને જ સોંપાશે; तेनुं तुं निर्भभत्वथी विधिपूर्वे सेवन ४२०० निर्भभत्वथी न्येटें भारा-પણાંના-હુંપણાંના-અર્થાત્ એ મારુ નથી, પણ પરમાત્માનું જ આપેલું છે તે તેની પવિત્ર આરાથી તેના સેવક તરીકે મારે નિર્દોષપણે તેનું રક્ષણ કરવાનું છે, એવી ખુદ્ધિ રાખી રક્ષણ કરજે. જેમ કાઈ ધનાહ્ય વ્યાપા-રીના વ્યાપારના કાર્યભાર તેણે નિમેલા કાર્યભારી કરે છે, અને તે જેમ પાતાના જ વ્યાપાર હાય તેવી ભક્તિથી ધમધાકાર પેઢીનું કામ કરે છે, પણ મનમાં યથાર્થ સમજે છે કે, એમાં મારુ કાંઈ નથી, એ સઘળાપર સત્તા તા શેઠની જ છે; તેના કાર્યના ભારખાજથી કે લાભાલાભના દ્રંદ્રથી તે સદા મુક્ત જ હાય છે; અને લાભ થાય તાપણ શેઠના છે ને ટાટા જાય, તાેપણ શેઠના છે; હું તાે માત્ર ચિઠ્ઠીના ચાકર હાેવાથી ખની શકે તેટહું કામ કરવાના અધિકારી છું, એમ સમજૂને તેને કશી ચિન્તા રહેતી નથી, તે રીતે તારે આ પ્રજાનું પાલન કરવાનું છે. પણ જે કદાચ તે કાર્યભારી અન્યાયથી વર્તે, કિંવા પાતાની ઇચ્છાને અનુસરીને વર્તે તા તેમાં તે શિક્ષાને પાત્ર કરે છે. તેવી જ રીતે, હે નિષ્પાપ! તું આ રાજ્યાદિકનું મારી આજ્ઞાથી નિરપેક્ષપણે પાલન કર; અર્થાત્ આ સર્વને પાતાનું ન જાણતાં ન્યાયથી વર્તજે, એટલે આ ઉપાધિમાં કાેઈ વાતે લેપાઇશ નહિ."

ખટુકનું આ લાષણ સાંલળી, જનસમાજમાં આનંદ વ્યાપ્યા, પણ રાજાનું મન એ સૌથી ઉલટા જ વલણપર હતું તેના મનને ખટુકની આ આત્રા સાંલળી એવી ચિંતા થવા લાગી કે, "રે રે! મથી મથીને હું આ સઘળા પ્રપથથી છૂટા થયા હતા, ત્યારે પુન: ગુરુદેવ આ ફાંસા મારા ગળામાં શા માટે નાંખે છે?" કિચિત્ અન્યાયે વર્તાઇ જવાય, તો તેથી કેટલી માટી શિક્ષાના પાત્ર થવું પડે છે, એ માટે તેને યમલાકમાં પૂરા અનુલવ થયા હતા અને તે તેના હૃદયમાંથી ક્ષણલર પણ વિસ-

રતા નહાતા; માટે રાજાએ વિચાર્યું કે, 'આ મન ઘણું નીચ સ્વભાવનું છે, તેને જરા પણ સંસારસુખ મળશે તા તેમાં પૂરી આસક્તિ અને પ્રુ મમત્વ ધારણ કરી બેસશે ને તેથી મારે પાછું શિક્ષાપાત્ર થલું પડશે.' પરંતુ ગુરુજી આગ્રા કરે તા તે માન્ય કરવી જ પડશે. આ ચલિત મનને સર્વ વાતે નિસ્પૃહ રાખવાને તેની કૃપા સહાયભૂત થાએ!!"

આવી રીતે રાજાએ પાતાના મનનું સમાધાન કર્યું. સાયંકાળના સમય થવા આવ્યા હતા, તેથી આચાર્યાદ ઋત્વિજો, પ્રદ્માવિએા, રાજપિએા અને બીજા સર્વ ત્રૈવર્ષ્ણિકા સાયંકાળનું સધ્યાપાસન કરવા સારુ ગંગા તટે જવા તત્પર થયા, ત્યારે રાજાએ બટુકને વિનતિ કરી કે, "ગુરુદેવ! સમય થઈ જવાથી સર્વ ઋત્વિજાદિક પાતપાતાના આક્ષિકમાં પ્રવૃત્ત થવા લાગ્યા છે. માટે આન્ના હાય તા યન્નવિસર્જનનું કામ અન્ય સમય માટે રાખું." આના હાય તા ગુરુદેવના નામની જય ગર્જના સહિત તેને વંદન કરી. હતા થયો, ત્યારે સર્વ જનસમાજ પહ્યુ આનંદ સહિત વેરાવા લાગ્યા.



ખડુક ઉપદેશ <sup>અથવા</sup> ક્ષક્ષલિસનું મંડાણ

### मंगल उपदेशाएक

भेदाभेदौ सपिद गिलतौ पुण्यपापे विशीणं मायामोहौ क्षयम्रपगतौ नष्टसदेहरुत्ते.। शब्दातीत त्रिगुणरहितं प्राप्य तत्त्वावत्रोधं निस्त्रेगुण्ये पिथ विचरतः को विधिर को निषेधः॥१॥

અર્થ-વેદોથી અગાચર, સત્ત્વ, રજ ને તમ એ ત્રણ ગુણોથી રહિત, એવા તત્ત્વ (હ્યકા)નું જ્ઞાન માપ્ત થયા પછી, જેની સદેહવૃત્તિ નારા પામી છે એવા જીવના ભેદ તથા અભેદભાવ તુરત ગળી જય છે, પુષ્ય અને પાપ નારા પામે છે તથા માયા અને માહ પણ નારા પામે છે. આવા સત્વાદિ ત્રણ ગુણરહિત (પ્રેમમૂર્ત્તિ) પરઘદામાં વિહાર કરનારા જીવાત્માને, ક્યા વિધિ (શાસ્ત્રાજ્ઞા) અને ક્યા નિષેધ (શાસ્ત્રવિસ્દ્ધ કર્મના નિષેધ) લાગુ પડે છે? ૧

STATES TO THE TAREST OF STATES OF ST

यद्वात्मानं सक्तव्यप्रपामेकमन्तर्वहिस्यं दृष्ट्वा पूर्णे स्वमिव सततं सर्वमाण्डस्थमेकम् । नान्यत्कार्यं किमपि च ततः कारणाद्भित्ररूपं निस्त्रेगुण्ये पथि विचरतः को विधिः को निषेधः ॥ २ ॥

અર્થ-જેમ સર્વ પાત્રામાં વ્યાપીતે રહેલું સંપૂર્ણ આકારા એક જ છે, તેમ સર્વ શરીરાની બહાર અને અંદર વ્યાપીતે રહેલા પૂર્ણરૂપ પરમાતમા પણ એક જ છે-એમ બણીતે તથા તે કારણરૂપ પરમાતમાથી ત્યું દું બીજું કાઈ પણ કાર્ય નથી આમ બણીતે, સત્વાદિ શ્રણ ગુણરહિત (પ્રેમમૂર્તિ) પરભ્રદ્મમાં વિહાર કરનારા એવા ઝ્યાત્માતે, કર્યા વિધ અને કર્યા નિષેધ લાગ્ર પડે છે? ર हेन्नः कार्यं द्वतवहगतं हेम ण्येनि यद्वत् क्षीरे क्षीरं ममरमतया तोयमेवाम्बुमध्ये । एवं मर्वं ममरमतया त्वंपदं नत्पदार्थे निर्म्नगृण्ये पथि विचरत को विधिः को निर्पेषः ॥ ३ ॥

અર્થ-સુવર્ણાનાં કડાં, કૃંડળ, વેઢ, વીંડી વગેરે આબૃષણા અગ્નિમાં નાંખ-વાચી જેમ પાછાં સુવર્ણસ્તપજ થઈ જાય છે, દૃષ્ઠમાં જેમ દૃષ્ઠ ભળવાથી રસરુપે સમાન હાવાથી દૃષ્ઠસ્તપજ થઈ જાય છે, અને પાણીમાં જેમ પાણી મળવાથી રસસ્તપે સમાન હાવાથી પાણીસ્તપ જ થઈ જાય છે, એવી રીતે ત્વ પદાર્થસ્ત્રપ છવ, સમાનરુપ હાવાથી તત્પદાર્થસ્ત્રપ (પ્રેમમૂર્ત્ત) પરખ્રદ્મમાં (શ્રીકૃષ્ણાદિક પ્રભુતા તાનમાં લેહલીન થઈ જાય છે) મળી જાય છે, એવા સત્વાદિક ત્રણ ગુણરહિત (પ્રેમમૂર્ત્ત) પરખ્રદ્મમાં વિહાર કરનારા ઝવાત્માને, કર્યા વિધિ અને ક્યા નિષ્ધ લાશ પડે છે? ટ

> यस्मिन्त्रित्वं सक्तटस्त्रवनं सामग्रस्थैकसूतं दर्भं चापोऽनटमिन्टवं जीवमेदं क्रमण । यन्द्राराच्यो समग्मतया सन्यदेकस्त्रभृतं निक्षेगुण्ये पथि विचरतः को विचिन्को निषेपः॥ ४॥

der Alexander alexalera de la company de la

અર્થ-પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને આકારારુપ આ સર્વ ચાૈદ લાક-રુપા શ્રદ્ધાંડ સમાનરુપ હોવાથી જેમ પરશ્રદ્ધમાં એક્સ્પ થઈ જાય છે તથા સિંઘવના કડકા જેમ ખારા સાગરમાં મળવાથી તઠ્ય થઈ જાય છે, તેમ જ જવાત્મા પણુ એકરુપ હોવાથી પરમાત્મા સાથે મળતા તે રુપ થાય છે, તેમ જ, સત્વાદિક ત્રણુ ગુણરહિત (પ્રેમમૂર્ત્ત) પરશ્રદ્ધમાં વિહાર કરનારા એવા જવાત્માને, કથા વિધિ અને ક્યા નિષેધ લાગુ પડે છે? જ

> यद्वजयोदिधिसमरसौ सागरत्वं व्यवासौ तद्वजीवाळयपरिगती मामरस्यैकमृता । भेडातीतं परिळयगतं मधिदानत्वरूपं निक्षेगुण्ये पिध विचरत को विचिः को निपंधः॥ ०॥

અર્થ-જેમ નદી અને સમુદ્ર ખન્ને સમાન રસરુ પ છે, તે સમુદ્ર સાથે મળવાથી સમુદ્રપણાંને પામે છે, તેમ જ ઝવાતમાં અને પરમાં માં પણ સમાન-રૂપ હોવાથી સાથે મળ્યા પછી ભેદરહિત, પરથદ્ય એવા સમ્યિકાનન્દ રૂપને પાપ્ત થાય છે, ત્યારે સત્વાદિક ત્રણ ગુખુરહિત (પ્રમ્મૂર્ત્ત) પરથદ્મમાં વિદાર કરતારા એવા ઝવાતમાને, ક્યા વિધિ અને ક્યા નિષેધ લાશુ પહે છે? પ

RARARARARARARARARAR

ट्टप्टा वेयं परमध पद स्वात्मनोधस्वरूपं बुद्ध्वात्मानं सक्तंव्वपुपामेकमन्तर्वहिस्थम् । भूत्वा नित्यं सदुदिततया स्वप्रकाशस्वरूपं निस्त्रेगण्ये पिध विचरतः को विधिः को निषेधः ॥ ६ ॥

અર્થ-આત્મસ્વરુપના બાદરુપ અને બહુવા યાગ્ય પરમપદને બહુાને, સર્વ શરીરાની અદર અને બહાર રહેલા એવા એક પરમાત્માને તેઇને તથા નિસ ત્રિકાળાખાધ્ય સ્વયમકાશ પરમાત્મ સ્વરુપ થઇને, સત્વાદિક ત્રણ ગુણ્રકૃહિત (પ્રેમમૂર્ત્તિ) પરપ્રદ્રામા વિહાર કરનારા એવા જીવાતમાને ક્યા વિધિ અને ક્યા નિષેધ લાગુ પડે છે? ૬

कार्याकार्ये किमिष सततं नैव कर्तृत्वमस्ति जीवन्मकस्थितिस्वगतो दग्धवस्रावभासः। एव देहे प्रविद्यगते तिष्ठमानो विष्ठको निस्रेगुण्ये पथि विचरतः को विधिः को निपेधः॥ ७॥

MANARARARARARARA

અર્ધ-જ્યારે આત્મતત્ત્વનું જ્ઞાન થાય છે ત્યારે કાર્ય અને અકાર્ય, કર્તા અને અકર્તાપણ, એમાંનું કઈ પણ રહેતુ-નથી; પરન્તુ ખળા ગયેલાં વસ્ત્રના આભાસની પેઠે માત્ર શરીરજ રહે છે એવી જીવનમુક્તની સ્થિતિ છે આ પ્રમાણે અત્યત લયરુપ થયેલા શરીરમા રહ્યા છતાં પણ આત્મા તૈનાથી ત્ત્દો ગણાય છે, એવા સત્વાદિક ત્રણ ગુણ્રહિત તુરીયાવસ્થા–(પરમાત્માની પ્રેમલહરી)-માં વિહાર કરનારા એવા જીવાત્માને ક્યા વિધિ અને ક્યા નિષેધ લાગુ પડે છે? હ

कस्मात्कोऽहं किमपि च भवान्कोऽयमत्र प्रपद्धः स्व स्व वेषं गगनसदृश पूर्णतत्त्वप्रकाशम् । आनन्दारुयं समरसघने वाद्यमन्तर्विहीने निषेगुण्ये पथि विचरतः को विधिः को निषेषः ॥ ८॥

અર્થ-આ વિશ્વ કોનાથી થયુ છે? હું કે છું છું? આ વિશ્વ શુ છે? તું કે છું છે? અહામાં આ પ્રપચ શ વસ્તુ છે? આવા વિચાર કર્યા પછા જ્વાતમાં પૂર્ણ તત્ત્વને પ્રકાશ કરનારા, આકાશની પેઠે નિરાકાર આનદમૂર્તિ સ્વયંપ્રકાશ એવા પરમાત્મસ્વરુપને પાપ્ત થાય છે અને તે પછા સર્વની સાથે રસસ્ત્પે સમાન હોવાથી સઘનસ્ત્પ તથા અદર અને અહાર એવા બેદથી રહિત એવા સત્વાદિક ત્રણ ગુણુરહિત (પ્રેમમૂર્તિ) પરદ્યક્ષમાં વિહાર કરનારા જીવાત્માને કરે વિધિ અને કર્યા નિષેધ લાગુ પડે છે? ૮



# ખટુક ઉપદેશ

અથવા

**ધ્વલભાનું** મંડાણ

## प्रथम थिन्हु

સંસારસુખ વંધ્યાપુત્ર જેવું છે.

आदायन्ते च यत्रास्ति वर्त्तमानेऽपि तत्तथा । वितथै. सहजा. सन्तोऽवितथा इव छक्षिता ॥

જે (આ સંસાર) આદિમાં પણ નથી, અન્તે પણ નથી ને વર્તમાનમાં પણ નથી; પરંતુ મિથ્યા જેવા છતાં સત્ય જેવા જણાય છે.

જે સ્નેધ્યાવંદનાદિક થઈ રહ્યા પછી રાત્રે, રાજાએ ખડુકને એ યજ્ઞવાડ-જે જે જે જે જે જે માંના એક સુંદર આશ્રમમાં નિવાસ કરાવ્યા ને તે પાતે આજ્ઞાધારક સેવકપેરે તેની સેવામાં તત્પર ઉભા રહ્યા. તેણે ગુરુદેવને ભાજન પાનાદિક માટે ઘણા આગ્રહ કર્યો, પણ બટુકે થાડાક વનક્ળ સિવાય બીજું કશું ગ્રહણ કર્યું નહિ. બટુકનાં તેજ, રૂપ અને અદ્ભુત જ્ઞાનશક્તિથી લાકાને અપાર માહ થયેલા હાવાથી, સોના મનમાં તેની: અલોકિક મૂર્તિ જ વશી રહી હતી. રાત્રે પણ દેશી વિદેશી જિજ્ઞાસુક જનાના તેની આગળ એક માટા સમાજ ભરાઈ ગયા. એકઠા થયેલક પદ્માર્ધિઓ અને રાજર્ષિઓમાંના કેટલાકે પરીક્ષા જેવા અને કેટલાકે પાતાની શંકા મટાડવા, બટુક સાથે અનેક વિષયા તથા અનેક શાસા સંબંધી પ્રશ્ના કરવા માંક્યા, અને તેના ઉત્તરા સાંભળી તે સર્વને અતિ સાનંદાશ્વર્ય થવા લાગ્યું. બટુકની ઉત્તર દેવાની એવી અદ્દભુત શક્તિ હતી, કે સેંકડા મનુષ્યાના પૃથક્ પૃથક્ વિષયાપર પ્રશ્ના થયા પછી, માત્ર એક જ દૃષ્ટાંત તે એવું કહેતા કે, જે સાંભળી સલળા પ્રશ્ન કરનારાઓના સનનું એક સાથે સમાધાન થઈ જતું ને પુનઃ પ્રશ્ન ઉઠાવવાનું કશું કારણ સહેતું નિહ. પરમાર્થમાં અને પ્રપંચ (સંસારવ્યવહાર)માં તેની છુદ્ધિ- શક્તિ અપરિમિત હતી. આવું જોઈ સાનંદાશ્વર્યમય થયેલા સભાજનામાં પરસ્પર એવી વાતા થવા લાગી કે, "અહા! શી આ ખાળકની છુદ્ધિ! શું તેનું ગ્રાન! લોકિક અને પારલોકિક અંને પ્રકારના પરિપૂર્ણ અનુભવા લઇને જ જાણે તે એઠા હાયની, તેઓ સાક્ષાત્ શુક મુનિ જ છે." કેટન્લાકા એમ પણ કહેતા હતા કે, "પારમાર્થિક ગ્રાન તા એ કદાચ પૂર્વના કાઈ યાગલા હાય તો સ્કુરી આવ્યું હાય, પણ આટલી નાની વચે સાંસારિક ગ્રાન તેનામાં પ્રપૂર્ણ હાય, એ માનવા જેવું નથી; માટે લ્લાવાની તેવા કાઈ પ્રશ્ન પૂર્ણ જાઈએ, એટલે તેની પણ પરીક્ષા તુરત જ થઈ જશે."

રાત્રિના ચંદ્રનાં શીવળ કિરણથી મનુષ્યહૃદય પણ શીવળ થયાં હતાં. કેવળ શાન્તિ ચામેર વ્યાપી રહી હતી; પવિત્ર ગંગાજળના જ માત્ર અળભળાટ સંભળાતા હતા. આવી શાન્તિમાં અટુક મુનિ પરણદાનું દર્શન કરતા હતા. થાંડીક ક્ષણ સૌ અખાલ રહ્યા પછી એક જિજ્ઞાસુએ પૂછ્યું; "અહા ણદાપુત્ર! આપનાં અમૂલ્ય અને અનુપમ વચનથી સર્વના મનનું સમાધાન થતું જોવામાં આવે છે; તા મારા મનની પણ એક અભિલાષા પૂર્ણ થશે, એમ મને નિશ્ચય છે. મને વારંવાર એવી શંકા થાય છે કે, આ અસાર સંસારમાં અનેક પ્રકારનાં સુખ છે ને મનુષ્ય પોતાના પુરુષાર્થવ તેને મેળવી શકે છે, પણ એ સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ એવું કીયું સુખ આ સંસારમાં છે, કે જે સંપાદન કરવાથી મનુષ્ય ધન્ય અને કૃતકૃત્ય કહેવાય ?"

એ સાંભળી બટુક હાઠમાં હસીને બાલ્યા; "પ્રશ્ન રહુ છે! પણ શું કહું, પ્રશ્નકર્તાના હેતુથી અમારે ઉલદું કહેવું પડશે, કેમકે સૌથી ઉત્તમ સુખ કીયું બતાવું? જ્યાં મૂળ વસ્તુના જ અભાવ હાય ત્યાં વળી સૌથી શ્રેષ્ઠ વસ્તુ શાની હાય? એ સંબંધ એક વાત કહું છું, તે સાંભળા."

"કાઇએક ધૂતારા પાતાની સાથે કેટલાક પાતાના જ જેવા ધૂતારાઓને િશિષ્ય જાનાવી, પાતે માટા સિદ્ધ અનીને ગામેગામ અને ઠામેઠામ કરતા તે ભાળત લાકાને ભમાવવાને તથા છેતરવાને અનેક પ્રકારના મત્રજત્ર દુવ્યકા કરી અતાવી, પાતાની સિદ્ધાઈ દેખાડતા હતા. તે કાઇને પુત્ર પ્રાપ્ત કરાવી આપવાનું કહેતા, કાઇને સ્ત્રી મેળવી આપવાનું કહીને પૈસા લેતા, તે કાઇને ઘણા પૈસા પ્રાપ્ત થવાના દુચકા ખતાવી છતરતા હતા. એવા ખતા-વેલા દુચકાઓથી પાતાનું ધારેલું કામ ન થાય ત્યારે નિરાશ થયેલા લાકા તેની પાસે આવી રડવા બેસતા. તે વેળા તે તેઓને એમ સમજવતા કે, 'અરે! તમારું કામ કેમ થાય? તમે અમુક અમુક નિયમ પાળ્યા નહિ હાય અથવા ખતાવેલી ચીજામાંથી અમુક ચીજ તા તમે લાવી શક્યા જ નહિ,' વગેરે કહેતા, અને છેવદે માયામાં લપદાયલાને રખડાવી માર-વાને કહેતા કે, 'જાઓ, તમે પછવાં પડ્યા છા તા શશલાનું શિંગડું લઈ આવા, તેના વચલા ગર્ભથી હું તમને એવા વશીકરણ ધૂપ ખનાવી આપીશ, કે જેને એ ધૂપ કરા તે તમારીજ આંખે જેશે.' વળી ખીજાને કહેતા; 'લાઈ, તમારા જન્મારાનું હુઃખ હવે ગયું સમજજો; પણ તમે સારી પેઠે તપાસ કરીને વંધ્યાપુત્રના માથાના કેશ લઈ આવા; તેના હું એક દારા કરી આપીશ; તે તમારી સીની કમરે બાંધજો, એટલે તત્કાલ તેને ગર્લ રહેશે. પણ જો જો, વંધ્યાના કાઈ સત્યુત્રના કેશ લાવજો; કારણ કે તમારે પણ તેવા સત્યુત્રજ જોઇએ છે!!'

એવા ઉપદેશ સાંભળી કાેઈ ભાેળાં દંપતી, જેઓ પ્રજા વગરનાં હતાં. તેએ યાત્રાનું મિષ કરી વંધ્યાના સત્પત્રની ખાળ કરવા નિકળ્યાં. તેઓ ભાળાં અને નિષ્પાપ હાવાથી પ્રલુએ તેમને એટલી સારી મતિ આપી કે, તેઓ આળ કરવાના ઉદ્દેશથી પ્રત્યેક તીર્થસ્થળ ઉપર કરવા લાગ્યાં અને એ ખહાને પણ અનાયાસે એમનાથી સહર્મ થઈ ગયું. તેનાં યુષ્યથી એક તીર્થ ઉપર તેમને કાેઈ સજજન મહાત્માનાં દર્શન થયાં. તેં કે વાલાવિક રીતે જ પૂછશું કે, 'તમે આટલાં ઉદાસ અને દીન સરખાં કેમ જણાઓ છાં?' ત્યારે તે વૃદ્ધ દંપતીએ ઉત્તર દીધું કે, 'મહારાજ! અમે વૃદ્ધાવસ્થાએ પહોંચવા આવ્યાં છતાં હજ વાંઝિયા છીએ; અને પુત્રપ્રાપ્તિના ઉપાય કાઈ સિદ્ધે ખતાવેલા છે, તેની ખાળ કરીએ છીએ; પણ આજ વર્ષો થયાં ને ઘણા પરિશ્રમ છતાં, અદ્યાપિ કાઈ સ્થળેથી તેના પત્તા લાગ્યા નથી; અને તેથી અમારા પ્રારખ્ધને માટે અમે ચિંતાતુર છીએ.' તે લાળાં જનનાં એ વચન સાંલળી, તે મહાત્માએ કહ્યું, 'તે ઉપાય શા છે; મને કહેશા?' તે દંપતીએ કહ્યું, 'હા, અમારે વૈંધ્યાસત્યુત્રના કેશ નિર્ધએ છીએ.' એટલું સાંભળતાં જ મહાત્મા અતિ આશ્ચર્ય સાથે બાલ્યા; "શું ? વંધ્યા અને તેના વળી સત્યુત્ર અને તેના કેશ!! આ શા ચમત્કાર!! વંધ્યા, તે વળી સત્યુત્રવાળી ને તેના યુત્રનાં મસ્તકના કેશ. તે કેવા હાય? તમને આવા વમળમાં કાછ્યું ગોંથાં ખાતાં

કર્યા છે? રે રે! જગતમાં કેવા હુગ્ટા ને કેવા ધૂત્તાં વસે છે! હર હર! આ ભાળાં નિષ્પાપ મનુષ્યાને તેલું કેટલાં લમાવ્યાં ને કેટલાં દુ:ખી કર્યા! અને વળી આવા અમૂલ્ય ઉપાય ખતાવવાના ખદલામાં તેમ જ પાતાની સિદ્ધિના માલા જાળવવા માટે, તેલું આ ભાળાં જેના પાસેથી ઘણુંક દ્રવ્ય ધૂત્યું હશે તથા સેવા કરાવી હશે તે તા જૂદુંજ! ભાઈ, પુત્ર તા શું, પણ જેની કુખે કશી જ સંતતિ ન થઈ હાય, તેવી અનિ વંધ્યા (વાંઝણી) કહે છે; તા તેને પછી પુત્ર કયાંથી હાય? અને પુત્ર હાય તે વંધ્યા કહેવાય જ કેમ? વંધ્યાના પુત્ર, એ મૂળ કશી વસ્તુ જ નથી, તા પછી વંધ્યાના સત્પુત્ર હાવા, એ કેટલું ખધું મિશ્યા વચન છે? હે ભાળા લકતા! તે ઠગ તા એટલેથી અટકયા નથી. તેણે તા વળી તમારી પાસેથી વંધ્યાના સત્પુત્રના કેશ મંગાવ્યા છે! એ શું? જે તું અંતઃકરણપૂર્વક એ ધૂર્ત મહાત્માનું કહેલું સત્ય માનતા હાય, તા શા માટે તારી વંધ્યા સ્ત્રીના સત્પુત્રના કેશ કાપીને એની પાસે લઇ જતા નથી? ખીછ વંધ્યા સ્ત્રીના સત્પુત્રના કેશ કાપીને એની પાસે લઇ જતા નથી? ખીછ વંધ્યા સ્ત્રીના સત્પુત્રના કેશ કાપીને એની પાસે લઇ જતા નથી? ખીછ વંધ્યા સ્ત્રીના સત્પુત્રના કેશ લાવવા માટે વ્યર્થ કાંફાં શું કામ મારે છે? શું તને આમાં પ્રત્યક્ષ પરસ્પર વિરાધ સંબંધ નથી દેખાતા?"

એટલું કહીને વળી તે મહાત્મા પેલાં દંપતી પ્રત્યે બાલ્યા; 'અર નિષ્પાપ મનુષ્યા! તમને કાઈ માટા ઠગારાએ ધૂત્યા છે, ને તેનું કહેલું ખાટું પડવાથી પાછાં તેની પાસે જઇને તમે જવાબ માગા નહિ, તે સારુ વમાને લાંભા કાળ સૂધી તેણે આમ રખડી મરતાં કર્યા છે. યુત્ર અથવા તા, સંતતિ ઉત્પન્ન કરવી, તેને માટે નિમિત્ત કારણ જો કે મનુષ્ય છે ખરા, પરંતુ તેનું ખરુ કારણ ઘણું ગુપ્ત છે, જેને માનવી દૈવ-પ્રારુષ્ધ-કર્મ કહે છે, મનુષ્યને પાતાનાં પૂર્વે કરેલાં કર્મોનાં ફળરૂપ પ્રારખ્ધ લાગવ્યાં વિના છૂટકા નથી; ને તેટલા માટે સતતિ થવા સારુ આવા ચરના કરી વ્યર્શ દુ:ખી થતું, એ અવિદા જ છે. સંતતિ થવા સારુ શાસ્ત્રે કેટલાક દૈવી ઉપાચા અતાવ્યા છે ખરા, પણ તે ઘણા કઠેણું છે; અને તેવા મહાભારત यत्न अरीने भास अरवे। ते। मात्र स्पेड नाशवंत पुत्र क हे ? पुत्रथी शुं ? યુત્ર થાય ને તે સુપુત્ર નીવઢ તે৷ ઠીક, પણ કદાચ કુપુત્ર નીવઢ તે৷ આખા કુળને બાળે છે. તેવા પુત્રથી કલ્યાદ્યુ શું થશે ? પરતુ પરમા-ર્થને નહિ જાણનારા અગ્રાન મનુષ્યા પુત્રને એટલા માટે ઇચ્છે છે કે, પુત્ર જન્મે ત્યારથી ઉછરીને માટા થાય ત્યાં સૂધી લાડ લડાવવા–હુલા-વવાના લહાવા મળે, પાતાની વૃદ્ધાવસ્થમાં તે પાલનપાષણ તથા સેવા इरे, तेम क मूवा पूछवाड सारी डिया डरीने मेक्ष पमाडे. पण्

ધિયરના નિર્માણ કરેંલા નિયમથી એ વિચાર સર્વર્ધા આ લાક ને પર-લાક ખગાડનારા છે. સંસારમાં મનુષ્યનાં જેટલાં સંબંધીએ હાય છે. તે સઘળાં પૂર્વના ઋણાનુળંધથી આવી મળેલાં હાય છે. તે પાતપાતાના ઋણાનુખંધ પૂરા થયા, કે તુરત સૌ સૌને માર્ગે ચાલ્યાં જાય છે. કાેઈ প্তৰ মুત্ર থর্ঘন অবর্বই । ভাষ, মভা ते पূর্বনা বৈধী ভাষ ते। মুন-ભાવે સુખ અથવા આનંદ આપવાને ખદલે વૈર સાધે અને અનેક પ્રકારે દુ:ખી કરે છે. જે પૂર્વના લેખિયાત હાય તા પુત્રભાવે અવતરી पितानी सेवा करवा तथा रणीने अवराववाने अहते, (अहे। पिताओ ઘણા દુઃખથી ઉપાર્જન કરેલી સંપત્તિ ઉપર તાગડિયના કરે ને ચાકરીને **ય**કલે લાકડી મારે; પરે ત્યારે સ્ત્રીને લઇને જૂદા રહે, અથવા સ્વન્છં દે વર્તે. માટે હે લાઇ! વૃદ્ધાવસ્થામાં ચાકરી કાેેેશ કરવાનું હતું ? તેમ જ વળી એમ માનવામાં આવે છે કે, મૂવા પછી પિંડપ્રદાનાદિ કિયા કરીને પુત્ર માેેે અપાવે છે. એ પણ સત્ય નથી. આ સંસારમાંથી ઉદ્ધાર પામી દુસ્તર ભવળંધન થકી છૂટવાને માટે ખીજું કાેઇ જ કામે લાગતું નથી; છવ પાતે જ પાતાના તારનાર અને પાતે જ પાતાના ડ્ખાડનાર છે; અર્થાત્ સંસારમાંથી પાતાના માલ થવાને માટે પાતાના જ પુરુષાર્થ કામ લાગે છે. શ્રીકૃષ્ણે અર્જીનને ઉપદેશ કરતાં પણ જણાવેલું છે કે, आत्मा होवात्मनो वन्धु । आत्मा वै रिप्रतात्मनः ।। ते। तेभां भुत्र शुं भेक्षि આપી શકવાના હતા ? પુત્ર જે કદાચ સુપુત્ર ઉઠે તા તેનાથી એટલું અવશ્ય થઈ શકે ખરુ. કે તે પિતાના મરણની પછવાઢ શાસ્ત્રમાં કહેલી ઉત્તમ ક્રિયા કરી, માતાપિતાને મરણ વેળાએ થયેલી કાઈ દુર્વાસનાને લીધે, તેમને પ્રાપ્ત થતી અધાગિતમાંથી મુક્ત કરે, ખાંકી ખીજી વાતા તા વેવલાં જેવી છે. 'પુમ્' નામના નરકથી પિતૃચ્યાને તારે, તે પુત્ર કહેવાય; એટલે ગૃહસ્યાશ્રમ ચલાવતા પાતાથી થયેલાં અનેક એવાં યાપ, કે જેને લીધે મનુષ્યને મરણ પછી 'પુમ' નામના ઘાર નરકની યાતના ભાગવવી પડે છે તે પાપ, પુત્રે પછવાડે કરેલી વિધિપૂર્વક મરણાત્તર ક્રિયાથી લય થાય છે અને તેથી ગાણી દુષ્ટ ગતિ પામતા અટકે ને બીજા જન્મમાં પુનઃ સન્માર્ગનું અવલંખન કરે, એ જ કાર્ય સત્પુત્રથી સરે છે. પણ પુત્ર કંઈ વારંવાર થતાં જન્મમરણરૂપ લવ-અધનથી મુક્ત કરાવી શકતા નથી. એ ળંધન છાેડવનાર તાે અવિદ્યાના

<sup>\*</sup> આત્મા પાતે જ પાતાના બંધુ એટલે બલુ કરનારા–તારનારા, ને પાતે જ પાતાના રિપુ એટલે નબળુ કરનારા–અનેાગતિએ નાખનારા છે.

નાશ અને વિદ્યાની પ્રાપ્તિ છે. પરમાત્મામાં એકતા, જગિલ્લાના મહામંગળ નામનું સ્મરણ તથા તેનાં ચરણારવિંદનું કયાન જ સુક્તિનું સ્થાન છે. માટે હે ભાવિક મનુષ્યા ! તમે આ સઘળા મિથ્યા પરિશ્રમ છાડી તમારે સ્થાને જાઓ, ચિત્તને દૃઢતાથી સ્થિર કરી, સંસારબંધન-માંથી છૂટવાને માટે, ઘાડાં દુ:ખાના કાપનાર અને અવિનાશી સુખના આપનાર એવા શ્રીહરિને શરણે પડી, તેનું નિરંતર સેવન કરા.'

આ ભાષણ સાંભળીને પાતાની ભૂલના અંધારામાંથી જાગૃત થયેલાં તે દંપતી ખહુ સંતોષ પામ્યાં. તેઓ તે મહાત્માને અરહ્યું પડી, પાતાના ઉદ્ધારના માર્ગ જાણવા માટે વિનતિ કરવા લાગ્યાં. તે મહાત્માએ તેઓને અધિકાર પ્રાપ્ત થયા જાણી, ભગવન્નામના ઉપદેશ આપ્યા ને 'તમારું કલ્યાણુ થાઓ' એવા આશીર્વાદ આપીને વિદાય કર્યા. પછી પાતાના ગામમાં આવી તેઓએ તે ધૂતારાનું કપટકાર્ય પ્રસિદ્ધ કર્યું, ને માયામાં લપટાયલા અનેક જીવાને અંધારા ક્ષ્પમાં પડતા અટકાવ્યા, ને પાતે એકચિત્તે તે મહાત્માના ઉપદેશ પ્રમાણે ભગવત્સાધન કરીને અંતે સદ્દગતિને પામ્યાં."

ં આ કથા કહી, પ્રશ્ન પૂછનાર જીવને ઉદ્દેશી ખટુક બાલ્યા; "જેમ વંધ્યા કાેઇ કાળે પુત્રવાળી કે સત્પુત્રવાળી હાેય નહિ, તેમ આ જગ-તમાં જ સુખના સદ્ભાવ કલ્પવા, એ માત્ર માયાની ધૂર્તતા જ છે. મનુષ્ય એમ નહીં છે કે, આ જગતમાં સુખ હાતું જ નિર્ધએ, પરંતુ જગત્ તા મિથ્યા છે, ને મિથ્યામાંથી સત્ય પદાર્થની પ્રાપ્તિ કેમ હાઈ શકે ? સત્ય-માથી જ સત્ય પ્રાપ્ત થાય: અસત્યમાંથી સત્ય પ્રાપ્ત ન થાય. ગુલાખમાંથી ' ગુલાબની પ્રાપ્તિ થશે; પરંતુ જે મતુષ્ય કૌવચમાંથી ગુલા**ખ પ્રાપ્ત કરવા**્ ઇચ્છે છે, તે માત્ર અવિદ્યાનું જ કાર્યે છે. જે પ્રારંભમાં જ નથી, મધ્યમાં નથી, તેને અંતે પણ શું હોય? એમ આ જગતના સુખ માટે સર્વેએ જાણવું જોઇએ. સુખ એવી કાઇ વસ્તુ આ લાકમાં છે જ નહિ, પણ અંતઃકરણની વૃત્તિ પદાર્થાકાર થાય છે, તે કંઈ નવું દર્શાવે છે ને માહ ઉપજાવી ભ્રમમાં નાંખે છે, તેને જ આ લાેક સુખ શખ્દથી ઐાળખાવે છે. એ ચાર દહાહાના ચટકા જ છે. જરા તેમાં મસ્ત થયા કે, તે જ દુ:ખરુપ લાગે છે, તાે એ સુખ શાનું ? પણ ચિદાભાસવડે જે પદાર્થ પ્રકાશે છે, જે નિત્ય સત્ય ને પ્રકાશક્ષ્મ છે તે જ સુખ, અન્ય તા ભ્રમણા જ સમજવી. સત્ય સુખ, જે ત્રિકાલાખાધ્ય હાય, તેવું તા આ લાકમાં છે જ નહિ; તા પછી હું બવાવું શું કે આનું નામ તે 'સુખ.'



## દ્વિતીય બિન્દુ સુખ કર્યા છે?

~50×0×0÷~

न चेन्द्रस्य छखं किंचित्र छखं चक्रवर्तिनः। छखमस्ति विरक्तस्य छनेरेकान्तजीविन ॥

રભીતે, દ્રને પણ જરા સુખ નથી, તેમ ચક્રવર્તીને પણ નથી, પરન્તુ એકાંતમાં છવન ગ્રાભ્યાસ । વિરક્ત મુનિને જ સુખ હોય છે.

**દ**ષ્ટાંતાથ

---

१। अहियाकानकात्रिक्त

તે સર્વારેકે પુનઃ કહ્યું; ''વળી સૌના મનનું સમાન સમાધાન થવા માટે મને જે જ્વાજીજી તમોને એક વિસ્તૃત કથા કહું છુ તે સાંભળા. પ્રકાર કેમાં સુખ એવા પદાર્થ જ નથી. પણ આ વાત તમારા મનમાં

ાહિ, માટે તમે જેમ પ્રશ્ન કર્યું છે, તેમ જ એક ક્ષત્રિયપુત્રને પણ ક સુખ જાણવાની જિજ્ઞાસા થઇ હતી, જેથી તેણે અંગ પરિશ્રમ ની શોધ કરી હતી ને તેમાંથી તે જે કઈ મેળવી શક્યા હતે,

તેના ઇતિહાસ કહું છું, તે તમે સાંભળા. એ કથાથી તમારા સંશયનું છેદન થશે અને આ લાકમાં સુખ છે કે માત્ર સુખાસાસ છે, તેના નિશ્ચય કરી શકશા; અને 'સુખ' શામાં છે, તે પણ જાણી શકશા." એટહાં કહી ખટુકે નીચેના ઇતિહાસ કહેવા માંક્યો.

"કોઇએક કાળે શારીર નામના દેશને વિષે મનર્શ્વન્દ્રને નામે મહાન્ સમર્થ મન્ની રાજ્યકાર્યભાર ચલાવતો હતો. રાજ્યના પતિ તો આત્મસેન‡ નામના રાજા હતા; પરંતુ તે કંઇક વિલક્ષણ પ્રકૃતિવાળા હાવાથી મન-શ્વન્દ્ર મન્નીએ પાતાના ખુદ્ધિખળવડે તેને એવા વશ કરી લીધા હતે, કે તે કેવળ પુતળાની પેઠે મન્ની જેમ નચાવે તેમ નાચતા રાજ્યને

<sup>\*</sup> શારીર દેશ એટલે શરીર સબધી દેશ, અથવા તા શરીરરૂપી જે દેશ, તેનું રાજ્ય. મનશ્રન્દ્ર એટલે મન. ‡ આત્મસેન એટલે શુદ્ધ છવાત્મા

સર્વ કાર્યભાર મન્નોની ઇચ્છા પ્રમાણે જ ચાલતા. મન્ની ખુદ્ધિમાન્, ધીટ ને મળતાવડા છતાં સ્વભાવે ઘણા નીચ, ઉચ્છ્રંપલ, સ્વચ્છંદી, તાેરી, ગુમાની અને ચંચળ હતાે. રાજાને વશ કરી રાજ્યકાર્યભાર સ્વાધીન લીધા પછી તેને એક પુત્ર થયાે. આ પુત્રનું નામ વિલાસવર્મા\* રાખ્યું હતું.

એ વિલાસવર્માને તેના પિતા મનશ્વન્દ્રે નાનપણમાં ખહુજ લાડ લડાવવાથી તેની યોવનાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં તે કેવળ વિલાસી અને સ્વ-છંદી થઈ ગયા. તેણે પિતાની આગ્ના ઉપર પણ પાણી ફેરવવા માંડ્યું. યથા તાતસ્તથા હતા બાપ તેવા ખેટા, તેની પેઠે મનશ્વન્દ્રના સમાન ગુણા તેનામાં ખીલી નિકળવા માંડ્યા; અને તેને લીધે તે અનેક પ્રકારે કલેશ કરી પાતે વિટંખણામાં પડતા હતા, એટલુંજ નહિ પણ તે દ્વારા મનશ્વન્દ્રને પણ ઘણીકવાર અપાયમાં નાંખતા હતા. મનશ્વન્દ્રે તેને ઘણીવાર સમજાવ્યા, તેને ઠેકાણે લાવવાને ઘણી ઘણી યુક્તિએ કરી; પરંતુ તે સર્વ વ્યર્થ ગઈ. આથી કંટાળી જઈ, પિતાએ પુત્રને પાતાના રાજમાંથી દેશવટા દીધા અને કહ્યુ, "આજ પછી તારે સમજવું કે, તું મારા પુત્ર નથી ને હું તારા પિતા નથી."

પતાના રાષને લીધે વિલાસવર્મા એક સુંદર અર્ધ ઉપર આરુ હ થઇ પર દેશ લાણી ચાલ્યો. નગર ખહાર આવતાં તેને વિચાર થયા કે હવે કયાં જહું? તેને એક દિશા સૂઝી નહિ. રાજ્યના સીમાડાપર આવી, એક વૃક્ષની નીચે તેણે અર્ધને શેલાબચો ને શું કરલું, તેને માટે તે વિચાર કરવા લાગ્યા. એટલામા સામેથી એક તરુણ પુરુષ, કેવળ સાદા પણ સ્વચ્છ સુશાલિત વસાલકારા પહેરી, દાં કેસ્વાર થઇ આવતા તેની દૃષ્ટિએ પડ્યો. તત્ક્ષણે તેણે તેને ઓળખ્યા ને શરમને મારે આંદું જોઇ, દાંડાને ફેરવી ત્યાંથી ખસી જવાના વિચાર કીધા, પણ એટલામાં તો તે માણસ નજીકમાં આવી પહોચ્યા ને ખહું પ્રેમ સહિત એલ્યા; ''પ્રિયબધુ વિલાસવર્મા! આજે કેણીમેર તૈયારી કરી છે? લાઈ, તમે આજે એકલા અને ઉદાસ કેમ દેખાઓ છાં! મિત્ર-મડળમાથી કેમ કાઈ સાથે નથી?'' એવી રીતે તે આવનાર પુરુષે એ ચાર પ્રશ્નો પૂછ્યા, પણ તે સઘળાના પ્રત્યુત્તરમાં વિલાસવર્માએ માત્ર એ કર જેડી વંદન જ કર્યું ને કશું એલ્યા વગર નીચું ઘાલ્યું. તે મન સાથે કહેવા લાગ્યા; 'આ પાપ અહીં કયાંથી? જેનાથી હું દૂર રહેવા ઇચ્છું છું તો મ્હો આગળ જ, એ પણ દેવની જ લીલા! એ અણ્જોઇતી પીડા કયાંથી વળગી? એ એવા તેં ચેપીએ છે કે, કેમે કર્યો અહીંથી ખસશે નહિ

<sup>\*</sup> મનના પુત્ર સંકલ્પ, ને તેને અજ્ઞાનને લીધે વિષય ઉપભાગનીજ ઇચ્છા થાય છે. માટે મનશ્રન્દ્રના પુત્ર વિલાસવર્મા ક્લ્પ્યા છે.

ને એની લાંખી લાંખી દાેઢ ડાહી ગ્રાનગાેષ્ઠિ કરવા મંડી જશે!આગળ ભાગ મળયા! હું તા અહીં ઉભા રહેવા કરતાં એકદમ ગાલ્યા ગા એ જ તાએ સારુ; પણ દૃષ્ટિએ દૃષ્ટિ મળી, એટલે વંદન કીધા વગર આધીન ચાલે?' આવા વિચાર કરે છે, ત્યાં તા તે માણસ યુનઃ બાલ્યા; ભાગાળ લાઇ! ગલરાતા ના; તેમ મારાથી શરમાતા પણ ના. તમારા માર્ગો કદાચ હું પારકા હાઇશ, પણ મારા મનમાં તા તેમ નથી. હું , હવે મારા પ્રિય સહાદરજ ગણું છું; તેને માટે અંતર્ધામી શ્રીહરિ સાક્ષીમને હે લાઇ! તમારા મનમાં જે કંઇ દુ:ખ હાય, સંકટ હાય, ઉપાધ, આપેં કે વ્યાધિ હાય, ને જેને લીધે તમને આવી ભારી ઉદાસીનતા પ્રાપ્ત થઇ હાય, તે કારણ સહિત મને જણાવા, કાઈ જાતની શંકા કરતા ના. મન માેકળું કરી કહા કે, તેના ઉપાય આદરાય. હું મારાથી અનતે પ્રયત્ને तमारु दित थाय तेम अवश्य डरीश ने तमने गमे तेवा अयंडर संहट-માંથી મુક્ત કરીશ. પ્રજાવર્ગમાંથી તા તમને કાઈ દુઃખ દઈ શકે તેમ નથી જ, પણ કદાચ પિતાજીની તરફની કઈ અડચણ હશે, તેા તેને પણ બનતાં લગી હું દૂર કરી શકીશ. મારી માતુશ્રી સહિત મને, આપણા પિતાએ જે કે મારી છેઠ ખાલ્યાવસ્થાથી જ દૂર રાખ્યા છે, પણ હશે. એ તો તેમના તરંગી સ્વલાવની વાત છે; છતાં તમે જાણા જ છા કે, મને રાજગઢમાં જવા આવવાના તેમના તરફથી કાઈ વાતના અટકાવ નથી ને ક્રાેઈ કાેઈ પ્રસગે રાજકાર્યમાં ને ઘરગતુ કાર્યમાં પણ મ સભામાં પ્રસિદ્ધ કરેલા વિચારને તેઓ માન આપે છે. માટે તમે સઘળી ્શિકાએાના ત્યાગ કરી, મને તમારી ઉદાસીનતાનું કારણ જણાવા."

આ લાષણુ સાંલળી વિલાસવર્મા આર્ર્સર્યમાં લીન થઇ ગયા ને વધારે લિજ્જિત થઇ વિચાર કરવા લાગ્યા;—"અહા! આ શાંતિસેનની સજ્જનતાનાં હું શું વખાણ કરુ? મેં સંકડા અને હજારા વાર એને વગર કારણે ને વિના અપરાધે ઘણીક પીડામાં અને વિટંળણામાં નાખ્યા હશે. ભ્રાતૃલાવ એ શું છે, કે એને ને મારે કાઇ પણ જતના દેહ-સંબંધ છે કે નહિ, વગેરે કશા પણ વિચાર કર્યા વગર મેં એને અનેક વેળા અસહ્ય કુવચના કહ્યાં પણ હશે; રે મેં દુઇ, એને કેટલીક વાર મારી નાંખવાની પણ પ્રતિજ્ઞા કરી હશે; છતાં અઘાપિ પર્યત એણે લેશ માત્ર પણ રાષની નજરે મારી લણી જોયું નથી; ઉલટા આ વેળા મને આમ દુ:ખમાં ઘેરાયલા જોઈ અનેક રીતે સહાય થવાનું વચન આપી, ધીરજ આપે છે તો મારી ખાત્રી છે કે, હું સાચેસાયું એની આગળ

સર્વ કાર્યશ તે અવશ્ય એ મને સહાય પણ થશે જ. પણ રે ભાગ્ય! તે મળતાહોર છે કે, હું સદાચરણે વર્તી સત્સંકલ્પમાં દાેરાતા નથી." અને અંત્રાટલું વિચારવા છતાં પણ વિલાસવર્મા લજ્જાને લીધે કશું પણ તેને એક કેયા નહિ. તેના મુખપર ખંધુલાવ અને ક્ષમા યાચનાની છાયા

એડી તથા નેત્ર અશુજળની પ્રિત થઈ ગયાં. આવું જેઈ તે જુવાન લડાવલ કે જેના બાલવા ઉપરથી આપણે સમજ્યા છીએ કે, તે વિલાસ-થઈ ાના સાવકા લાઈ થતા હતા ને જેનું નામ, તેના અતિશય શ્રષ્ટ સ્વલાનાત્ત છાજે તેવું જ શાંતિસેન અથવા શાંતસેન હતું, તે કરુણાળ થઈ, જાવલાસની લગાલગ પાતાના ઘાડાને લઈ ગયા; અને આલિંગન કરવાની પેઠે તેના પડખામાં હાથ નાંખી વહાલથી એાલ્યા; "ગલરા મા! માસ! પ્રિયાંધુ! હું તને વચન આપું છું કે, તારા સઘળા સંકટમાં હું તને સહાય થઇશ ને પ્રાણાંત પરિશ્રમે પણ તને તેમાંથી મુક્ત કરીશ. મારી સાથેની તારી આગલી વર્તણુકને લીધે તને ખેદ થતા હશે, પણ તેમાં શું! મારા મનમાં એ વાત જ નથી. હું એવા કાઈ પણ દેષને લેખવતા જ નથી, કેમકે તું મારા નાના લાઈ હાવાથી તારા અનેક દેષ સહન કરીને પણ તારુ કલ્યાણ જ ઇચ્છવું, એ મારા સનાતન ધર્મ છે. આગલી પાછલી સર્વ વાર્તા વિસરી જ અને ગલરામણ મૂકી દઈ, જે હાય તે મને કહે. તારે નિશ્લે સમજવું કે, હું તને મારા પોતાના કરતાં જરા પણ જૂદો સમજતા નથી, તેથી તને દુ:ખ એ મને જ દુ:ખ છે. તે માટે મારી આગળ વાત કરવાને તારે કશી પણ શંકા કરવી નહિ."

આવું સાંભળી વિલાસવર્મા ગળગળા સાદે બાલ્યા; "પૂજ્ય વડીલ ખંધુ! (આવા માનથી તેણું તેને આજે જ બાલાવ્યા હતા.) શું કહું ? મતે અત્યાર પછી આ હુદયપુરમાં કિવા શારીર દેશની સીમામાં\* પણ રહેવાની આગ્રા નથી. પિતાજી મારાપર ઘણા જ કાપાયમાન થયા છે. સદાને માટે તેમણે મારા ત્યાગ કીધા છે, તેમ થવામાં હું પાતે જ દૂષિત છું. મેં પિતાજીને અનેક રીતે સંતાપવામાં કશી ન્યૂનતા રાખી નથી †

<sup>\*</sup> મનતુ મુખ્ય સ્થાન દૃદય છે, દૃદયતુ સ્થાન શરીરમા છે મનમાથી જ વિલાસ વૈભવના ઇચ્છા કામના–વિષયવાસના જન્મે છે, તેમ જ શાંતિ પણ તેમાથી જ જન્મે છે.

<sup>†</sup> ભાવાર્થ કે વિલાસે મનને ખહુ ખહેકાવ્યુ, તેનાપર ઘણા અમલ કરવા માંદ્ર્યો, યણુ મનના સ્વભાવ છે કે, ગહુ વિલાસ-વિષય ભાગાવ્યા પછા તેપર કઠાળા–અલખતે ચાડા સમયના કંઠાળા આવે છે, ત્યારે તે વિલાસને ધિક્કારે છે–તરછોડે છે અને શાંતિને ગ્રાદમાં લે છે–વિલાસ વિષયથી જ્યારે મન કઠાળે છે ત્યારે જ તે તેને દૂર કરવાને, આવેશમાં વિચાર કરે છે. શુદ્ધ મન વિલાસ–વિષયભાગેચ્છાને સદાને માટે ત્યાંગ કરે છે. અને ક્ષણુ વિરાગી મન વિષયને તરછોડે છે તથા પાછુ વિષયને આધીન થાય છે.

પરંતુ ભાઈ, આ વેળાએ મે સારી વર્તા કૃષ્ટી ચાલવા માટે તેમની આગળ દૃઢ પ્રતિજ્ઞા લીધી, તેટલું છતાં તેમણે મારું કશું ન સાંભળતાં મને એ જ આજ્ઞા કરી; 'તારે મારા રાજ્યમાં રહેવું નહિ' તેમની આજ્ઞાને આધીન થઇને તુરત જ હું ચાલી નિકળ્યા છું હું નગર મહાર નિકળીને ભાગાળે આવ્યા તો ખરા, પણ અરણ્યનાં વૃક્ષા તથા મનુષ્યા વગર સૂના માર્ગો ત્રિયા, તે જ ક્ષણે મારા મનમાં ધાસકા પડ્યો. મને વિચાર થયા કે, હવે કરવું શું તથા જવું કયાં ? મને એક દિશા સૂઝી નહિ; એટલામાં તમને આવતા તેઈ હું ખમચાયા ને મેં અહીંથી ખશી જવાના વિચાર કર્યો. પણ સદ્ભાગ્યે તેમ ન અની શકવાથી મને તમારા સમાગમ થવા પામ્યા છે. માટે હે વડીલખંધુ! હવે હું તમારે શરણે છું ને ઇચ્છું છું કે, જેમાં મારું એય હાય એવા માર્ગ મને ખતાવા." એ સાંસળી શાંતસેન કંઇક ઉત્તર આપવા જતા હતા ત્યાં તો વિલાસ પાછા બાલ્યા; "ભાઈ! તમે એમ ધારતા હશા કે, પિતાને આ આખત કંઇક સમજાવવા, પણ તેમ કરવાનું કંઇ જ પ્રયોજન નથી. હું પાતે જ હવે એવા પરવશપણામાં રહેવા ઇચ્છતા નથી. માટે તેમની આજ્ઞા માન્ય કરી, એમની રાજ્ય સીમામાંથી ઉતાવળા નીકળી જવું, એ જ સુપુત્રને વધારે યાગ્ય છે."

તેના આવા નિશ્ચય જોઇ શાંતિસેને કહ્યું; "વિલાસભાઇ! તું સર્વ વાતે ચતુર, વિદ્વાન અને પરાક્રમી છે, છતાં વચે નાના હાવાથી હમણાં તા સ્વતન્ન થવા કરતાં પિતાશ્રીના આશ્રયમાં રહે, એ જ મને વધારે ઉત્તમ લાગે છે. પરંતુ જયારે તું છેલા જ નિશ્ચયપર આવી ગયા છું તા ભલે, કંઈ ચિંતા નહિ; લણભર શાલ; હું પ્રથમ મારી માતુશ્રીની અને પછી ગુરુદેવની આત્રા લઉં, તે પછી આપણે બંને જણ સાથે નિકળીએ."

આૃટલું કહી શાતિસેન નગરમાં ગયા ને થાડાક દિવસના ગમાતરા (ગામડે/જવું તે) માટે પાતાની માતા પ્રજ્ઞાદેવીની\* આજ્ઞા લઇ શીઘ્ર

ુબમિતિપ કથામા સમજવાનું આમ છે, મનશ્રન્દ્ર તે મન અને પ્રજ્ઞા તે સદ્દર્ણદ્ધ-પ્રાણી કરી મન પ્રજ્ઞાને આધીન હોય તા શાતિને જ પામે, સત્સંકલ્પ થાય-ઉત્તમ વિચાર

મૃત્યા માનશ્રન્દ્રને વિવાહિતા છે સ્ત્રી હતી, પ્રજ્ઞાદેવી (જ્ઞાનખુદ્ધિ) અને દુર્મતિદેવી (જ્ઞાગત્યા). મનશ્રન્દ્રના સ્વભાવ ચચળ, નિડર, કાર્યાકાર્યની વૃત્તિ નહિ પીછાણનારા હોવાય પ્રથમ વિવાહિતા પ્રજ્ઞાદેવીના હત્તમ આચરાણ્યા પ્રસન્ન થયા નહિ ને પાતાની વૃત્તિન્સુખનુકળ દુર્મતિદેવી, જે માહક, વૈભવવિલાસિની, અયાગ્ય આચરાણવાળી, પ્રવૃત્તિન્યુખનુકળ દુર્મતિદેવી, જે માહક, વૈભવવિલાસિની, અયાગ્ય આચરાણવાળી, પ્રવૃત્તિના માત્ર હૈને યે યેના તાનમા લીન, તેના સાથે પરપ્યા. તે રાજ્યના સ્વભાવને અનુકૂળ પ્રમતિજ કાઈ વળાએ તો તે રાજ્યને વધારે બહેકાવતા રાજ્ય તેના દાસ થયા ને તેણે કામીને યાગ કાધા પ્રજ્ઞાના પુત્ર રાાતિરોન ને દુર્મતિના પુત્ર વિલાસ હતા.

પાછા આવી પહોંચ્યા. તેને ઉતાવળા પાછા આવેલા નઈ, વિલાર આશ્ચર્યથી બાલ્યા; "અહા લાઇ! એટલીવારમાં માતુશ્રીની તથા ગુર દેવની આગ્રા લઇને આવી પણ પહોચ્યા?" ત્યારે શાંતિસેને કહ્યું; "ના ગુરુદેવના આશ્રમ તા આણીમેર અરણ્યમાં આપણા માર્ગમાં જ આવશે માટે ચાલતી વેળા ત્યાં થઇને જઇશું. માતુશ્રી તા નગર છાડી ક્યાં પણુ ગમાતરે જવાની સ્પષ્ટ નાજ કહેતાં હતાં, પરંતુ તારા સંબંધી વાત તેમને નિવેદન કરીને કહ્યું કે, 'હું વિલાસને રાજયસીમાથી ખહાર કેાદ નિર્ભય તથા ઉત્તમ સ્થળે મૂકીને થાહા સમયમાં પાછા આવીશ;' એ સાંભળી તારા સંબંધમાં માજી ખહુ ખેદ પામ્યાં ને કશી પણ આના કાની વગર મને આજ્ઞા આપતાં જણાવ્યું કે, 'વિલાસને એકદમ કેમ એવા તરછાક્યો! રે! પુત્ર તા આળકપણાને લીધે કદાચ કુપુત્રપણું કરે, પણ તેથી પિતાએ કૃપિતાપણું જણાવી, આમ કરલું નેઇતું નહોતું. પણ હશે, જે થયું તે ખરુ. હવે તું એની સાથે જા; એ નાના છે, આજ સૂધી નગર છાડી કયાંય પણ ગયા નથી, માટે મુંઝાશે. તેથી તારામાં ને તેનામાં કશી જુદાઇ ન ગણતાં તે સુખી થાય તેમ કરજે. આમ કહેતાં માતુશ્રીનાં નેત્રમાંથી અર્શ્વ પડવા લાગ્યાં ત્યારે મારુ પણ હુદય ભરાઈ આવવાથી હું વધારે વાર ન રાકાતાં તેમના વરદહરત મારા મસ્તક ઉપર ધરાવી, તેમને વંદન કરીને ત્યાંથી પાછા કર્યો છું." આ સાંભળી વિલાસ બાલ્યા; "અહા ભાઇ! ખરેખર, આ જગતમાં હુષ્ટશિરામણિ તા માત્ર હું પાતે જ છું; મારે માટે જે આટઆટલાં હુઃખી ચયાં તે પાતાના પ્રિયપુત્રને મારી સહાયે માેકલ્યા, એવા દયાળુ માતાને થયાં તે પોતાના પ્રિયપુત્રને મારી સહાય માકલ્યા, વ્યવા દયાળુ માતાન્ય પણ, મેં મારી દુષ્ટ માતાના કહેવાથી, પજવવામાં કરી કચાસ રાખીં નથી; છતાં મારાયરના વાત્સલ્યભાવ તેમનામાંથી જરાએ ચુાછા થયા નથી, એ કેટલું બધું વંદનીય છે? વડીલબંધુ! હું સદાના તમે રા અપરાધી છું, તેને માટે હજારાહજારવાર તમારી ક્ષમા માગું છું. પ્યાય કહી, હવે શી આજ્ઞા છે?" શાંતિસને ભાલ્યા; "આલા; વિલંખ રે મેં ગુરુમહારાજના આશ્રમ આગળ આવે છે, ત્યાં તેમને વંદન કર્યાં તુરત માર્ગે પડીશું." એમ વાત કરતા કરતા અને ભાઇએ ચાલલ અમાં

આવે, અને તેને અનુસરતા પાતાના સ્વામિ-જીવાતમાનુ કલ્યાણ કરી ગર્ક અઅલખતે રૂં સ્વાભાવિક વલણ તા માયિક અસત્ અહિનું આશ્રયી ને અચળ છે. તેથે કાર્ષ સાંતિન જો મિય થતી નથી-લાન ગમતુ નથી, તે અસત્ અહિના દાસ સત્વર થવાના તે કરવાનો તે તૃષ્ણાને, આશ્રય સત્વર કરે છે! એટલે તેમાથી અસત્ સંકલ્પરત્યી વિ આ કરે જેને છે, અર્થાત્ સોગ્રુપ્યામાં તે પડે છે. પ્રદિર્દૃષ્ટ

### विश्वारण्यना शुलमतिगिरि

વિલાસવર્મા તથા શાંતિસેન અરણ્ય ભણી ચાલ્યા. કાેશેક દૂર ગયા, એટલામાં એક સુંદર વૃક્ષઘટા આવી. શાંતિસેને વિલાસવર્માને જણાવ્યું, "જો, પેલા મારા ગુરુદેવના આશ્રમ છે." આશ્રમ પાસે જતાં, અંને પર્ણકુટીમાં પેઢા. અતિ સુંદર યુષ્પવાટિકાની મધ્યમાં આવેલી એક પવિત્ર પર્ણશાળામાં મહાતમા ગુરુ મહારાજ વિરાજેલા હતા. તેમનાં દર્શન માત્રથી અનેક દુઃખ દૂર થઈ જાય તેમ હતું. સન્મુખ જતાં જ શાંતિ-સેને ગુરુદેવનાં ચરણુકમળમાં દંડવજ્ઞમસ્કાર કર્યાં; વિલાસે પણ દેખા-દેખી તેમ કહ્યું ગુરુદેવ આશીર્વચનપૂર્વક શાંતિસેનને ઉદ્દેશી બાલ્યા; "હ વૃત્સ! કેમ આજે એટલીવારમાં પાછા આવ્યા ? વળી આ જોઠે કાેેેેે છે ?" શાંતિસેને વિલાસવર્માની એાળખ આપી, તેના સળંધી સઘળા વૃત્તાંત ગુરુને નિવેદન કર્યો ને વિનતિ કરી કે, "કૃપાનાથ! આ મારા કનિષ્ઠ બંધુ વિલાસને માટે આપ એલું કાઈ ઉત્તમ સ્થાન ખતાવા. કે ત્યાં રહીને તે કલ્યાણ પામે!" એ સાંભળી ગુરુએ કહ્યું; "ભાઇ શાંતિસેન! શું તું જાણતા નથી કે, આ શારીર દેશની સીમાસંધિમાં જ વિશ્વારણ્ય\* નામે એક માટા પ્રદેશ આવેલા છે. શાભા ને સુખ માટે એ દેશનું જેટલું વર્ણુન કરીએ, તેટલું થાકુ જ છે. સઘળી શાભાઓ, સઘળી ચમ-ત્કૃતિએા, અનેક સુખ ને સાથે દુ:ખા ત્યાં વસે છે; અને અપાર વિચિત્ર-તાથી ભરપૂર છે. એમાં અનેક રાજ્યા, અપાર દેશા, અરહ્યા ને નગરા છે. તેની અંદર જેવાને જેવું જાઇએ તેવું સઘળું છે. તેમાં એક 'શુલ-માત' નામ અતિ વિસ્તીર્ણ પર્વત છે, જેના શિખરપર આવેલા સુંદર વનની શાેેેલા અવર્લુનીય છે. ત્યાં અનેક ઋષિએા, સિદ્ધો, તપસ્વીએા, ઇત્યાદિના આશ્રમાં છે તેવા કાઈ પવિત્ર આશ્રમને વિધે એને મૂકી આવ, પણ ત્યાં વિલાસે ચેતીને ચાલવું જોઇશે, એણે એ પર્વતપરથી કાઈ દિવસ નીચે ઉતરહું નહિ; કારણ કે ત્યાં ઘણીક ભૂલમૂલામણીએા છે. એ ભૂલભૂલામણીએ શોલામાં ગુલાખરૂપ છે, પણ કૈવળ વજાકંટકથી

<sup>\*</sup> વિશ્વાર્ણ્ય અથવા સંસારસાગર એ ઉભયે એક જ છે. વિશ્વરુપી અરણ્ય છતા તેમા સુખ શું, શાબા શા ? વસ્તુત વિશ્વરુપા અરશ્યમાં દુઃખ જ છે. પણ જે વિદ્યાના ઉપાસક હોય, વિવેશ હોય તે જ તે નાણે છે, અને તેયા તે તેના ત્યાગ કરી, એ અરણ્યમાં શુભમતિગરિ–સદસદ્ વિવેક ખુલ્દિવાળા પર્વત છે, જેનાપર કેપ્ટ–સર્વે ઇન્દ્રિયાને સ્વાધીન રાખનારા જ ચઢી શકે છે વિશ્વમા ચમત્કૃતિએા અનેક છે એ પ્રત્યક્ષ જ છે, શુભમિતપર શુભે-અવાળા જ રહી શકે છે એ શુભમતિગરિ ઉપર પણ ઘણી ભૂલમ્લાન્મણા કરી છે તેના અર્થ એ કે સત્ના પ્રાપ્તિના અનેક માર્ગો છે

ભરપૂર છે. ત્યાં દશ્ય થતું ઉજળું તેટહું, ફધ સમજ લું નહિ; તેમ કાઈ સાથે પ્રીતિ પણ કરવી નહિ. એણે તે! ત્યાં રહી અનેક પ્રકારની નામના મેળવીને પાછા પિતા આગળ માન સહિત આવવાની જ ઇચ્છા રાખવી.'

એ પ્રમાણે ઘણીક ચેતવણીઓ વૃંધાપી ગુરુએ મૌન ધર્યું. ત્યાર પછી ગુરુના આશીર્વાદ લઇ ખંતે રાજપુત્રો ત્યાંથી માર્ગે પડ્યા. કેટલેક દિવસે શાર્રારદેશની સીમાસંધિના વિશ્વારદ્વમાં પેઠા. એક પછી એક તેની વિચિત્રતાઓ એઇ એઇ વિલાસવર્મા તેં દિગ જ થઇ ગયા. શાંતિસેને તેને સમજવ્યા કે, "લાઇ, અત્યારથી જ જ્યારે તું આમ માહિત થઇ જાય છે, ત્યારે અહીં થોડોક સમય રહેવા પછી તો કાર્લુ જાણે કેવાએ થઇ જઇશ! ધીરજ રાખ ને ધીમે ધીમે વિવેક શિખતા જ. આ વિશ્વારદ્ધ છે. એમાં ગુરુજએ કહ્યા હતા, તેવા જ ચમત્કારા લરેલા છે. આપણે એ અધાની સાથે કશું પ્રયાજન નથી. આપણે તો પેલા શુલમતિગિરિપર જલું એઇએ. ત્યાં જઈ એકાદ મહાત્મા મુનીશ્વરના આશ્રમના શાધ કરીએ."

આ પ્રમાણે વાતચિત કરતા તેઓ શુલમતિગિરિપર ગયા. તેનાં પ્રત્યેક શિખરા નવપદ્મવ વનવૃક્ષાથી આચ્છાદિત થયેલાં હતાં. સ્થળે સ્થળે તપસ્વીચાના પુષ્ય આશ્રમા છવાઈ રહ્યા હતા. એમાંના કાઈ આશ્રમમાં વિલાસને રાખવાના શાંતિસેનના વિચાર હતા, પણ વિલા-સને તે ગમ્યું નહિ; કારણ કે તેના સ્વભાવ જ મૂળથી વિલાસી અને યથેચ્છ આચરણ કરનારા હતા. ઋષિ મુનિએ તો નીતિ, નિયમ અને ભક્તિને પંથે ચાલનારા હતા. તેઓની સાથે રહેવું એને કેમ ગમે ? સદ્યુદ્ધિની પાસે સદા જ શાંતિ રહે છે. છતાં એશે તા પાતાને રહેવા સારું એક સ્વતંત્ર આશ્રમ પસંદ કર્યો. શાંતિસેન તેને ત્યાં રાખી થાડાક ાદવસ પછી પાછા પાતાને દેશ આવવા તૈયાર થયા, ત્યારે વિલાસનું મન કચવાયું અને નેત્રમાં અશુ લાવી કહેવા લાગ્યા કે, "શું આ અરણ્યમાં મતે એકલા મુકીને તમે જશા ? પછી અહીં મારુ દાણ સગું ને કાેણ સ્તેહી ? મને રુડા માર્ગ કાણ ખતાવશે ? હું કાના આગળ મારા સુખ-દુઃખની વાત કરીશ ?" ત્યારે શાંતિસેને તેનું આશ્વાસન કરી કહ્યું; "ભાઈ, હું શું કરું? તું જાણે જ છે કે, માતુશ્રી ઘર એકલાં છે, તેમને **४** हे दा हिन्स अरतां वधारे हिन्स वीती गया हानाथी, भारा विना, તેમના દેહને જરા પછ્યુ ચેન પડતું નહિ હાય, તે નિરંતર મારી જ

<sup>•</sup> જેની વૃત્તિ વિષય-વિલાસમય ખની ગઈ છે તેને શાન્તિ ક્યાંથી ? શુભમતિ ક્યાંયી રૂચે ? નીતિ નિયમ તૈનાથી કેમ પળાય ? ઇન્દ્રિયનિગઢ શી રીતે કરી શકાય ?

વાટ જેતાં હશે. વળી ગુરુદેવને પણ મારા વિના થાડી ઘણા અગવડ પડતી હશે, તેથી હમણાં તો મારે ગયા વિના છૂટકા નથી જ; પણ થાડે થાડે અંતરે હું તારી કને આવી ખખર લેતા રહીશ. તને અહીં કાઈ જાતનું દુ:ખ નડશે નહિ, કેમકે આ સઘળા ઋષિ મુનિઓના સમૂહા વચ્ચે વસવાથી તું સદા નિર્ભય છે; છતાં પણ તારા મનને કશું સંકટ આવી પહે તા મારુ સ્મરણ કરજે, એટલે તુરત હું તારી પાસે આવી પેહોચીશ. ગુરુ મહારાજના પ્રસાદથી મને એ સ્મરણગામી-પણાંની\* અદ્ભુત શક્તિ પ્રાપ્તિ થયેલી છે. પણ જેજે, નીચના સંગ કરતા નહિ; શુલમતિગિરિ મૂકીને ક્યાંઈ જતા નહિ. સદા સદાચરણા થશે તા પ્રભુ કૃપા કરશે. પિતાનું વલણ પણ કાઈકવાર તને ઘર તેડાવવા માટે થશે. લે, હવે જય જય ગુરુદેવ!" એટલું કહી, તેને આશીર્વાદ દઈને, શાંતિસેન લાંથી પ્રસાદેવીના ઘર તરફ આવવા પાછા ક્યોં ને વિલાસવર્મા એકલા શુલમતિગિરિપર રહ્યો.

विक्षास ते विक्षास थ! यथा नाम तथा गुणः! पिताना आश्रयमां રહેતાં છેક જન્મથી માંડીને અદ્યાપિ પર્યંત જેણે નિરંતર વિલાસ અને સુખ જ ભાગવ્યાં હાય, તેનાથી આ અરણ્યમાંનાં દુ:ખ કેમ સહન થાય? વિલાસવર્મા ધીરે ધીરે પાતાની આસપાસના આશ્રમામાં જવા લાગ્યા ને એવા લાગ્યા તા ત્યાં સ્ત્રીએા, તેમ જ પુરુષાને પંહેરવા એાઠવાને વલ્કલ વસ્ત્ર, પાથરવા માટે દર્ભની ચટાઈ, ખાવામાં કંદ, મૂળ, ફળ અથવા વન-ધાન્ય (સામા અથવા નિમારના ચાખા) અને કામમાં તા તપ, અગ્નિ-હોત્ર, વેદાષ્યયનાદિક ધર્મકાર્ય; અને બાલવું મિત અને સત્ય. તે પાતાના મનમાં ખાલ્યા: "અર! આ તે કેમ સહન થાય? એ તા મહાદુ:ખ! જીવતા જીવત કારાગૃહ! મનને તા જરાએ સ્વતન્નતા મળે જ નહિ! આવા તપખપમાં તે શી મઝા ખળી છે? એમાં તે શું સુખ હશે ? કારા જાણે આ મૂર્ખાંએ આવા જ વેજામાં દહાડા પુરા કરીને, કાઇ પરલાક-જે કાઇએ નોંચા નથી, ત્યાં સુખ છે કે દુઃખ છે તે જાણ્યું નથી; માત્ર શાસ્ત્રના પાથામાં તે સમાયલું છે, તેલું અનિશ્ચિત અને કલ્પનામાંથી ઉભું કરેલું સુખ, ત્યાં જઈ લાગવવા માટે, આ જગતનું કુક્કેડ સુખ લાગવવાનું છાડી, ફાકેટમાં રખડી મરે છે! રે આખા વિશ્વારણ્યમાં સઘળે આવું જ દુઃખ કે?

<sup>\*</sup> સ્મરણગામીપણું એટલે કાઈ પણ પાતાનું પ્રીતિપૂર્વક સ્મરણ કરે ત્યા તલાલ જઈ પહોંચનું તે. જ્યારે વિષયથી અશુદ્ધ છત્ર ગભરાય છે, ક્સાય છે, ત્યારે તે સાંતિને શાહે છે.

નહિ, નહિ! કાેઇ ઠેકાેે તાેે સુખ હશે જ. માટે હું તાે જ્યાં સુખ હશે ને મનને ઇચ્છામાં આવે તેમ મહાલવાનું મળતું હશે, ત્યાં જઇશ." અનુભવ ૧ લા–માયાનું દુ:ખ!

આ જગતમાં ચિત્ત-મનની ચુંચળ વૃત્તિઓ જ સર્વ અર્થ, સર્વ સુખ અને સર્વ હુઃખનું કારણ છે, તેજ નાના પ્રકારના ઘાટા ઘડે છે; તેજ નવી નવી સૃષ્ટિ રચે છે ને તેજ તેના નાશ જાઈ સત્તમ થાય છે. માટે પ્રાજ્ઞ પુરુષાએ ચિત્તને લીણ કરવાનું કહ્યુ છે. ચિત્ત લીણ થયું કે સૌ ક્ષીણ થયું. મનાનિગ્રહ ન રાખનારના જીવનને બહુ હાર્નિ છે. મનાનિગ્રહ વિના ચિત્તશૃદ્ધિ થતી નથી; તે વિના જગતની માહિની જતી નથી ને પ્રદ્માભાવનાના ઉદ્દેભવ થતાં નથી; પ્રદ્મભાવના વગર શાંતિ થતી નથી, શાંતિ વગર ત્યાગવૃત્તિ થતી નથી, ત્યાગ વગર વૈરાગ્ય થતો નથી, વૈરાગ્ય વગર સંકલ્પ નાશ થતા નથી ને સંકલ્પ નાશ વગર માસ પ્રાપ્ત થતા નથી. પણ આ વિલાસનું ચિત્ત પ્રવૃત્તિમાં જ લાેટપાટ હતું; તેથી તે નૂતન નૂતન સંકલ્પમાં ડાેલા ખાતા હતા. તેને ઉપર પ્રમાણુ વિચાર થયા ને તેવા વિચારમાં મગ્ન થયેલા વિલાસવર્મા એક દિવસે કરતા કરતા તે ગિરિ ઉપરના વનમાંથી નિકળી, તેની તળેઠી નજીક ગયા. ત્યાં આવેલી ઘણીજ રમણીય ગુષ્પવાટિકાએામાં કરવા લાગ્યાે. કેટલીકવારે શ્રમિત થયલા હાવાથી, તે એક વૃક્ષ નીચે જરા વિશ્રામ લેવા એઠા ને વનશાભા નીરખતા આનંદ સાથે વિચાર કરવા લાગ્યા કે, "અહા! આવી રુડી શાલા ને આટલા ખધા આનંદ છતાં, તળેટીના વનમાં આવ-વાની મને શાંતિસેને, તેમજ તેના પેલા ગુરુજીએ શા માટે ના કહી, હશે? ગમે તેટલા લેલા તાય પણ આરમાન લાઇજ કેની! જેમ અને તેમ હું એકલા દુઃખમાં હિઝરાઈ મરુ, તેમાંજ એને તા મઝા! પણ એમ આ વિલાસ છેતરાય એવા મૂઢ નથી તા! હવે આપણે તા અહીં અથવા આના કરતાં પણ કાેઈ ઉત્તમ સ્થળ હશે ત્યાં જઇને રહીશું ને આનંદમાં માહલીશું." આમ વિચારની ગડમથલમાં તેની આંખાે નિદ્રાથી ઘેરાઇ, અને તે ત્યાં આગળજ આડા થવા જતા હતા, એટલામાં તેને કાને મંજીલ, મધુર અને મીઠા ગાયનના સ્વર સંભળાયા.

એ શબ્દ એટલા બધા માહક અને ચિત્રાકર્ષક હતા કે, વિલાસના કાનમાં તેના રહાકા પ્રવેશ થતાંજ તે ચડપ દેતા, કે બેઠા થયા ને વ્યાક્ર-ળની પેઠે ચારે તરફ જોવા લાગ્યા, પરંતુ કાઈ તેની દૃષ્ટિએ પડ્યું નહિ. ચામેર પચીસ પચીસ કદમ કરીને તેલે સારી પેઠે શાધ્ર કરી, પહ્યુ એ મધુર રાખ્દ કાના હતા, તે તેના જાણવામાં આવી શક્યું નહિ. એ મે હક મધુર ગાયનના આલા પથી વ્યાકુળ અને બ્રમિત સરખા થઈ ગયેલા વિલાસને તે સ્વર કાના છે, તે જાણવા માટે ઘણી આતુરતા ઉત્પન્ન થઈ. એ આખા દિવસ તે સ્વર કાના છે, તે જાણવા માટે તેણે ત્યાં જ ગાળ્યા; પણ ગાન કરતું કાઇ મળ્યું નહિ-દેખાયું નહિ. સાયંકાળ થતાં લગ્ન હૃદયે ખેદ પામતા તે પાછા પાત'ને મુકામે આવ્યા, પણ આખી રાત તેને ચન પડ્યું નહિ. એ મધુર આલાપજ એના અંતરમાં ઘર કરી રહ્યો હતે; તેથી ખીજે દિવસ પ્રાતઃકાળમાં જ તે ગિરિપરથી નીચે ઉતરી પડ્યો ને વારિકાઓમાં ચામેર લટકયા; પણ ત્યાં કાઇને ન જોવાથી, પૂર્વને સ્થાનક જઇને ખેઠા. ઘણીકવાર થઈ ગઈ. છેક મધ્યાલુ વીતીને ત્રીજે પકાર પણ થવા આવ્યા; ત્યારે પુન: પૂર્વ દિવસના આલાપ તેના સાંલળવામાં આવ્યા. તત્લાણે હવેલર તે ત્યાંથી ઉતા થયા ને એ આલાપ કયી દિશામાંથી આવે છે, તે પ્રથમ નક્કી કરીને પછી તેણે તે દિશામણી ચાલવા માંડવાં,

તે થાંડેક દૂર ગયા. ત્યાં એક નવપદ્યવ આઝઘટા આવી રહી છે અને વચમાં એક નાનું પણ વિચિત્ર કમળાથી ઢંકાયલા જળવાળું સુંદર સરાવર છે. વિલાસ ઘણું રખલ્યો હતા પણ એ દિવસમાં, આ સ્થળ તેની દૃષ્ટિએ પહ્યું નહાતું. તેના કિનારાપરના એક આસાપાલવની નીચે કાઈ સુંદર બાળા બેઠેલી હતી; તેની સખીએ અસપાસની પુષ્પલતા-આમાં કરતી હતી ને તેમને પાતાની પાસે બાલાવવા માટે આનંદમાં આવી જઇને તે આલાપ કરતી હતી; તેને જોતાં જ વિલાસવર્મા આશ્ચર્યથી ચિત્રની પેઠે સ્તખ્ધ થઈ ગયા! તે શુદ્ધિમાં આવી તેની સાથે વાતચિત કરવા સારુ નજીકમાં જવાના વિચાર કરે છે, એટલામાં તે તેને જોતાં જ તે આળા ચમકીને, "અરે આ કાેેેગુ?" એમ બાલતી સટકી ગઈ, જેનાં પુનઃ દર્શન થયાં જ નહિ. થયું. વિલાસ તાે પાછા જેવા ને તેવા જ થઈ પડ્યો. તે માટા નિઃસાસા મૂકી, પડ્તું મૂકવાની પેઠે ત્યાં જ પડ્યો ને પાતાના પ્રારખ્ધને ધિક્કારતા ખાલ્યા;-"અહા! ક્યાં મારાં પેલાં વનવાસીઓ ને ક્યાં આ સુકુમારી! એ કેટલી ખધી સુખી છે! રે! જેનાં દર્શન માત્રથી મારી આ દશા થઈ, તેવી સ્ત્રી મારે હાય તા હું કેટલા ખધા સુખી હાઉ ? એનું શરીર આહું સકામળ ને તેપર ધારણ કરવાના વસ્ત્ર લકારા પણ આટલા ખધા સુખદ છે, તા તેનાં સુખનાં સાધનામાં શું ખામી હશે કે ખરેખર આ વિશ્વારણ્યમાં (જગ-તમાં) આવી સુંદર સ્ત્રીના પતિ થવું, એના કરતાં ખીજું કાઈ માે દું

સુખ નથી; અને હું એવા ભાગ્યથી ખરેખર હીન છું, તા મારું જીવિત શા કામનું <sup>9</sup> હવે તા મારાથી આ શુભમતિગિરિયર કદી રહી શકાશે નહિ. ખસ, હવે તા અહીં જ સુકામ કરીશ! પણ એ સુકુમાર બાળા કયાં જતી રહી હશે <sup>9</sup> ગમે ત્યાં ગઈ હા, પણ કાલે પાછી આવશે; કારણ કે આ તેણીનું રમણસ્થળ હાય એમ જણાય છે." આવા નિશ્વ-યથી વિલાસવર્માએ તે આખા દિવસ તથા રાત ત્યાં જ ગાળી.

ખીજે દિવસે પ્રાતઃકાળથી તે ખાળાની વાટ જેવા મંડ્યો. આશામાં તે આશામાં તે આખા દિવસ વહી ગયા, પણુ કાઇ આવ્યું નહિ આથી તેની અવસ્થા ભારે દુઃખદ થઈ પડી. એમ જ ખીજી આખી રાત પણુ તેણે મહા વલાપાતમાં કાઢી. અહીં આવ્યા ત્યારથી એણે કશું ખાધું કે પીધું નહાતું; તેથી તેની આંખા ઉડી જતી રહી, લમણાં ખેસી ગયાં તે પેટમાં માટા ખાઢા પડ્યો. ત્રીજે દિવસ થયા, પણુ તેની આશા સફળ થઈ નહિ. પછી થાકીને તેણે વિચાર કર્યો કે, 'કાણુ જાણે તે સુંદરી અહીં ન આવતાં ખીજે સ્થળે રમવા ગઈ હશે, તા હવે મારે તેની શોધ કરવી જાઇએ.' આમ ધારીને તે પરાણે ઉભા થયા, પણ ત્રણ દિવસના ઉપવાસ થયેલા હાવાથી આંખે અંધારાં આવ્યાં; ચામેર લીલાં પીળાં દેખાવા લાગ્યાં? પણુ તેથી શું? કઈ તેની મનાવૃત્તિ જરાએ ડગવાની હતી? તે તો ક્ષણે ક્ષણે એ સુકુમારીનું જ સ્મરણ કરતાં વિશેષ અળવાન્ થઈ રહી હતી."

'અહા! વરેપ્સ!' રાજાને હદ્દેશીને ઋષિપુત્ર (ખટુક) માલ્યા, 'એ વિલાસવર્માને એક ક્ષણવાર જેવા માત્રથી તે સુકુમારીના એટલા નિર્દિ! ધ્યાસ લાગ્યા કે, જે એવા નિર્દિધ્યાસ તેણે શ્રીહરિનાં ચરણારવિન્દના કર્યો હાત, તા અવશ્ય તેને તે કૃપાળ પ્રભુના સાક્ષાત્કાર થાત, પણ એટલા સૂધી એ વાત હાય જ ક્યાંથી ક જે ચરણારવિન્દનું જગન્માતા શક્તિ નિરંતર સેવન કરે છે, ને સમર્થ મુનિગણા, ચાંગીઓ, તથા શિવ પ્રદ્માદિક જેનુ વારંત્રાર ધ્યાન ધરે છે, તે પાવન ચરણનું સ્મરણ, વિલાસ જેવા માયામાં લપટાયલા જીત્રને ક્યાંથી હાય ક અસ્તુ, પણ હવે તેનું શું થયું તે સાંભળ.

વિલાસ જેમ તેમ કરતાં ઉભા થયા ને તે સુકુમારી સુંદ રીની શાધ માટે લતાઘામાં કરવા લાગ્યા. ચાલતાં ગલતા એને અડવ ડિયાં ! આવતાં હતાં. તે ચામેર તરફડિયાં મારતા હતા અને વખતે ખાડા ટેકરા કે જાળું આંખરું આવતું તા તે સાથે અથડાઈ પણ પેડતા.

આસપાસનાં વૃક્ષામાં સહેજ શખ્દ કે ખડખડાટ સંભળાતા કે લાગલા જ એ તેણીમેર દાેટ મારતા ને ત્યાં કશું ન જોતા, એટલે નિરાશ થતા હતા. આવી રીતે ફરતાં સામે આવેલી દૂરની કુંજમાંથી પૂર્વના જેવા માહક સ્વર તેના કર્ણમાં અથડાયા; એટલું જ નહિ, પણ ક્ષણ-વાર પછી ચિત્રવિચિત્ર વસ્ત્ર પણ પવનમાં ફરકતું તેની દૃષ્ટિએ પહ્યું. એ જોતાં જ તેનામાં જાણે નવું ચૈતન્ય આવ્યું હાય તેમ અળ આવ્યું; અને માર્ગમાં શું છે, તે નિયા વગર જ, ઉચી નજરે ત્વરાથી તે દિશા ભાણી દેહિયો, પણ અડધેક જતાં જાણે માટા ભયમાં આવી પડ્યો હાય, તેવી તેણે કારમી ચીસ પાડી ને "આઁ! આઁ! ઑં! આઁ" એ શખ્દા ઉપરાંત ખીજો એક ઉદ્દગાર મુખમાંથી કાઢ, તે પહેલાં તાે એ ત્યાં ને ત્યાં અલાપ થઈ ગયા! અહીં તેની કાેણ સંભાળ લે એમ હતું ? તેનું શું થયું, તે કયાં શુમ થઈ ગયા, ને એકદમ શી માટી પીડામાં આવી પડ્યો, તે કાેણ જાણે ? કાેઈ નહિ. કાેઇને પણ તેના પત્તો લાગે તેવું નહાેતું. એક માટું કાેતર, જે આગળ એક ઘણા માટા કુવા જ હશે, તે ચામેર કાંઠાપર ઉગેલાં ઝાંખરાં તથા નાનાં ઝાડવાંથી ઢંકાઇ ગયેલા હતા. તેના ઢળતા, તેમ જ વનસ્પતિથી ઢંકાયલા કાંઠાપર થઈ તે દેાડવા જતાં તેમાં તે ઝીકાઈ પડ્યો. હર! હર! શી અવદશા! માયામાં લુખ્ધ થયેલાની ગતિ જ એ છે. એક લક્ત જને કહ્યું છે કે,-'તછ માયાસે ઇંચ પરલાેકા, મિટે સકલ ભવસંભવ શાકા!' તે ખાંડા ઘણા ભાયંકર હતા; અને ઘણા કાળના અવાવરુ હાવાથી સર્પ, વિંછી આદિ અનેક ઝેરી જીવાનાં તેમાં રહેઠાણ હતાં. અધુરામાં પૃરુ સૂર્યના પ્રકાશ પણ તેમાં પડી શકતા નહાતા. કેટલું કષ્ટ! કેટલા સંતાપ! યમરાજના ઘરની નરક્યાતનામાં ને આમાં શાે ફેર ? પરસ્ત્રીની માત્ર એક અલિલા-વાથી જ આવું કુંલિપાક નરક સમાન મહાદુ:ખ આવી પડ્યું. ત્યારે સ્ત્રીના પરિગ્રહ કરીને પછી સદા તેના સંગ થાય, તા પછી કિંશું કષ્ટ આકી રહે વારુ? પરંતુ વિષયી જનાને તા એટલાં વાના થતાં પણ તેમાંથી આસક્તિ ઉઠતી નથી તે તેનું તે જ મીઠું લાગે છે? સ્ત્રીનું મુખ, એક, ચલન વલન, એ જ તેને મીઠું લાગે છે! તેવી રીતે વિલાસ-વર્માને પણ થયું. આવા ભયંકર અંધકૂપમાં પડવા છતાં પણ તેને તે સુકુમારીની અભિલાષા માટે કંઈ પણ ખાટા વિચાર આવ્યા નહિ. તે તા ઉલટા પાતાના ભાગ્યને ધિકારવા લાગ્યા કે, 'હાય શું મારા દુર્ભોન ગ્યમાં એ સ્ક્રીરતનો લાભ થવા લખ્યા નહિ હાય ?' એટલામાં એક

માટા વિંછી તેના ખસા ઉપર પડ્યો. તેને હાથેવતી ખંખેરી નાંખવા જતાં ખલા ઉપર તથા હાથમાં એ ઠેકાણુ તેના ઝેરી ડંખ લાગ્યા. હવે તેના કષ્ટના પ્રારંભ હતા. કુવામાં પડતા વખતે આખે શરીરે સ્હારાઈ ગયા હતા ને જમીન સાથે અકળાવાથી હાડકાંના ચૂરેચૂરા થઈ ગયા હતા, તેમાં વળી આ અતિ અસહા નવી વેદના ઉભી થઈ. તેને ક્ષણ-વાર મૂર્છો આવી ગઈ. પણ થાડીવારે વેદનાની પીડા સંહેજ નરમ પડ-વાથી જરા શુદ્ધિમાં આવી, મન સાથે વિલાપ કરવા લાગ્યા કે, "રે, પિતાએ મને ત્યાગ કર્યો, છતાં શાંતિસેનનું કહેવું મે ખરાખર માન્યું હાત, અને શુભમતિગિરિપરથી હેઠો ન ઉતયોં હોત, તો મને આવું દુ:ખ સહન કરવું પડત નહિ. પણ હું પાતે જ દુષ્ટ છું. હવે અહીં મારુ કેાણુ સગું ? શાંતિસેને મને વચન આપ્યું હતું કે, હું તને દુઃખમાં સહાય થઇશ; પણ કાેેેે કાેો સહાય થાય ? તે ક્યાં ને હું ક્યાં ? હે શાંતિસેન! મારુ રક્ષણ કર. હવે મારી બીજી ગતિ નથી!" એવા છેલ્લાે નિઃધાસ નાંબીને તે ઘાડુ રુદન કરવા લાગ્યા, એટલામાં લાગલા જ તેના કર્ણમાં કાઈ જાણીતા શષ્દ સંભળાયા. "ગભરા મા! ગભરા મા, મંધુ! હું આવી પહોંચ્યા છું ને તને હમણાં જ ખહાર કાહું છુ." એમ બાલતા કાઈ ચુવાન પુરુષ તે ઢાઝરના\* કાઠાપર આવીને ઉભા રહ્યો ને કાંઠાપરનાં ઝાડવાંને પાતાની પાસેના અંકુશવંઢ ખેંચી ખેંચીને ખડ્યથી કાપી નાંખવા માંડ્યો. થાડી ક્ષણમાં કાંઠા સાફ થયા; ત્યારે કુવામાં પ્રકાશ પડતાં જ વિલાસે ઉચે જાેશું, તાે કાંઠાપર પાતાના વડીલ બધુ શાંતિસન જ ઉલેલા દેખાયા.

હવે વિલાસનાં સર્વ દુ:ખ મટી ગયાં. શાંતિસેને પાતાના અશ્વનાં અગાડી પછાડીનાં જાડાં દારડાં સાંધીને ડાઝરમાં નાંખ્યાં ને તેના છેડા ખૂબ બળથી તે વિલાસની પાસે ઝલાવીને તેવડે તેણે તેને બહાર ખેચી હવો. પછી તેનું આશ્વાસન કરી કહ્યું; "કેમ લાઇ! આટલું બધું શાને માટે? મારા અને ગુરુ મહારાજના કહેવા ઉપર તને વિશ્વાસ ન આવ્યા; પણ આ તેનું જ ફળ છે. રે બંધુ! એકદમ તને આ દશા શી રીતે પ્રાપ્ત થઈ, તે મને કહે."

લજ્જાના માર્યો વિલાસ પ્રથમ તા નીચું જોઈ રહ્યો. પણ શાંતિ-સેનના આગ્રહને લીધે ઉપર ઉપરની સર્વ વિગત કહી સંનળાવી, ત્યારે શાંતિસેન બાલ્યા; "એમ કે? ત્યારે તેં તા સુખી થવા માટે આ પ્રયત્ન કર્યો, પણ તેનું ફળ તેને આવા સુખમાં મળ્યું, નહિ વારુ? પણ ભાઈ!

<sup>\*</sup> કાંઠા પડી ગયેલા છે જેના, એવા મોટા ત્ત્રા કુવા.

"વળી એ કરતાં પણ વધારે બળવાન્ તેમ જ સ્વાભાવિક એલું દૃષ્ટાંત આપણે એક ક્ષુધાતુર મનુષ્યનું લઇએ. ક્ષુધા, એ પ્રાણી માત્રને સ્વાસાવિક દુઃખ લાગેલું છે. કાઈએક હૃષ્ટપુષ્ટ નીરાગી મનુષ્ય આનંદમાં ખીજાઓની સાથે વાતચિત કરતા હતા, એટલામાં નિત્યના સમય થવાથી તેને ક્ષધા લાગી; પણ તે વેળા કાઇ વાતની અડચણ આવી પડવાથી તેને અન પ્રાપ્ત થશું નહિ. જેમ જેમ સમય વ્યતીત થતા ગયા, તેમ તેમ તેને અધિકાધિક ક્ષુધા પીડવા લાગી; જેયી તે એટલા અકળાવા લાગ્યા, કે કાઈ વાતે ચન ુજ પહે નહિ. વધારે કહેવાથી શું ? ક્ષુધાનું દુઃખૂ કેવું છે, એ તમે પાતે જ પૃષ્ટું મારે અનુભવા કહવાયા શું ' ક્ષુધાનું દુઃખ કેલું છે, એ તમે પાતે જ પૃષ્ટું યારે અનુભવા છે તે મનુષ્યને ક્ષુધાના અતિશય દાહથી છેવટે મૂર્છો એ કે તે ગાંખે લીલાં પીળાં દેખાવા લાગ્યાં. તે ચેષ્ટારહિત થઈ ભૂમિપર લાવી યો છે, એટલામાં તેના કાઈ સહદ્દ-મિત્રને જાલ્ થવાથી એકદમ તેની પાસે આવ્યા ને તેને કિચિત શુદ્ધિમાં લાવી, તત્કાલ સ્વાદિષ્ટ્ર જિન કરાવ્યું. તે પેટપૂર જમી અતિ તૃપ્ત થયા, ત્યારે તેના મુખ-તું થી પદઅધયુક્ત એલું વચન નિકળી પડ્યું કે:— अही! धन्योऽसि मे मित्र छखं पूर्णं कृतं त्वया। લટ ત્યારે તેના ઉત્તરમાં જમાડનારે પણ તે રક્ષાેકતુ ખાકી રહેલું અર્ધ भे। ... સાં<sup>ત્રરણ</sup> પૂરુ કરતાં કર્યું કે:– d?

न सुखं कृतवानस्मि तव दुःखं गतं महत् ॥ १॥ (हहा)

<sub>અજ</sub>મનાર બાલ્યે<sup>હ</sup> દામુમ્માહનારે ઉત્તર દીધુઃ પાઇ મનાર ભાલ્યાઃ લપ્રમાડનારે ઉત્તર દીધુઃ न समार भारथाः મુ, જમાહનારે ઉત્તર દીધું: क्रिमनार भेक्षिः

જમાડનારે ઉત્તર દીધુઃ

ઉ

'પણ જો સુધા ન હાત તા, ભાવત નહિ તલ માત્ર.' 'એ મુજ મન માને નહી, સુખ કીધુ તેં સત્ય;' 'એમ હાય તા આ જમા, ભાજન માડું અત્ય.'

'અહા! મુને કેવા સુખી, કીધા તે મુજ મિત્ર!'

'સુખ મેં કંઈ કાધું નથી, પણ દુ.ખ ગયું વિચિત્ર.'

'અતિશય મુખ મુજને થયુ, ના કહે તે તુજ ભૂલ,'

'સુખ તા વરતાતું નથી, પણ દુઃખ ગયુ અતૂલ.'

'કાં નહિ ? આ ભાજન ભહું, દીધુ ભરિ શુભ પાત્ર;'

એ જોઈ, તે પુરુષ પ્રથમથી જ ખૂબ ધરાયેલા હાવાથી તે ખીજું ાં અન્નપાત્રને જોઇ તુરત કમકમી ઉઠચો ને જમાડનારના ભાલવાના અર્થ ાં તે સમજી ગયા, કે ખરેજ, આમા મને વાસ્તવિક નવું સુખ કંઇ જ થાં થયું નથી, પણ મારુ ભૂખરુપી દુઃખ ગયું, તેથી જ મને સુખ થયું હો લાગ્યું છે. તેથી જમનાર બેલ્યોઃ

'હવે મુત્રે ભાવે નહી, ન પચે થાયે રાગ;' 'હા હા, સમજ્યા, દુઃખ ગયું, નહિ કંઈ સુખ સંજોગ.' "આ જ પ્રમાણે સર્વ દુઃખ માટે સમજવાનું છે."

આ દૃષ્ટાંત પુરુ થતાં જ વિલાસવર્મા, કે જેની ચિત્તવૃત્તિ આ દુઃખના અનુભવથી તેમ જ શાંતિસેનના પ્રસંગથી પેલી સુકુમારી ભણીથી કઇક પાછી વળી હતી, તેણે કહ્યું, "માટા લાઈ, હવે ક્ષમા કરાે: પાય-સાજ્ઞ કે મિષ્ટાજા તા રહ્યું, પણ એક વનકળ સરખુંએ મેં તા ત્રણ દિવસ થયાં ચાખ્યું નથી; માટે હવે તા જવ જાય છે!" ત્યારે શાંતિ-સેને કહ્યુ, "ભાઈ, હાથનાં કર્યા જ હૈયે વાગ્યાં છે. જીવ જવામાં શું ખાકી હતું ? પણ કંઇક પ્રભુએ કૃપા કરી, તેથી જ તારુ રક્ષણ થયું છે; માટે આજથી દૃઢ પ્રતિજ્ઞા લે, કે કદી એવા નાશકારક સુખની ઇચ્છા કરીશ નહિ." એમ કહી તુરત તેને ત્યાં જ એક સુંદર વૃક્ષ વળે એસા-ડીને પાસેનાં વૃક્ષાપરથી પાકેલાં સ્વાદિષ્ટ ફળ લઈ આવ્યા ને અને જણે સાથે ખેસી, ભગવદર્પણ કરીને તે પ્રાશન કીધાં.

વિલાસનામા ચાલવાની શક્તિ નહોતી, તેથી તેને ઉચકીને શાંતિ-સેને અશ્વ ઉપર ળેસાડ્યો ને અંને વાતા કરતા કરતા શુભમતિગિરિ ભણી ચાલ્યા. આશ્રમમા પહોંચ્યા પછી શાંવિસેને કહ્યું, "ભાઈ વિલાસ! શું કરું, તને અહીં પાછા એકલાે મૂકીને જતાં મને ખહુ ખેદ થાય છે, પણ તારા સ્મરણ માત્રથી માતુશ્રીની, કિવા ગુરુ મહારાજની આજ્ઞા લીધા સિવાય જ હું અકરમાત્ અહીં આવ્યા છું, માટે મારાથી રાકાઈ શકાય તેમ નથી. પણ જતાં પૂર્વે છેલ્લી અને અગત્યની વાત હું તને એટલી જ કહું છું કે, હવે પછી તારે આ ગિરિપરથી નીચે ઉતરહું નહિ. અહીં શી વસ્તુ નથી ? કાઈ પણ વાતનું દુ:ખ ન પહે, એટલા .સારુ તા મેં તને અહીંઆં ઝિલિયાના સમાગમમાં રાખ્યા છે; નહિ તો નીચ આવેલા એ 'ભવકામ'\* પ્રદેશમાં જોઇએ તેટલાં નગરા, ગામા, અરહ્યા અને ઉપવના છે; પણ તે સઘળાં પરિણામે દુઃખરૂપ છે, જેના દાખલા તે પ્રત્યક્ષ અહુણાં જ અનુભાગ્યા છે. અહુણાં જેમાં તું કુસાચા હતા, તેના કરતાં પણ ખીજી ભૂલભૂલામણીઓ ત્યાં આગળ અનેક છે ને કાઇ વિરલ જ તેમાં કસ્યા વિના રહે છે. તને આ ઝાધ-એાની સ્પિતિ દુઃખરૂપ લાગી ને તેઓના તદન સાદા વ્યવહાર ગમ્યા

<sup>\*</sup> ભવકામ અથવા ભવરાઢ એટલે બવ જે સસાર તેના જ કામનાવાળા દેશ અર્થાત્ સસારના વાસનામય દેશ

નહિ, પશુ તે માત્ર તારામાં સારાસારના વિચાર કરવાની શક્તિ નથી, તેને લીધે જ છે. આખા વિશ્વારહ્યમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ અને દુ:ખ વગરની સ્થિતિ એમની જ છે; અને એ જ સ્થિતિ પરિણામે અવિનાશી સુખ આપનારી છે. આલાક અને પરલાક ખન્નેનું સામટું સુખ એનાથી જ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. વળી એ જખ્યાદિકાના સમાગમ કરવામાં કશા શ્રમ પહે તેમ નથી; કારણ તેઓ ઘણા સમર્થ છતાં, અહકાર, દલ, માટાઈ, અતહાપણું, નિર્દયતા ઇત્યાદિ દુર્ગુણા રહિત છે; પરમ દયાળ, માયાળુ અને નિરિલમાની છે; તેમ કાેધ, લાેલ, માહ, ઇત્યાદિ દુર્ગુણા તાે તેમનાથી સદા દ્વર જ રહે છે. તેઓ શરણે આવેલાનું સહજ રીતે કલ્યાણ કરનારા છે; માટે તેઓના જ સમાગમ કરવામાં કાળક્ષેપ કરજે. અવકાશ મળતાં હું તારી સંભાળ લેતા રહીશ." એટલું કહી જય જય ગુરુદેવ, એવી ગર્જના કરતા શાંતિસેન ત્યાંથી વિદાય થયા.

શાંતિસેનના ઉપદેશથી વિલાસને સ્મશાન વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો; અને સુખને માટે ફાંફાં મારવાં મૂકી દઈ, તુરત તા ત્યાં જ પડી રહેવા નિશ્ચય કર્યો. પ્રાતઃકાળે ગંગાપર જઈ સ્તાન સંધ્યાદિક નિત્ય કર્મ કરી આવે, કુષા લાગે ત્યારે વૃક્ષા પરથી યથેચ્છ કળા લાવી ખાય ને કરતાં ફરતાં ક્ષણવાર કાેઈ કાેઈ ઋષ્યાશ્રમમાં જઇને પણુ બેસે. ત્યાંના આશ્ર-મામાં વસતા મુનિઓ પાસે વિદ્યાર્થીઓ વેદ ભણતા ને શાસ્ત્રાનું પઠન કરતા, આનદમાં કાળ નિર્ગમન કરતા હતા. કેટલાક પ્રદ્રાવેત્તા મહા-ત્માઓ નિર્વિકદય સમાધિથી ખ્રહ્મતત્વના અપરાક્ષ અનુભવ લેતા અને જિતેન્દ્રિય તથા શાન્ત મનવાળા થઈ, અનાદિ અવિદ્યાએ કરેલા અંધ-કારના-સ્વસ્વર પથી એકતા જોઈ, નાશ કરતા હતા. તેએા શુદ્ધ સુવર્ણ-રુપ હતા. તેઓએ સત્વ, રજ અને તમરુપી મલના ત્યાંગ કરેલા હતા. ઉપાધિઓની નિવૃત્તિથી સર્વના ઉપરામવાળા પરમાત્માના સ્વરૂપ-સખસ્તપ સત્યાનંદરસના સાગરમાં નિમગ્ર થતા હતા. ઠામ ઠામ, આ પ્રમાણું તે જોતા, પરતુ તેમા તેને પ્રીતિ થતી નહિ. તેને તા સુખ બેઇતું હતું! પણ સુખ એટલે શું તે શામાં હશે, કયાં હશે, એની તેતે લેશ ખબર નહાતી; તે એકલાે પડતાે તે વેળા પેલી સુકુમારી સાંભરી આવતી, પણ તે સાથે પેલા અધારા કૂવા પણ તુરત જ સાભરી આવતા, જેથી ખિન્ન થઇને તેને એ વિચાર માંડી વાળવા પડતા. આવા અસ્વ-🕽 સ્થપણામાં તેણે કેટલાેએક કાળ નિર્ગમન કર્યો. એટલામાં પાર્છુ વળી તેને સુખ શાધવાનું એક ખીજું નિમિત્ત મળ્યું.

અનુભવ ર જો-સંસારમાં રહે પણ સાર શા?

એક દિવસે વિલાસ વનમાં આહાર માટે કળા લેવા ગયા. ત્યાંથી પાછા આવતાં માર્ગમાંના એક આશ્રમમાંથી સ્ત્રી પુરુષોના એક માટા સમાજ નિકળીને કેટલેક દૂર દેખાતા શિખરા લણી જતા તેની દૃષ્ટિએ પડ્યો. એ શું છે, તે જાણવા સારુ વિલાસ તેની સમીપમાં ગયા, તા તેના મનને અકસ્માત ચમકાવનારા પ્રસંગ ત્યાં આવી લાગ્યા. પર્વતની તળેટીની વાટિકાએમાં નિયેલી પેલી સુકુમાર ખાળા પણ ત્યાં તેના નેવામાં આવી. તે સમયે તે અનુમાન પણ કરી શકયા, કે એ સુકુ-મારી કાેેેે છે કે સમાજમાં આગળ અને પાછળ શસ્ત્રધારી પુરુષા ચાલતા હતા, તેની વચ્ચે કેટલીક સામાન્ય સ્ત્રીઓથી વિંટાયલી એક પ્રૌઢા સ્ત્રીની સાથે એ ખાળા ચાલતી હતી. એ પ્રૌઢ સ્ત્રીને જેતાં કાઈ પણ સહજં અનુમાન કરી શકે કે, તે કાેઈ રાજપત્ની હશે ને આ સ્ત્રીએા તથા પુરુષા તેનાં દાસદાસીએ હશે. વિલાસના ધારવામાં આવ્યું કે, પેલી સુક્રમારી રાજપુત્રી છે અને હું રાજપુત્ર છું, એટલે મારા અને તેના સળંધ થવા, એ કંઈ અનુગતું તા નથી જ. પણ હે દેવ! હવે મારે તેને કેવી રીતે મળતું ? તેનુ હરણ કરલું, એ જો કે ગાંધવિવાહની રુદિએ યાગ્ય છે, પણ તેમ કરવાથી તા કદાચ યુદ્ધના પ્રસંગ આવી પહે. મારી પાસે સૈન્ય કે રથાદિક કશું સાધન નથી, તેા એ કેમ ખને ? પણ કાઈ ખીજી સુક્તિથી કામ કરલું, એમ તે વિચારવા લાગ્યાે. એવા પ્રકારની સુક્તિએ। શાધવામાં વિલાસ સ્વાભાવિક રીતે જ ચતુર હતા. તુરત તેને એક યુક્તિ સૂઝી આવી પ્રથમ તેશે આડમાર્ગે જઈ સેવકામાંના એકને પૂછી જાણી, લીધું કે, તેઓના સ્વામી સંભવ નામના કાઈ દેશના રાજા છે. તે પાતાના રાજ્યમાં કરવા નિકળેલા છે અને માર્ગમાં સહજ રીતે પ્રાપ્ત થયેલા આ સત્સમાગમના લાભ લેવા સારુ જાવિઓના આશ્રમા પ્રત્યે આવી રહેલા છે. પાતાની સાથેના સૈન્યને તેણે પર્વતની તળેટી આગળ રાખ્યું છે ને રાણી તથા યુત્રી સહિત એ–પેલા શિબિરમાં મુકામ રાખી દિન રાત ઋષિઓના સમાગમ કરે છે. તેની પુત્રી વરવા યાગ્ય થયેલી હાવાથી તેણીના સમાન રૂપગુણવાળા રાજપુત્રની શાધ માટે તે અહીંથી શીઘ્ર ઉપડી જનાર છે.

વિલાસ ઘણાંક દિવસથી વનમાં વસતા હાવાથી, ખહુશઃ વનવાસી તપસ્વી જેવા તા થઈ જ રહ્યાે હતા, એટલે તેને કશું નવું કરવુ પહે તેમ ન હાતું. માત્ર માથાપરના કેશને જટાની પેઠે બાંધી વિબૂતિ આદિ વિલાસવર્મા સાથે રાજકન્યાનાં 'હાવાથી, લું આ લગ્નથી વિલાસની સાત્રિક, ત્યારે નિપૂર્ણ થઈ; તેણે તો માન્યું કે, હવે હું ખરેખરા સુખિયા શા સમૃદ્ધિ સામર છે કે, ઘણાક કાળથી જેને જેની અપેક્ષા હાય તેને માર્ચ સ્કારોને મળે ત્યારે આનંદ તો થાય છે; પણ તે વસ્તુ પરિણામે આક્રા, તે, કે નહિ એ વિચારવાનું કામ તો સુદ્ધિમાન અને વિવેકીનું જ છે. કેટલાર દિવસ સુધી તો વિલાસ તેના સસરાના (એ રાજાના) સાથમાં જ ગૃદ્ધો. તે અરસામાં પોતાની નવાઢા સ્ત્રીની સાથે જે સુખાનુલવ લેવા લાગ્યા, તે ઉપરથી તેણે શાંતિસેનના આગલા ઉપદેશાને તદ્દન ધિક્ષારી કાઢ્યા. "વિશ્વાર- ણ્યમાં સુખ જ નથી ને સુખના અભિલાય કરવા, એ જ દઃખરુપ છે," એ તેનું કહેલું તેણે તુચ્છ અને અસત્ય માન્યું.

ચાડા સમયમાં રાજાએ ત્યાંથી ઉપડવાની તૈયારી કરી ને રાજ-કન્યા વિલાસવતી વિલાસને સ્વાધીન કરીને, તે પાતાની નગરી પ્રતિ ચાલ્યા. પણ જતી વેળા તેણે કેટલાંક દાસદાસીઓ, અધ્ય, પોતાપેરી દિક સમૃદ્ધિ અને કેટલુંક દ્રવ્યાદિક આપી વિલાસને કહ્યું કે, " પણ કરે શું ? એકે ઉપાય ન હાવાથી મુંગે માઢ તેણું હુદયનગરમાં પ્રવેશ કર્યો ને પિતાને છતા થયા વગર અંતઃપુરમાં પાતાની માતા ભાગતૃષ્ણાને મળી, તેના એકાંત મહેલમાં સંતાઈ ગયા. એકઠા થયેલા રાજાઓની સેના, જેણું તેના કેઢા છાડ્યો નહાતા, તેઓએ લગાલગ તેની પછવાઢ આવી પહોંચીને હુદયનગરને ચામેરથી ઘેરી લીધું.

કંઈ પણ કારણ વગર અણુધારેલી રીતે પાતાના નગરને આમ શત્રુઓથી ઘેરાયલું જાણી, મનશ્વન્દ્ર એકાએક ગલરાઇ ગયા. આવેલા સંકટનું નિવારણ કરવા માટે કાઈ પણ ઉપાય તેને સૂઝયો નહિ. સંકટ સમયે જ પાતાના ખરા સહાયક, સુહતું; સ્નેહીના મનુષ્યતે અપ પહે છે, તે તે દૂર હાય કિવા તેને પાતે કા, દ્યા હાય તા તેને માર્ફે तेने बहु। पस्तावा थाय छे. मनश्चन्द्रे प्रथम इतद्वारा शत्रुक्याने पूछा-વ્યું કે, આમ કરવાનું કારણ શું? ત્યારે ઉત્તર ન્મળ્યું કે, વિલાસવર્મા નામે અમારા અપરાધી લ્ટારા, હૃદયનગરમાં આવી ભરાયા છે, તે અમાને સ્વાધીન કરવા, નહિ તા શુદ્ધે આવવું. મનશ્ચન્દ્ર વિસ્મય પામ્યા ને કપાળ હાથ દર્ધ માલ્યા કે, 'એ વિલાસ તા મારા યુત્ર! રે, એ દુષ્ટના, એના કુટિલ-કલેશમય સ્વભાવને લીધે મે ત્યાગ કર્યો, તાેએ તેને સાન વળી નહિ. મેં એને દ્વર કાઢચો તાેએ તેણે પાછા આવી મને સંકટમાં નાંપ્યા. હવે મારે શું કરલું? કંઇ નહિ, હવે તો તે તેનું ભાગવશે. તે દુષ્ટને માટે હું ચુહું કરી, લક્ષાવધિ જીવાના નાશ કરીશ નહિ. પણ નફ્ટ ક્યાં સતાચા હશે ?' આવા વિચાર કરીને તેની ખાળ કરાવવા માંડી, પણ કાઈ સ્થળેથી તેના પત્તા લાગ્યા નહિ. વિલાસ ઘણા દિવસ સુધી હાથ\_ લાગ્યા નહિ, તેથા શત્રુઓ કાપ્યા ને તેના પિતા તેને જાણી જોઇને છૂપાવે છે, એમ સમજ એકદમ શસ્ત્રાસ્ત્રોના મારા ચલાવવા લાગ્યા મનશ્ચન્દ્રને નિરુપાયે ચુદ્ધે ચઢવું પડ્યું, પણ ઘણા શત્રુઓના એકઠા ચયેલા ખળ આગળ તેનું શું ચાલે ? શત્રું એ એકદમ તૂટી પછ્યા. મન-શ્ચન્દ્રને પકડી કેદ કરી લેવા તૈયારીમાં હવા, એટલામાં અંતરાઈ ગયેલા મનશ્ચન્દ્રે, મન સાથે વિમાસણુ કરી માટા નિ.ધાસ નાંખ્યા કે, "હર હર! મેં કેલું અનર્થકારક કર્મ કીધું છે, કે જે દુષ્ટને હું અત્યંત પ્રિય ગણતા ને લાહ લહાવતા, તેના કુકમંથી મારે અત્યારે આવા પ્રસંગ આવ્યા છે; અને આવા અનેક સંકદામાં સિંહની પેઠે સહાય્ય થઈ શકે, એવા જે મારા જયેષ્ઠ યુત્ર, તેને મેં વગર કારણે અપ્રિય કરી દ્વર કીધા છે. હે પરમાત્મા! તે સપૂત અત્યારે હાય તા આ શત્રુઓના શા ભાર!" આટલું સ્મરણ થતાં જ સ્મરણુગામી શાંતિસેન તત્કાળ સિંહના સરખી ગર્જના કરી ત્યાં પ્રકટ થયા ને મનશ્વન્દ્રને ધીરજ આપી; પાતાના પક્ષના યાંધાઓને શૂર ચઢાવતા, શુદ્ધ કોશલ્યથી શત્રુસેન્યના પરાલવ કરવા લાગ્યા. તેનાં દિવ્ય બાણાથી શત્રુએ ત્રાહિ ત્રાહિ પાકારતા નાસાનાસ કરવા લાગ્યા. શત્રુએ પરાજય પામી હૃદય છાડીને ચાલ્યા ગયા.

સંતાઈ ગયેલા વિલાસવર્મા, કે જે પાતાના પિતાને મહોં દેખાડવા ઇચ્છતા નહાતા, તેના મનમાં તા પાતાની સ્ત્રી અને પરિવારનું શું થયું, એની જ ચિંતા થતી હતી. શાંતિસેનના પ્રતાપથી શત્રુએ નાઠા, એલું સાંભળીને ગુપ્ત રીતે રતાવે ત્યાંથી ચાલ્યા જવાના વિચાર વિલાસે કીધા; ્રેઅને પાતાના વેશ પાલડી રાત્રિને સમયે હૃદયપુર છેાલ્યું. અરણ્યમાં જતા ્રેના એક દ્વત આવી મળ્યા. તેણે સમાચાર કહ્યા કે, "વિલાસવતી મહેલમાં જ્બકલી આ મહા દુઃખથી મૃતપ્રાય થઇને રુદન કરતી પહેલી છે, શત્રું આવે તેને ઘરી લીધી છે, તથા મહેલની આસપાસ શત્રુઓના સેંક્ડા સ્વારા ર્શસ્ત્રઅંધ ક્યો કરે છે." આ વર્તમાન સાંભળી ભયભીત થયેલા વિલાસવર્મા, અરુષ્યના આડ માર્ગોમાં છુપાતા છુપાતા છેક પાતાના નગરની સમીપમાં જઈ પહોંચ્યા; પણ અંદર પેસવાની તેની જરા પણ છાતી ચાલી નહિ. શાસુઓના હાર્ય તેણે સારી પેઠે જોયા હતા ને અત્યારે વળી તે સાધન વગરના હતા. હવે શું કરહું, તેના વિચારમાં તે ઉદાસીન થઈ ગયા. દિવસ વીતી ગયા, સાંજ પડવા આવી અને રાત્રિએ શત્રુ વગેરેના આકસ્મિક ભય ન આવી પહે, તે સારુ તે એક ઉંચા વૃક્ષપર ચઢચો. ત્યાંથી પાતાનું નગર તેની દૃષ્ટિએ પડવા લાગ્યું. પાતાનું વસાવેલું આવું સુંદર નગર અત્યારે શત્રુઓના હાથમાં જઈ શૂન્યાકાર થઈ પડ્યું છે, એ નેઇ તેને ઘણા ખેદ થયા, તે એ જ વિચારમાં તે ચામેર દૃષ્ટિ ફેરવવા લાગ્યા, તા આખા નગરમાં કયાંય કથાંક શત્રુ સ્વારાના ચળકતાં ભાલાંએ સિવાય ળીજ઼ાં કંઈ દેખાતું નહાતું. સઘળાં રમ્ય મંદિરા ને ઉચા પ્રાસાદા તદ્દન નિર્જન થઈ પહ્યા હતા. તેમાં દિવસે કાગડા ઉડતા હતા. એ સઘળાની વચ્ચે સૌથી ઉચા અને સુરાાલિત પાતાના પ્રાસાદ હતા. તે પણ ઉજ્જડ હતા. આવા विपरीत हेणाव तेनाथी लिंध शंहाया निंड. ते पातानी हृष्टि ते तरक्षा પાછી ખેંચી લેવા જતા હતા, એટલામાં તે ઉચા પ્રાસાદપર ફરતી એક અબળા તેની દૃષ્ટિએ પડી. તે કાેેેે છે, એ દૂરથી પણ એાળખી શકાય તેમ ન હતું. તે સ્ત્રી કેવળ અકિંચન હતી. તેના શરીરપર માત્ર એકજ વસ્ત્ર હતું, બંને હાથમાં સૌભાગ્યનાં ચિક્ષ કંકણ ચૂડી સિવાય આખે

શરીરે કશું આભૂષણ કે અલંકાર ન હતો. તેનું શરીર ઘણું ગૌર છતાં. મુખકમલ સુકાયલું ને નેત્ર ઊંડાં જતાં રહેલાં હતાં. નિરાશ થવાથી તેનાં નેત્રામાંથી અશ્રુબિદુ ઝરતાં હતાં. થાડી પળ આમ તેમ કર્યા પછી, જે દિશા ભણી વિલાસ હતા તે દિશા ભણી તેણું દૃષ્ટિ કરી, ને વિલાસે ત્રિયું કે, એ મારી પ્રિયા વિલાસવતી છે! જેને માટે પાતે પ્રાષ્ટુ સમર્પણ કરવા તત્પર થયા હતા ને જેને લીધે આવા મહત્સંકટમાં આવી પડ્યો હતા, એ પાતાની અર્ધાગનાની આવી દુર્દશા, પાતાની દૃષ્ટિએ ત્રિઇને વિલાસને કેમ ધીરજ રહે? પણ આ વેળા તેણીનાં નેત્રમાંથી નિકળતી અશુધારાએ તે અટકાવવાને તેના કરોા ઉપાય ચાલે તેમ નહાતું. આજ ક્ષણું વિલાસવતી ડચકાં ખાતી જણાઇ ને પાતાના ઉદ્ધાર અર્થે પવિસ્તપ પસહાયકારી નોકા આવી મળવાની આશાથી એમેર આતુરતાલેર નિહાળતી દૃષ્ટિએ પડી. એવી રીતે તે ચારે દિશામાં તેઈ તેઇને થાકી ને ઘણીક વાર સૂધી કાઇ તેની દૃષ્ટિએ પડ્યું નહિ ત્યારે, નિરાશ થવાથી શેકાયેશમાં તેને મૂચ્છો આવી ગઇ, ને પ્રાસાદની ઉપર જ ધડાક દઇને પછડાઇ પડી. ઘણીક વાર સૂધી તે તે જ અવસ્થામાં પડી રહી, પણ તેનું આશ્વાસન કરવા દાસ કે દાસી કાઈ પણ આવ્યું નિહે.

કા નહીં પાવક જરી શક, કા ન સમુદ્ર સમાઈ; કા ન કરે અખલા પ્રખલ, કે હિ જગ કાલ ન ખાઈ

વિલાસવતીને પછડાતી જેતાં જ વિલાસને પણ કારી ઘા લાગ્યા હાય તેમ તેની શુદ્ધિ ઉડી ગઈ. વૃક્ષની ઝાલેલી ડાળી મૂકાઈ જવાને લીધે તે પણ તત્કાલ ઘડડડ કરતા પૃથ્વીપર જઈ પડ્યો! રાજાને સંબાન્યાને ખાત્રુક બાલ્યા, 'વરેપ્સ! જેયા આ સંસારસુખના લહાવા! ક્યાં માતપિતા, ક્યાં બંધુ, ક્યાં કુટુંખ, ક્યાં સમૃદ્ધિ, ક્યાં રાજપાટ, ક્યાં પાતાની અર્ધાંગના ને ક્યાં પાતા! આવી રીતે સઘળુ અસ્તવ્યસ્ત થઈ જવા ઉપરાંત પાતાની આટલી બધી દુર્દશા થવા છતાં પણ, વિલાસને હ્યુજી સંસારસુખ માટે કરાા અણુગમા થયા નથી. તેને તા ઉલટું, એ મહાદુ:ખમાંથી છૂટી તેવું જ પાછું માટું સુખ કાઈ ઉપાયે પ્રાપ્ત કરવાની કામના હતી. પણ તેમાંએ તે પાઇા કેવી રીતે ક્સાય છે, તે સાંભળ.'

એટલું કહી, સર્વ સભા સાંભળતાં ઋષિપુત્રે પાછું વિલાસનું વૃત્તાંત ચાલુ કર્યું. તે બાલ્યા, 'રાજા વિલાસવર્મા ભોંચપર પડ્યો તે જ વેળા યદૃ: ચ્છાથી કરતા કરતા તેના એક ચાર ત્યાં આવી પહોંચ્યા. તે જીએ છે તા વૃક્ષપરથી બીજું કાઈજ નહીં, પણ પાતાના સ્વામી વિલાસવર્મા પહેલા છે! તે ગુપાસે આવી સંભાળથી તેને ખેઠા કર્યો ને કેટલીકવારે સુદ્ધિમાં આવ્યો, ત્યારે વિલાસ તેની આગળ પાતાની એ અવસ્થાને માટે ઘણા ખેદ કરવા લાગ્યા. પણ તેનું આશ્વાસન કરી ચરે કહ્યું, "મહારાજ આ ગભરાવાના સમય નથી. ધીરજ રાખી દુઃખમાંથી છૂટ-વાના કાઈ પણ ઉપાય શાધવા, એ જ આપ્ય કર્તગ્ય છે. ખેદા થાએ! મને એક ઉપાય સૂઝ્યો છે, તે ચાગ્ય લાગે તા કામે લગાઢા" ચારનું ખાલનું સાંભળી વિલાસ જરા શાંત થયા ને તે ઉપાય કીયા, તેને માટે પૂછવા લાગ્યા. દ્વતે કહ્યું; "મહારાજ! આપના સસરાજ ઘણા સમર્થ છે, માટે તેમની પાસેથી ચાહાક સૈન્યની સાહાય્ય માગવામાં આવે તા ત્યાપણું સંકટ સહજમાં દ્વર થાય." વિલાસને આ વિચાર ચાચ્ય લાગ્યા, તેથી તુરત તે ગુ તે જ દ્વતને સન્યની સાહાય્ય માગવા સારુ દ્વર દેશ પ્રત્યે વસતા પાતાના સસરા પ્રત્યે માકહયા.

થાડાક દિવસમાં તે દ્વત એક નાનું પણ ઘણું અળવાન્ સૈન્ય પાતાની સાથે લઈ આવ્યા અને પછી વિલાસને મળ્યા મધ્ય રાત્રિના સમય હતા, તે વેળાએ તે એકાએક પાતાના નગરમાં જઈ મહેલની આસપાસ રક્ષણ કરતા સ્વારા પર ટ્રડી પડ્યો ને એક સપાટે તેઓના લાણુ વાળી નાખી, ઘણા સમયથી વિયાગદુ ખમાં પીડાતી વિલાસ-વતીને પાતાની છાયામાં પુનઃ લીધી

હવે મારે આ સ્થળે રહેલું કે નહિ, અથવા રહેલું તા રક્ષણ માટે કેવા ઉપાયા લેવા, ઇત્યાદ ખટપટમાં વિલાસ હતા, એટલામાં શતુ-રાજ્યમાં ચામેર ખબર ફેલાઈ ગઈ, એટલે શતુઓ સંપૂર્ણ બળથી સંયુક્ત થઈ એકદમ તેના પર પુનઃ ચઢી આવ્યા. તેઓના સામટા બળ આગળ વિલાસનું બળ કંઈ જ નહાતું. તેઓએ એકાએક વિલાસના નગરને ઘેરા ઘાલ્યા. તેમાંથી છૂટવાને વિલાસ સર્વ રીતે નિરુપાય થઈ ગયા. તેનાથી નાસી છુટાય તેમે નહાતું. પાતાની સેનાએ ચાડીક વાર તા ટક્કર લીધી, પણ છેવટે શત્રુઓએ મહેલમાં ઘુશી જઈ, વિલાસ તથા તેની પત્ની ખનેને પકડી બાધી લીધાં. એટલું જ નહિ, પણ તેને સારી રીતે પીડા પમાડી, યથેચ્છ પુષ્પાંજલિ પણ કીધી. ઘણાક ચાધા-એાની તા એવી જ ઇચ્છા હતી કે, એ હ્રુપ્ટને એકદમ ઠાર જ કરવા; પણ સેનાપતિઓની ઇચ્છા ન હાવાથી તેને બધન કરી સાથે લઈ ચાલ્યા. વર્ષેપસુ! આ વેળાએ વિલાસના મનની શી અવસ્થા હશે, તે તું વિચાર કર. તેના છવને છવની પડી હતી! તેણે નિશ્ચય કર્યો કે, 'હવે હું

આ કાળના મુખમાંથી ઉગરવાના નથી. પણ હાય, મારી આ અવસ્થા થવાનું કારણ શું? મારાં અપકૃત્યા જ? રે, હું એક્લા હતા, તે વેળા મારે કાઇ શત્રુ કે મિત્ર નહાતા. મારા નિર્વાહ માટે મને કશી ચિંતા નહાતી. પણ આ સ્ત્રીની ઇચ્છાથી જ મે આ સઘળું સંકટ વહારી લીધું છે. આ સંકટમાંથી મને હવે કેાલુ ખચાવશે? રે, મે મારા હિતચિંતક શાંતિસેનનું કહેલું માન્યું નહિ, પણ હવે હું શા માઢે તેની સાહાય્ય માગું? હે પ્રિયળંધુ! હવે તા તેને મુખ દેખાડવાને પણ હું ઘણા લજવાઉ છું. આ વિશ્વારણ્યમાં સર્વ સકટ, સર્વ દુ:ખ, સર્વ અનિષ્ટ, આ લાક નું અગાડતાર અને પરલાકમાંથી પાડનાર કામ છે રે રે! સ્ત્રી સર્વ કામનું મૂળ છે-સર્વ અનિષ્ટનું સાક્ષાત્ સ્વરુપ છે.'

વિલાસ મનને વિષે એવા સંતાપ કરે છે, એટલામાં શત્રુસેન વચ્ચે એક માટી ગર્જના થઈ. તત્સણે ધનું યધારી એવા એક ખળવાન્ પુરુષ ત્યાં પ્રક્ટ થયા. તેના ધનુષ્યમાંથી એક વખતે છૂટતાં વીજળી સરખાં અસંખ્ય ખાણાએ, શત્રુ યાધાઓનાં મર્મસ્થાનાને લેકી નાંખવા માંડ્યાં. સણવારમાં સઘળી લીલા ખદલાઈ ગઈ. નાસાનાસ ને ચીસાચીમ થઈ રહી. એકાએક આવું ભંગાણ પડેલું જેઈ સેનાપતિએા ગલરાયા ને સનાનીએ છત્ર લઈ નાસના લાગ્યા, પણ તેથી તેઓ ખચે તેમ નહાતું. સ્મરણગામી શાતિસેનનાં ખાણાના મારા તેઓની પછવાડે ચાલુ જ હતા. ચામર ત્રાસ વ્યાપી રહ્યો, ગલરાટ વધી ગયા. સમય વિચારી, શત્રુઓ તત્કાલ વિલાસને, શાંતિસેનને સ્વાધીન કરી નમી પડ્યા ને સલાહ કરવાને વિનિત કીધી. સંધિકરારમાં એમ ઠેયું કે, ખધાં રાજ્યોએ મળી વિલાસને અમુક રાજ્યલ ગ આપવા ને તેના કાર્યમાં આઉ આવવું નહિ. ત્ર

એવી રીતે વિલાસ ખંધનમાંથી છૂટવો ને વડીલ ખંધુ શાંતિસેનનાં સરણમાં નમી પડ્યો. શાંતિસેને તેને આગળની પેઠે અનેક દૃષ્ટાંનાથી સમજાવીને કહ્યું કે, "લાઈ, તને કહેતાં કહેતાં મારી જીમ ઘસાઈ ગઈ કે, આ વિશ્વારણ્યમાં વાસ્તવિક સુખ નથી, માત્ર સુખના આલાસરૂપ દુ:ખ જ છે. જેમ છી પમાં રૂપાની ભ્રાંતિ થાય છે, પણ તે રૂપું નથી, તેમ સંસારમાં સુખની બ્રાંતિ થાય છે, પણ સુખ નથી જ. છતાં તું સમજેતા નથી ને આવાં આવાં પ્રાણાંત સંકટોમાં આવી પડે છે તે હવે કાંઈક વિચાર કર. આજ પર્યત જે થયું તે થયું, પણ હવે પછી જે કંઈ તારી કને છે, તેટલામાં જ સંતાષ માનજે, વિશેષ સુખની તૃષ્ણા કરીશ નહિં? એટલું કહી શાંતિસેને તેને રાજ્યારૂહ કીધે. ને વિલાસ પાતાની પ્રિયપત્ની સહિત સંસારસુખના પુનઃ અનુલત્ર લેવા લાગ્યો.

#### માયાસ્વપ સંતતિ

કેટલાક સમય એમ વિષયસુણ લાગવતાં ચાલ્યા ગયા, તે જણાયા નહિ. ઘણાક દિવસથી દાં પત્ય સુખ ભાગવતાં તેના મિષ્ટ ફળરૂપ એકાદા પત્ર થવાની વિલાસને ઇન્છા થઈ જે પણ થાડા કાળમાં જાતજાતામાં ુરી પડી. એક પછી એક પાંચ પુત્રા તેને થયા \* તેએા સુવાવસ્થામાં પેંચુ આવ્યા. વિલાસ પાતાને કૃતાર્થ માનવા લાગ્યા. પરંતું વિલાસના સુત વિલાસના જેવા જ હતા! તેં એા ઘણા ઉન્મત્ત અને કાળાં કૃત્ય, क्ररनाश निवड्या अने व्यक्तियार, निर्ध्यता, प्रकाद्राह, विश्रह, धत्याँ ते નીચ કર્મોવડે વિલાસને સંતાપવા મંક્યા. પ્રથમ તેઓને માઢે ચઢાકેવી ્લાડ લડાવેલાં, એટલે હવે કશું કહેવા જાય તા સામા થવા લા સર-શિક્ષા કરે તા વિલાસવતી પણ વાત્સલ્યને લીધે તેઓનું ઉપરાહ્યું પરંતુ તેની સામી થવા લાગી. આ કારણથી પતિપત્નીના દાંપત્ય પ્રેમમાં પ્રા તે દિન વિશેષ વધવા લાગ્યા. ઘરમાં કલેશે પ્રવેશ કર્યો. રાજપુત્રા પરસ્પકીયું तेम જ पाताना पिता राज विसासवर्मा साथ, वारंवार संडासडी अरथा, લાગ્યા, અને રાજ્યમાં ળંડ ઉઠાવવા લાગ્યા. એમ કરતાં વિલાસ તેઓન્રે દખાવે ત્યારે તેને પાતપાતાના રાજ્યભાગ છૂટા પાડી આપવાનું દખાલુ<sup>ે</sup> કરવા લાગ્યા. ટંટા પતાવી દેવા માટે વિલાસે તેમ કરવાના નિશ્ચય કરીને તેઓને યાગ્ય રીતે ભાગ પાડી આપ્યા, પણ તે તેઓને રૂચતા ન થવાથી તેઓ પાતાના પિતાને કેદ કરી લેવાના અથવા તા ઠાર કરીને વંચમાંથી આડખીલી દૂર કરવાના ઠરાવપર આવી ગયા, એમ સમજને કે, તે પાતાને માટે રાજ્યના માટે ભાગ રાખીને, ખાકીનામાંથી અમને વહેંચી આપે છે, અથવા અમારાપર અંક્શ રાખવા ઇચ્છે છે. આ વિચાર તેના જાણવામાં આવતાં જ તે ગલરાયા ને છવ રક્ષણના ઉપાય શાધવા લાગ્યા. પાતાની અર્ધાંગના વિલાસવતી, કે જેને માટે પાને અપાર કબ્ટાે સહન કર્યા હતાં, તેની સાથે પણ અગ્યાનાવ થયા હતા, તેથી તેને વાત કરવા જેટલા વિસામા પણ કર્યાઈ રહ્યા નહિ. આ વેળા વીની સ્ત્રી યુત્ર, ધન, રાજ્ય, ઇત્યાદિ સર્વ સુખા, શિવકંઠમાં રહેલાં હળાહળ છેર જેવાં થઇ પડ્યાં: અને એ સર્વમાંથી હવે પાતાના દેહાતમાનું કેમ રક્ષણ કરવું એ તેને ઘણું અસદા થઈ પહ્યું. છેવટે તેણે સર્વ લાલસા છાડી દઈ શુપ્ત રીતે નાસી જવું ચાેગ્ય ધાર્યું અને કાેઈન જાણે તેવી રીતે, જેમ અંગરાજા પાતાના પુત્ર વેન અને પાતાની સ્રીના દુઃખયી

<sup>\*</sup> વિલાસમાયી ઉત્પન્ન થવારા જે પુત્રા તે કામ, કાંધ, લાભ, માહ ને મત્સર છે.

ત્રાસ પામી રાત્રિના નાસી ગયા હતા, તેમ જ રાજા વિલાસ પણ એક રાતને સમયે સદાને માટે ત્યાંથી નાઠા.

## સુખતું શાધન

નગર છાડીને તે એકાંત અરષ્ટ્રયમાં જઈ એક ઘનઘાર વૃક્ષ તળે એઠા અને અની ગયેલા અનાવથી મૂઢ અનીને, આગળ પાછળના સર્વ માં નાવા તથા પહેલાં દુ:ખાને સંભારીને ઘાઢે સાદે ખૂબ રુદન કરવા વાઉ એા. કેટલીક વારે જયારે શાંત થયા ત્યારે તેણે વિચાર કર્યો કે, લાક હા. શું આ વિધારષ્ટ્રય (સંસાર)માં ક્યાંય સુખ નહિ જ હાય શું સર્વ તેનનું કહેલું સત્ય જ હશે શે ગમે તેમ હા, પણ મને વિધાસ કેમ આ હજારા ને લાખા મનુષ્યા સુખમાં મહાલતાં દેખાય છે, તેઓ

ઓક સુખી નથી? પશુ હા, એ ઉપરથી એટલું અનુમાન કરવાનું કારણ ત્યાં છે, કે કદાચ સુખ એ દૈવાધીન હશે; તા હવે મારે મારા દૈવને ત્યાં છે, કે કદાચ સુખ એ દૈવાધીન હશે; તા હવે મારે મારા દૈવને અનુકૃલ કરવા માટે દૈવી યતન કરવા એઇએ;' આવા નિશ્ચય કરી તેલું સામરસુખ મેળવવા માટે એકાંત વનમાં જઇ, સુખના અગાધ સિન્ધુન્ય એવા શ્રીસગવાન્ શંકર પ્રસન્ન થાય, એવું ઉથ તપ આરંભ્યું. એક વસ્તુથી કંટાળેલા મનુષ્ય ખીજી વસ્તુ ઉપર એકાથ ચિત્તે જ મથન કરે છે. આ વિલાસવર્મા પણ આ સંસારમાં રહીને ઉત્દૃષ્ટ સુખ મેળવવા અનેક ગડમથલ કરી થાકેયા હતા, માટે એકાથ ચિત્તે શંકરના ભજનમાં તલીન થઇ ગયા. પ્રથમ તેણે વનકળના આહાર કરીને એક માસ તપ કર્યું; પછી યુષ્પ અને પત્ર ઉપર રહેવા માંક્યું. એ પ્રમાણે ત્રણ માસ વીત્યા પછી તેનું માત્ર જળના જ આહારથી બીજા ત્રણ માસ રહેવાના નિશ્ચય કર્યો. આવાં મહત્કષ્ટથી તેના શરીરમાંના રુધિર, માંસ અને નાહીએ કેવળ શુષ્ક થઈ ગયાં–તે માત્ર હાડકાંના માળા જ રહ્યો. એવા ઉગ્ર તપ થકી લગવાન ભતુપતિ પ્રેસન્ન થયા. તેમણે પાતાના પરિવાર સહિત ત્યાં આગળ પ્રગટ થઇને, સંસારસુખની કામનાવાળા વિલાસને સાહત ત્યાં આગળ પ્રગટ વધન, સસારહું ખેતા કામનાવાળ ખરાત કર્યા હતા. દર્શન દીધાં. વિલાસવર્મા કેવળ મૃતપ્રાય થઈ રહ્યો હતો; તેનામાં ઉઠ વાની, વિનતિ કરવાની કે બાલવાની પણ શક્તિ નહાતી શંકર લગવાને તેના પર પાતાના જટાકલાપમાંનું ગંગાજળ છાંટી, સાવધ કર્યો અને કહ્યું, ભક્ત! હું તારાપર પ્રસન્ન થયા છું, માટે તારી ઇચ્છા હાય તે વર માગ.' વિલાસવર્મા ઉમાપતિને જોઈ હવિત થયા તે હતા થઈ સાઇંગ નમસ્કાર કરી બાલ્યા, "હ પ્રભા! દેવના પણ દેવે એવા મહાદેવનાં

દર્શન આજે હું પામ્યાે, તેથી મારા પામરના ભાગ્યના પાર નથાે. હે ઈશ્વર! આપ અંતર્યામી હાવાથી સર્વના મનની વાત જાણા છાે, પરંતુ આગ્રા કરા છા માટે માગું છું. હે દેવ! આ જગતમાં સર્વને સુખ કર-નાર આપ છા તે હું સુખ પામવાની ઇચ્છા થકી અનેક પ્રયત્ના કરીને થાકચા, છતાં આપની કૃપા વિના સુખ પ્રાપ્ત કરી શકયા નથી; તેથી હવે કૃપા કરીને મને આ વિશ્વારણ્યમાંનું સર્વોત્તમ સુખ આપા!" આવાં વચન સાંભળી શંકર ખાલ્યા, 'હે રાજા! ધન, રાજ્ય, સમૃદ્ધિ, સ્ત્રી, પુત્ર, માન, મહત્તા, આયુષ્ય, વિદ્યા, ખળ, ઈત્યાદિમાંથી ઇચ્છામાં આવે તે માન, મહત્તા, આયુષ્ય, પિંઘા, હતા, કહાદ કનાલા કન્કાના આવે પ વર માગ; પરંતુ તું જે એકહું સર્વોત્તમ સુખ માગે છે, તે હું તને કેવી રીતે આપું! કારણ કે તેવું નિરાળુ સુખ આ સંસારમાં સખ્ટાએ સર-જયું જ નથી–તું જે માગે તેવુ સુખ આ સંસારમાં છે પણ નહિ; પરંતુ જે કંઈ સુખ માનવામાં આવે છે, તે માત્ર તને મે કહ્યું છે, અને તે સુખ, ધન રાજ્યાદિક સમૃદ્ધિઓને અંગે જ છે, માટે તેમાંથી તને કીયું સુખ આપું તે કહે.' લગવાન્ શંકરનાં તેવાં વચન સાંલળી રાજા ખાલ્યો, 'પ્રભા, એ અધામાં જે સર્વોત્તમ સુખ હાય તે મને આપા.' ત્યારે શિવજએ કહ્યુ, 'હે રાજન, ઇદ્રિયા થકી ગ્રહણ કરવામાં આવતાં એ વિષયસુઓ સર્વે સરખાંજ છે, અર્થોત્ એ તેના અનુભવ કરનારને સરખાજ આનંદ આપે છે. પરંતુ તટસ્થ જેનારને એ નાનાં માટાં અથવા એાછાં વત્તાં લાગે છે, તેનું કારણ તેના લાકતાની નાની માટી ચાગ્યતા (સ્થિતિ)ને લીધેજ છે. જેમ રાજાને રાણીના અને સુકરને સૂકરાના સંગ વાસ્તિવક રીતે સરખા જ આનંદ આપે છે; પરંતુ જોનારની દૃષ્ટિએ રાજાના આનંદ શ્રેષ્ઠ અને સુકરના તદ્દન તુચ્છ લાગે છે, તે માત્ર રાજાની અને સુકરની શ્રેષ્ઠ કનિષ્ઠ સ્થિતિને લીધે જ છે. માટે તને જગતમાં જેનું ને જે સુખ ઉત્તમ લાગતું હાય, તેના સરખું ને તે સુખ લક્ષે માગી લે.' ત્યારે રાજાએ કહ્યું, 'કૃપાનાથ! એવા ન ત સુખ લલ માળા લ.' ત્યાર રાજ્ય કશુ, 'કૃષાનાયા અવા ઉત્તમ સુખી કેાલુ હશે, તે મારા જાણુવામાં નથી; માટે આપની આગ્રા હાય તા હું સઘળે જોઈ આવીને આપ પાસે તે છવના જેવું સુખ માગું.' અસ્તુ, તારાં ઇચ્છિત સુખની શાધ કરીને પાછા તું આ સ્થળે આવી મારુ સ્મરણ કરજે, એટલે હું તને વર આપીશ.' એમ કહી શ્રીશંકર ભગવાન તત્કાલ ત્યાંથી અન્તધ્યોન થયા ને રાજા તેમને વંદન કરીને, જગતમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ સુખી કેાગુ છે, તેવા સુખની શાધ કરવા નિકળી પડ્યો.

#### 'અનેકાનુભવ

જાણે સપ્ટિવર્ગની ગણના કરવા માંડતા હાય, તેવી રીતે વિલાસે પ્રથમ પ્રત્યેક વર્ણનાં સુખ તપાસવા માંડ્યાં. તેમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ ઋષિ મુનિએા, કે જેઓના અનુભવ તેને શુલમતિગિરિપર થયા હતા, તે ઉપરથી તેણે ટુંકમાં જ પતાવ્યું કે, 'એ સુખ આપણા ખપનું નથી! આ વિશ્વારણ્યમાં ખ્રદ્ધાવેત્તા મુનિગણા સૌથી શ્રેષ્ઠ અને પવિત્ર કહેવાય છે; પરન્તુ તેએાના સરખું દુઃખી કાઈજ નથી. સુખનું તેા નામ પણ તેઓની પાસે નથી. ખીજાં માટાં સખ તા રહ્યાં, પણ નિરાંને ખાવા, પીવા, ખેસવા, સૂવા કે વાત કરવાના વખન પણ તેઓને મળતા નથી. તેઓ તા નિરંતર પાતાનાં કર્મો, ઉપાસનાએા, વેદાધ્યયના, જપ તપ અને યજ્ઞયાગાદિકામાં મચ્યા રહે છે. તેમનાં સ્ત્રી પુત્રાદિકની પણ એજ દશા છે. તેઓ પાતાને ગમે તેટલા સુખી માનતા હાય, કિંવા હવે પછી પરલાકાદિકમાં તેઓ તેવા સુખી થવાની આશા ભલે રાખતા હાય, પણ મારે તા એ સુખ નહિ જોઇએ. વળી અમારા ક્ષત્રિય વર્ણનું સુખ કેલું છે? તત્સંખન્ધી વિચાર કરતાં જણાય છે કે, ક્ષત્રિય રાજાઓ પ્રાદ્મણ વિના ખીજી સર્વ વર્ણો કરતાં શ્રેષ્ઠ છે, એટલું જ નહિ પરંતુ તે સઘળી પ્રજાચાપર રાજસત્તા ચલાવનારા છે; ધન, ધાન્ય, સંપત્તિ, લાવલશ્કર, દાસદાસીએા, એ સર્વ સુખનાં સાધનાના તેઓ સ્વામી છે. પણ તેઓના જેલું સુખ હું માગુ ? છૂંય! છૂંય! હું પાતે રાજ હતા કેના ? તેઓ જે સુખા ભાગવે છે, તેવાં તા સઘળા સુખસાધના મારી પાસે હતાં જ, છતાં તે અવસ્થામાંએ રાજસુખના ઝળકા કરતાં વધારે સુખ મેળવી શકયા નહાતા. અરે! એમાં સુખના તા ઝળકા જ, પણ દુઃખના તા અપાર સાગર છે! પ્રજાનું પાલન કરવામાં, તેને રાજી રાખવામાં, પર-શત્રુએાથી તથા ચારાદિક અનેક ઉપદ્રવાથી તેનું રક્ષણ કરવામાં અને તેએ પાસેથી કર વગેરે લેવામાં અનેક દુઃખા રહેલાં છે. વળી એટલાં દુઃખાેથી ધારણ કરી શકાતું રાજ્ય પણ એકલાથી સુખે ભાગવી શકાતું. નથી. તેને સાટે મારી પેઠે પાતાના કુટુંખમાં પણ ખહુ ક્લેશા ઉત્પન્ન થાય છે, જેથી છેવટે પ્રાણ તજવાના કે રાજ્ય તજવાના પ્રસંગ આવી પડે છે: માટે એ સૂખ પણ ન જોઇએ,?

આવેા નિશ્ચય કરી રાજા વિલાસવર્મા એક સાધારણ મનુષ્યના વેશે, સુખી મનુષ્યની ખાળ કરવા અનેક દેશા, નગરા, વતા, ગ્રામા અને રમ-ણીય સ્થળામાં ક્રતો ક્રતો એક માટા અને સર્વ સમૃદ્ધિથી ભરેલાં શહેરમાં જઇ ચઢચો. ત્યાં પ્રથમ તે, શહેરના માર્ગ માર્ગ અને ગલીએ ગલી કરી વળી, તેની શાલા સંપત્તિથી કેવળ આશ્ચર્ય અદિત થઈ ગયા. તેમાંનાં પ્રત્યેક મનુષ્ય અને જંતુ માત્ર અદ્દભુત સુખના અનુભવ લેતાં તેને માલમ પડ્યાં. ત્યાં પુરુષા લાવણ્યનાં પૃતળાં જ હતાં. તેઓ અતિ અમૂલ્ય અને વિચિત્ર વસ્તાલંકારા પહેરનારાં, અત્તર, કુલેલ, ચંદન, કેસર, કસ્તૂરી ઇત્ય દિ સુગંધાનું સેવન કરનારાં, નિત્ય મિષ્ટ પદાર્થોનું લેાજન કરનારાં રથ, મ્યાના, પાલખી આદિક વાહેનાથી વિચરનારાં તથા અતિ રમણીય અને સુશાભિત ભ્રંથા ભુવનામાં વસનારાં દેખાયાં. હારા હાર રંગ રાગ, નૃત્ય, ગીત અને આનંદ આનદ વર્તાઈ રહેલા તેન જેવામાં આવ્યા. તેને તા પ્રથમ એમ જ લાગ્યું કે, 'અહા! અહીં તે સર્વ જ સુખી છે! દુઃખનું નામ જ જેવામાં આવતું નથી! આ મે સુખનું જ નગર! નિ.શંક, એ તો મુજ મનને ભાવતું હામ છે. પતે હવે તો એમાં સૌથી સુખી કાેણુ છે, તેના નિશ્ચય કરીને પછી તેર, જેવા સુખના વર શંકર પાસે માગીશ.'

'હે વરેપ્સા!' મહાતમાં ખટુક માલ્યાઃ 'હરકાઈ વસ્તુ, જેમ જં<sup>સ</sup> વધારે સહવાસમાં કે ઉપયોગમા આવે, તેમ તેમ મનુષ્યને તેની મહત્તં એ છી લાગતી જાય છે ને તેનાપર અભાવે વધતો જાય છે; પછી તે જે કે ઘણી મહત્વવાળી હાય, તાપાલુ શું થયું અતિ સહવાસથી ઝીણામાં ઝીણા દેષ પણ જાણવામાં આવે છે. વિલાસને પણ એમ જ થયું. પ્રથમ તેને સઘળું સખમય લાગ્યું હતું, પણ ધીરે ધીરે તેમાં લેદ દેખાવા લાગ્યા; અને તે, મનુષ્યાની ઉપર ઉપરની સ્થિતિ જોઈ, અસ્ક જન સખી છે, આ તા મહા દુઃખિયા છે ને આ તા યાહો સખી છે, ઇત્યાદ દેખાવપરથી અનુમાન કરી શકવા લાગ્યા. પણ એમ પાતાના મનથી જ કરેલા અનુમાનવ તેની ખાત્રી થઈ નહિ, માટે ધીરે ધીરે તેણે તેવાં સખી દેખાતાં મનુષ્યાને તેએ.ના સખને માટે પૃછવાના અને ખની શકે તેટલી સ્ફામ રીતે તપાસ કરવાના આરંભ કર્યો.

### પ્રસંગ ૧ લા–સત્તા વૈભવમાં ભય

એક દિવસે વિલાસ તે નગરના રાજમાર્ગ ઉપર કરતા હતા, એવામાં માટી ધામધુમથી એક સ્વારી આવતી જોઈ. તેમાં અસંખ્ય યાેધાએા, વિચિત્ર વસ્તાલંકારાથી શણુગારાઇને, અમૂલ્ય અશ્વા ઉપર, ખુદલાં શસ્ત્રા સહિત બેઠેલા હતા. તે પ્રસંગપર ત્યાં નાનાવિધનાં વાજિ-ત્રાના દાષ થઈ રહ્યો હતા. તે સૈન્યના મધ્યમંડળમાં એક સુંદર અને નિરંતર તેમની તેવી જ છે ને તેને લીધે કાઈ નાકર ચાકર પણ ભૂલ કરી શકતા નથી. સઘળું કામ તે જાતે જ તપાસે છે-એમ કરતાં તેમને પૂરી નિદ્રા લેવાના પણ અવકાશ મળતા નથી.' વિલાસ બાલ્યા; 'ત્યારે તા તેમને માેઠું હુઃખ કહેવાય. આટલી સમૃદ્ધિ છતાં સુખે સૂવા જેટલા અવકાશ નહિ, એ શું ?' ચાકર બાલ્યા; 'જાણા જ છાની ? નાનાને નાની જંજાળ ને માેટાને માેટી. સુખે સૂવે તા બીજે દહાઉ જ દેવાળું ન કાઉ?'

એટલું કહી તે જરા ઉતાવળા ચાલવા માંડ્યો, ત્યારે વિલાસ પાતાના મન સાથે બાલ્યા; 'થયું; ભરીપૂરી પામ્યા. માટા એટલા ખાટા. બહારથી સુખી દેખાય છે તે જ; બાકી એનાં દુઃખના તા પાર નથી. એની હાલત તા ધાન કરતાંય ભૂંડી. એ તે શેઠ શાના ? એ તા પૈસાના ચાઠરા પૈસા એકઠા કરવા ને તેનું રખવાળું કરવા જ જન્મેલા જનને સ્વપ્તે પણ સુખ નહિ. એલું સુખ મારે જોઇતું નથી. મને તા ઉપાધ રહિત અખંડિત સુખ જોઇએ છીએ.' એમ વિચારતા તે ત્યાંથી પાછા વળ્યા.

હવે વિલાસને દ્રવ્ય અને માટાઈ ઉપર તિરસ્કાર છૂટયો; તેથી તેમાં સુખ છે જ નહિ, એમ સમજી તે સાધારણ સ્થિતિનાં મનુષ્યા ભાષી અવલાકન કરવા લાગ્યા.

પ્રસંગ ૩ જો-પરણલાને પીડા તે કુંવારાને કાેડ

વિલાસે એક રાત્રે ક્રરતા એક લક્ષ્પક્ઠ જીવાનને સુંદર પાશાક પહેન્ રીને તંખાળીની દુકાન આગળ હિલેલા જોયા. તેના દેખાવ ઉપરથી ખુલ્લું જણાતું હતું કે, તે નીરાગી ને ચિતારહિત હતો. ને તેને કાઇની પણ પરવા ન હતી. તંખાળીએ તેને આદરથી આસન આપી ખેસાક્યો ને ઉત્તમ પ્રકારનું બીડું કરી આપ્યું. એટલામાં તેના કાઈ એલાબીતો ત્યાં થઇને જતા હતા, તેને પણ તેણે પાતાની પાસે ખાલાવી ખેસાક્યો ને પાનબીડું અપાન્યું. પછી નિર્સિતપણે તેઓ ગપાટા મારતા સુખમાં મગ્ન જણાયા. વિલાસ છેટેથી આ સઘળું જોયા કરતા હતે. તેને લાગ્યું કે, આ લઠીએ જ સુખી છે ને તેના પેલા મિત્ર પણ સુખી છે. પાતાના મનની ખાત્રી કરવા તે, તેઓની નજીક જઈ એક કારે ગ્રમ રીતે હિલેક રહ્યો. એટલામાં તે જીવાન બાલ્યા; 'કેમ લાઈ, હમણાં મળતાં જ નથી? પેલી વાતનું શું કીધુ?' ત્યારે તે મિત્રે ઉત્તર દીધું, 'ભાઈ, શું કરવા ઉતા-વળ કરા છા? ધીરે ધીરે સૌ સારાં વાનાં થશે. સગપણના કામમાં હતાવળ કરે કેમ બને?' એ સાંલળી તેણે કહ્યું, 'પણ લાઈ, તે વિના મારી કેવી દશા થાય છે, એ તમે જાણા હા? જયારથી તેને જોઈ છે, ત્યારથી નિદ્રા આવતી નથી, કે અજ્ઞ ભાવતું નથી. એ તો હરકાઈ ઉપાયથી લગ્ન થશે ત્યારેજ મને ચેન પડશે; ગૃહસ્થાશ્રમ કરવા તા તેની શ્રી સાથે જ કરવા, નહિ તો ખ્રદ્માચર્થમાં આયુષ્ય પૂરુ કરતું, એ જ ઉત્તમ. તમે પણ ગૃહસ્થાશ્રમી થયા ત્યારે જ સુખી છા, નહિ તા આગળ શું કહેતા હતા?' એ સાંભળી તેના મિત્ર કપાળ હાથ દઈ બાલ્યા; 'ભાઈ, શું કહું? લાકડાના લાડુ ખાય તે પણ પસ્તાય ને ન ખાય તે પણ પસ્તાય. જયાં સુધી લગ્ન નહાતું થયું ત્યાં સુધી તમારી પેઠે જ મને લાગતું હતું કે, જે કંઈ સુખ છે, તે પરણીને સંસારસુખ ભાગની, પુત્રાને લાડ લડાવી, પરણાવવા પાયવામાં છે; પણ હવે સવે મનારથ પૂરા થયા. જેમ કાઈ માટા કેદી હાય, તેની પેઠે અનેક પ્રકારની સંસારી ખેડીઓથી હું તદ્દન કેદી થઈ પડ્યા છું. શું કર. શાસ્ત્રની આગ્રાને માન આપતું પડે છે, નહિ તા એ સઘળા પ્રપંત્રને (દરખાર શ્રી પુત્રાદિ સર્વને) એકદમ છાડી દઇને ત્યાગી થઈ જાત.' આટલેથી જ કંટાળીને વિલાસ બાલ્યો; 'અરે! આ તો ખંને મહા-

આટલેથી જ કંટાળીને વિલાસ ભાલ્યો; 'અરે! આ તા ખંને મહા-દુઃખિયા દેખાય છે! એકને ન પરણવાનું દુઃખ છે, બીજાને પરણવાની પીડા છે. રે સુખ! તું કયાં છેં!' એમ કહેતા નિઃસાસા નાંખીને ત્યાંથી ચાલતા થયા ને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'ખરેખર આ બે જણની વાત ઉપરથી તા એમ લાગે છે કે, ગૃહસ્થાશ્રમમાં કાઈ જરાએ સુખી નથી. માટે સંસારના ત્યાગ કરી, ઉપાધિરહિત થવામાં જ સુખ સમાયલું હશે.'

પ્રસંગ ૪ થા-સંન્યાસીને શું સુખ?

આવા વિચારથી તેણું સંન્યાસીઓના મઠા, પર્ણકુટીઓ અને મંદિરા તપાસવા માંક્યાં, પણ ત્યાંથી તે કંઈ સાર શાધી લાગ્યા નહિ. એક દિવસે કરતાં કરતાં રાજમાર્ગપર એક સંન્યાસીને જતા જોયો. તેના એક હાથમાં દંડ ને એક હાથમાં જળયા ભરેલું કમંડલ હતું. લજ્ રક્ષણાર્થે માત્ર એક કાપાન ઉપર વિંટાળેલા ભગવા વસ્તના એક કટકા સિવાય બીજું કંઈ વસ્ત્ર તેની પાસે નહાતું; તે મુખેયા પ્રણુવશષ્દના જપ જપતા ને એકાચ હૃષ્ટિ રાખીને ચાલ્યા જતા હતા. લોકા માર્ગમાં પ્રણામ કર્યા જતા હતા, તેઓ પ્રત્યે તે "નારાયણુ નારાયણુ" એલું પ્રતિવચન ઉચ્ચારતા હતા. વિલાસે વિચાર્યુ, કે આ સુખી ખરા. એને કશી સ્પૃહા જણાતા નથી, ત્યારે ઉપાધિ તા હાય જ શાની? આમ ધારી તે ઘણેક સૂધી તેની પછત્રાહે પછવાઢે ગયા. એવામા એક માહાદ્યાના નાકા આગળ સ્વામી જરાક ઉભા રહ્યા કે, તુરત એ ડેવત્ કરીને બાલ્યા; 'મહારાજ!

કહા આ જગતમાંનાં દુઃખાથી ત્રાસ પામેલાને સુખરૂપ માર્ગ કીયા ! સ્વામી બાલ્યા; 'સંન્યસ્ત સમાન ઉત્તમ માર્ગ બીજો નથી. એ વં સંસારની સર્વ ઉપાધિથી મુક્ત થવાય છે ને પરમ પદની પ્રાપ્તિ થાર છે.' વિલાસ બાલ્યો; 'જો એમ છે તો મારે એ સંબંધી કેટલીક વિગત જાણવી છે. કારણ હું પણ'-એટલું વાકય પૂરું થતાં થતાં તો સ્વામી ત્યાંથી ચાલવા માંડ્યા ને બાલ્યા કે; 'ભાઈ, તે વાત પછી; હુમણાં તો મારે ભિક્ષાર્ય જલું જોઇએ. કાલે આખો દિવસ ભિક્ષા મળી ન હાવાથી ઉપવાસ થયા છે તે આજ પણ મધ્યાદ્ધ થયા છતાં હજા કેકાશું નથી. માટે સમય વટી જશે, તેા કયાંય પત્તો લાગશે નહિ! તું બીજે પ્રસંગે મારે આશ્રમે આવજે.'

'હરિ હરિ! અહીં તો વળી દુઃખના માટા ડુંગરા દેખાય છે! વિલાસ પાતાના મનમાં બાલ્યા, 'આ સંન્યાસને વિષે તા મંગળાચરણ-માંજ ખાવાના વાંધા! પેટને માટે નિત્ય ઉઠીને પારદી આશા! એટલું છતાંય સ્વામીજી વળી સંન્યાસ સમાન સુખ જ સમજતા નથી. થયું, અહીં પણ ભરીપુરી પામ્યા!'

'હે વરેપ્સુ!' ખટુક ખાલ્યાઃ એવી રીતે વિલાસવર્મા સર્વ દેકાણું કરી કરી અસખ્યાત પ્રયત્ના કરીને બ્રાહ્મણાદિક ચારે વર્ણાં, બ્રહ્મચર્યાં દિક ચારે આશ્રમા અને ખીજી પ્રત્યેક જાતિનાં અસંખ્ય મનુષ્યાની દિશ્વતિ જોઈ જોઇને ચાકયા; પણ તેમાં કાઇજ તેને સુખી જણાયું નહિ. આથી તે નિરાશ થઇને મનમાં ખબડ્યો, 'હું ધારુ છું, કે આ નરજાતિજ દુ ખરુષ ઉત્પન્ન થયેલી છે, પણ સ્ત્રી જાત તેમાં નહિ હાય; કેમકે પુરુષને માથે તા સંસારના સઘળા ખાજી હાય છે; પણ સ્ત્રીઓને કાંધે પુરુષ કમાય ને તેઓને તા ખાઇ પી તાગડધિશા જ કરવાનાં છે; માટે સ્ત્રીઓ જ ખરેખરી સુખની લાગવનારીઓ હાવી જોઇએ તેઓને રળવા ખપવાની કશી ચિંતા હાતી નથી. પુરુષની કમાણી ઉપર માજ માણવાની હાય છે. પુરુષ એ તા સ્ત્રીના એક પ્રકારના નાકર જ છે, સ્ત્રીના સુખનું એક સાધાન છે, માટે સ્ત્રીઓને જ સુખ હાલું જોઇએ, એમાં સશય નહિ. જો રામા હાય, સાથે રમા (લક્ષ્મી) હાય, વિનય અને ખુહિશાળી પુત્રા હાય, પુત્રાને ત્યાં પણ સંતતિ હાય તા તેથી વિશેષ સુખ કયાં મળે શિયદે સંસારમાં ખરી તા સ્ત્રીઓ જ સુખી છે.'

પ્રસંગ પ મા–દુ:ખી સ્ત્રીએનનું મંડળ

એવા નિશ્ચયથી કરતા કરતા વિલાસ એકવાર એક દેવાલય આગળ હિલા હતા. એવામાં અનેક પુરુષે મનથા લટકાળી સુંદરીઓનાં ટાળેટાળાં

દર્શન કરવા જતાં અને આવતાં તેની દૃષ્ટિએ પડ્યાં. થાડીક વારમાં દેવાન લયમાંથી દર્શન કરી એક ટાળું ખહાર આવ્યું, જેમાં સઘળી સ્ત્રીએ જ હતી. તેઓનાં લાવણ્ય અને સ્વરુપ સોંદર્યથી ચકિત થઈ ગયેલા વિલાસ. તેઓને જાતા જાતા પછવાઉ પછવાઉ ચાલ્યા. તેઓનું મંદ મંદ હાસ્યં, મીઠી વાણી અને ધીમી ધીમી વાતચિત ઉપરથી વિલાસ મનમાં દહેવા લાગ્યા કે, 'અહા ! પરમેશ્વરે સુખને તા ખરે આ અી જાતમાં જ લાવીને વસાવ્યું છે. આમાંની કાઇના મુખ ઉપર કિંચિત્ પણ દુ:ખની લાગણી દેખાતી નથી. વળી તેઓ પાતે સુખી છે, એટલુંજ નહિ, પણ ઋપસોંદર્યને લીધે તેઓ <mark>ખીજાઓનાં મનને પ</mark>ણ પાતાના ભણી આકર્ષવામાં અહાભાગ્ય માને છે. વાહ! હવે મને સુખના પત્તો લાગ્યા ખરા!' એટલામાં તેમાંની એક સ્ત્રીને જરા કતાવળે પગ ઉપાડતી જોઈ ખીજીને બાલતી સાલળી; 'કેસ કૃષ્ણા! કઈ અમારી સાથે ન ગમ્યું કે <sup>9</sup>' તે વચન સાંલળી કૃષ્ણા જરા હુંસોને ખાલી, 'એમ કઈ હાય ળહેન, પણ જાણા જ છાની, સાંજ મડવા આવી છે ને પુરુષાને ઘેર આવવાની વેળા થઇ છે, એટલે આપણે આપણું સંભાળનુંની ?' ત્યારે ખીજી એક બાલી; 'ઓહા!! પતિપનાતાં તા તમે એકલાંજ હેશા; સૌને ઘરમાં પુરુષા છે ને સૌને ઘરમાં કામ પણ છે, પણ તમારા જેટલી તાળેદારી તા કાઈ સ્થળે જોઈ નથી.' એ સાંભળી પ્રથમનીએ ઉત્તર દીધું; 'એ શું બાલ્યાં ખહેન! તાબેદારી તા ખરી જ તા! સ્ત્રી તા પુરુષની તાખેદાર છેજ! એના વઉ તા આપણ છવતર છે. પુરુષ વિનાની સ્ત્રી તાે માથા વગરની પાઘડી સરખી છે. આખા દહાઉા ધંધા કરી અળ્યાઝળ્યા ઘેર આવે તેઓને માટે આપણે એટલી કાળજ નહિ રાખવી જોઇએ કે ? એમ નથી હાતું ત્યાં, જૂઓની, ઘણેક કેકાં કિજયા, ટંટા, મારફાડ, રડાક્ષ્ટા ને દુઃખના ગાંસડા જ હાય છે.' તેવામાં એક જરા ઉમ્મરે પહોંચેલી સ્ત્રી બાલી: 'હાસ્તા બાઈ! તાએ-દાર તા હજારવાર. તેના વઉ આપણે ને આપણાવઉ તે.' એ સાંલળી તે સ્ત્રી ખુદી પડીને ચાલતી થઈ, એટર્લ ખીજીઓએ પણ ઉતાવળે ચાલવા માંક્યું. ત્યારે તેમાંથી એક સ્ત્રી પાછળ, પડી ગઈ. એને જાઈ પેલી ઉમ્મરે પહોંચેલી અી બાલી: 'બેટા, ધીરે ધીરે આવ, સો ખેરાં છેા જતાં, આપણે ધીમ ધીમ જઇશું ' એ સાંલળી ખીજ સ્ત્રીએ પણ ઉભી રહીને પૃછવા લાગી: 'કેમ બાઈ! એને પેટ એાધાન છે, નહિ ? કેટલા માસ થયા ? અત્યારથી આટલી ખધી અશક્ત કેમ થઇ ગઇ છે?' ત્યારે તે આધેડ સ્ત્રી આંખમાં આંસુ લાવીને ખાલીઃ 'ખાઈ શું કરીએ ? પ્રભુની મરછ. એકવાર

કહા આ જગતમાંનાં દુ:ખાથી ત્રાસ પામેલાને સુખરૂપ માર્ગ કીયા ?' સ્વામી બાલ્યા; 'સંન્યસ્ત સમાન ઉત્તમ માર્ગ બીજા નથી. એ વર્ડ સંસારની સર્વ ઉપાધિથી મુક્ત થવાય છે ને પરમ પદની પ્રાપ્તિ થાય છે.' વિલાસ બાલ્યા; 'જો એમ છે તો મારે એ સંબંધી કેટલીક વિગત જાણવી છે. કારણ હું પણ'-એટલું વાકય પૂરું થતાં થતાં તા સ્વામી ત્યાંથી ચાલવા માંડ્યા ને બાલ્યા કે; 'ભાઈ, તે વાત પછી; હમણાં તા મારે ભિક્ષાયેં જવું જોઇએ. કાલે આખા દિવસ ભિક્ષા મળી ન હાવાથી ઉપવાસ થયા છે ને આજ પણ મધ્યાલું થયા છતાં હજી ઠેકાશું નથી. માટે સમય વટી જશે, તા કયાંય પત્તો લાગશે નહી! તું બીજે પ્રસંગે મારે આશ્રમે આવજે.'

'હરિ હરિ! અહીં તો વળી દુ:ખના માટા હુંગરા દેખાય છે!' વિલાસ પાતાના મનમાં ખાલ્યા, 'આ સંન્યાસને વિષે તો મંગળાચરણનાં જ ખાવાના વાંધા! પેટને માટે નિત્ય ઉઠીને પારકી આશા! એ ' છતાંય સ્વામીજ વળી સંન્યાસ સમાન સુખ જ સમજતાના છે, દીકરા ખાવી પણ ભરીપની પારુખ!' વર્ષ પ્રભે લાવશે; પણ મારા એવી અલાગણી, જે દીકરાનું મહા જ નહિ જેતી હાય, તેના દુ:ખના કંઈ પાર હશે વારું! શું કરીએ, સાત સાત છાકરીના પથરા ઉપરા- ઉપરી થયા, તાપણ પ્રભુએ હજ એક પુત્રની આશા કરાવી નથી.'

એટહું ખાલતાં તેની આંખમાં ઝળઝળયાં આવી ગયાં, ત્યારે વળી તેની સામે ઉલેલી એક સ્ત્રી માટા નિઃસાસા નાંખી ખાલીઃ 'ખહેન, શાને એટલાં કચવાઓ છાં ? પેટ છે તા કાઈ દહાડા પ્રભુ મીઠું માતું કરાવશે; પણ મારા જેવી અભાગણી, કે જેની કુખે તાળું જ દેવાયું હશે, તેના દિવસ કેમ જતા હશે વારુ? સવારે ઉઠીને કાઈ મહોં પણ ન ન્યૂએ કે નામ પણ ન લે, એવા પાપીના તે કંઈ અવવાર છે?'

એમ કહીને તે રહી પહી, ત્યારે તેને ધીરજ આપતાં પેલી આધેડ સ્ત્રી બાલી: 'બાઇ, શા માટે એટલું દુઃખ ધરા છા? હુલું કંઈ ઘરડાં થઈ ગયાં નથી. ધીરજનાં ફળ મીઠાં છે. જેન્તરી નીતિ સારો છે, તા કાલે પ્રલ્ સારા દિવસ દેખાહશે. અમારી જેકાણીને પચાસ વર્ષ પરમેશ્વરે દીકરા આપ્યા. પણ આ ખિચારી દુઃખવશાના (એ નામની સ્ત્રી હતી તેના સામે હાથ કરીને બાલી) દુઃખની તા હદ ગણાની? બિચારીએ ધણીના હાથ અલ્યા છે તે જ માફ. આજ પંદર વર્ષ થયાં ઘેર તેડતા જ નથી. કહ્યાં સાવે એના કરતાં તમે કેટલાં સારાં છા? માટે બાઈ, સાસરાના ને માવીતરના કુળની લાજને સાચવી સખૂરીયી રહેવું, એ જ આપણું કામ

દર્શન કરવા જતાં અને આવતાં તેની દૃષ્ટિએ પડ્યાં. શાડીક વારમાં દેવાન્લયમાંથી દર્શન કરી એક ટાળું ખહાર આવ્યું, જેમાં સઘળી સ્ત્રીએ જ હતી. તેઓનાં લાવણ્ય અને સ્વરૂપ સોંદર્યથી ચકિત થઈ ગયેલા વિલાસ, તેઓને જોતા જોતા પછવાં પછવાં ચારયા. તેઓનું મંદ મંદ હાસ્ય, મીઠી વાણી અને ધીમી ધીમી વાતચિત ઉપરથી વિલાસ મનમાં કહેવા લાગ્યા કે, 'અહાં! પરમેશ્વરે સુખને તા ખરે આ સ્ત્રી જાતમાં જ લાવીને વસાવ્યું છે. આમાંની કાઇના મુખ ઉપર કિંચિત્ પણ દુઃખની લાગણી દેખાતી નથી. વળી તેઓ પાતે સુખી છે, એટલું જ નહિ, પણ રૂપસાંદર્યને લીધે તેઓ બીજાઓનાં મનને પણ પાતાના લણી આકર્ષવામાં અહાલાગ્ય માને છે. વાહ! હવે મને સુખના પત્તો લાગ્યા ખરા!' એટલામાં તેમાંની એક સ્ત્રીને જરા ઉતાવળે પગ ઉપાડતી જોઈ બીજીને બાલતી સાંલળી; પરેમ કુષ્યા! કઈ અમારી સાથે ન ગમ્યું કે?' તે વચન સાંલળી કૃષ્ણા

પેટ્સ કૃષ્ણા! કઈ અમારી સાથે ન ગમ્યું કે ?' તે વચન સાંલળી કૃષ્ણા પેત્ર બાલી, 'એમ કઈ હાય ખહેન, પણ જાણા જ છાની, સાંજ એક વેળા પારું કર્યા આવવાની ગળા થઇ છે, એટલે માં પેંચ જરથી આઠ વર્ષ સુધીની હુમ. ત્યા દર્શ ખાર બાળાઇ. ત્યનનાં તેન દ્વાં આવ્યાં. એએાની કીડા ખહુ નિર્દોષ અને મનાહેર લાગવાથ કે જઇને તે હતા રહ્યો ને તે શું કરે છે, તે એકચિત્તે જોવા લાગ્યા. એક બાળક હાથમાં સુંદર રમકડું લઇને આવ્યા. તે જોઈ પાતા કને

યુ નહિ હાવાથી ખીજાં ખાળકા આતુરતાથી તેના લણી જોવા લાગ્યાં. અને એક તા દાંડીને રડતાં રડતાં પાતાની માતાને ખાલાવી આણીને તેવું રમકડું લાવી આપવા માટે પજવવા માંડી. સમજાવવા છતાં તે ખાળક ઘણું રક્યો, ત્યારે માએ તેને મારવા માંડ્યો ને ઘસડીને ઘેર લઈ ગઈ.

એટલામાં ખીજા એક ખાળક કંઈ સ્વાદિષ્ઠ પદાર્થ ખાતા ખાતા ત્યાં આવી તે ખીજાઓ તે જોઈ લલચાયાં, ત્યારે તેઓને થોડા થોડા આપવા જતા હતા, એ છેટેથી જોઈ તેની માતા ઘરમાંથી ખાલી: 'અલ્યા ગાપાળ, છાકરાઓને વહેંચી આપવા સારુ તને ખાવાનું આપ્યું છે કે? ચાલ આમ આવ; તારા આપને આવવા દે; પછી તારી વાત છે.' પિતાનું નામ સાંભળતાં જ તે છાકરા ડરીને ઘરમાં ચાલ્યા ગયા.

ત્યારે વળી એક ત્રીજા છે કરાને કેર્પુંએ હાંક મારી; 'કેમ અલ્યા ગાવિન્દ, હવે ક્યાં સુધી રમશે ? રમતાં વરાતા નથી કે શું ? ચાલ ઘેર આવ; બહારને બહાર રખક્યા કરે છે, તેથી ભીનામાં શરદી થઈ જશે.' તુરત નીચું મહોં કરીને તે બાળક ઘેર દોડી ગયા. એટલામાં વળી એક છેાકરાતે કાઇએ બાલાવ્યા; 'હરિ, એા હરિ! પાઠ તૈયાર કર્યા વગર જ રમવા દોડી ગયા કે? ગાખતાં ગહોંડું દુઃખતું હશે કેમ ? ગુરુજીને શા ઉત્તર આપીશ ?' આનંદે ખેલી રહેલા તે છાકરા એકદમ ચિતાતુર થઈ ગયા તે રમત છાડી જતા રહ્યો.

એટલામાં છે ચાર બાળકા હાથમાં પાટી યુસ્તકા લઇને ત્યાં આગળ થઈ જતા જણાયા. તેઓને જેતાં જ આ રમનારા સર્વ બાળકા આલ્યાઃ 'અરે આજ તાે ખહુ માેડું થઈ ગયું, શાળાના સમય વટી ગયા, ગુરુજી મારશે, ચાલા જલદી!' એમ બાલતા ટપાટપ ઉભા થયા ને અન છેાડી ચાલતા થયા.

આંગુઆ સર્વે તેઈ વિલાસ તદ્દન નિરાશ થયા. તે બાલ્યા: 'અરે આ નહીં બાળકાના જીવને પણ જંપીને બેસવા જેટલું કે યથેચ્છ ક્રીડા ત્રત્ને જેટલું સુખ નથી, ત્યારે સુખ તે ક્યાં હશે ?'

પ્રસંગ ૭ મા-ફુવારિકાએના કકળાટ

એ એટલામાં તેણે આગળ જતાં કેટલીક કન્યાઓને આનંદલેર ચાલી चेती किंधी नालुक अने विचित्र वस्त्रालंकाराथी शख्गारायदी आ कन्यासा ;વકન્યાએાના જેવી શાભતી હતી. તેઓની પાછળ પાછળ તે ચાલતા હતા; તેવામાં એક બાલી: 'બહેના, જરા ઉતાવળાં ચાલાની, માહું થશે તા મારી માતા ખીજવારો.' ત્યારે બીજી બાલી: 'કેમ બહેન, એટલું બધું શું કામ છે ?' પહેલીએ ઉત્તર દીધું, કેમ વળી વાસીદું કાઢવું, લાેટા વાસણ માંજવાં, અને ચૂલા અબાટ કરવા, બધું હું જ કરું હુંની ર એક ફક્ત રસાઈ આવડતા નથી, પણ મારી મા રાંધતી વેળા પાસે બેસાડી તે શીખવે છે. હું તા ક્યારનીએ રસાઇ શીખી ગઈ હાત, પણ શાંડુંક ભરવા શીખી, એટલે તે રહી ગઇ છે. પણ જેની, આ ગાદાવરી આપણાં કરતાં માટી છે તે એ રસાઈ નથી આવડતી, તેથી રાજ એની મા કકળાટ કરે છે.' એ સાંભળી ગાદાવરી બાલીઃ 'તે ખહેન શું કરીએ ? આખા દહાંડા ખીજું કામ કરતાં પરવારીએ ત્યારે શીખાય કેની? કેાણુ જાણું કેટલીએક ગાગર પાણીની લાવવી પડે છે. પણ આ કૃષ્ણાએ મારા જેવી જ છે તા. પણ ઢા, એ તાે લણવા જાય છે!' તે સાંભળી કૃષ્ણા ખાલી; 'મારે તા મારાં નાનાં ભાઈ અહેનને રમાડવાં પહે છે તે!' એમ વાત કરતાં કરતાં એક ગલી આવી, તેમાં તે સર્વે કન્યાએ ચાલી ગઈ ને વિલાસ છેક નિરાશ થઈ પાછા વળ્યાે. હવે તેના ઉત્સાહ તદ્દન ભાંગી પડ્યો. સુખ શાધી કાઢવાની તેની આશા નિર્મૂળ સરખી થઈ પડી!

તેનું મહેં વીલું પડી ગયું ને હવે શું કરશું, તેના વિચારમાં તે મહા ઉદાસ અની આમ તેમ ભટકવા લાગ્યા.

# પ્રસંગ ૮ મા-અમૃતમાં ઝેર

વિલાસ એવી રીતે થાકીને ઉદાસ મુખે એક ઘરના એાટલા ઉપર ઉધું ઘાલી એઠા હતા, એવામાં કાઈ એક ઠાવકા, પુખ્ત વયના માણસ ત્યાંથી જતા જણાયા. તેણે તેને આમ શાચમાં ડુબેલા જોઈ પાસે આવીને વિનયથી પૂછ્યું: 'ભાઈ, તેમે કાેણુ છાે? ને અમે કેમ બેઠા છાે?' વિલાસે કહ્યું: 'ભાઈ, હું પંથી છું, તે જે કામ સારુ ઘણા સમયથી ભટકતા હતા, તે માટે આજે છેક નિરાશ થયલા હાવાથી ઉદાસ છું.' તેણે પૃછર્યું: 'એલું ્રશું કામ હતું ?' તે ઉપરથી વિલાસે તેને પાતાની સુખ શે ધવા વિષેની સઘળી વિતકવાત્તો જણાવીને કહ્યું; 'ભાઈ, હું સ્થળે સ્થળ અને મનુષ્યે મનુષ્યની તપાસ કરી ચૂક્યો; ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય ને શદ્રાદિક ચાર વર્ણો તથા બીજ સર્વે ઉપવર્ણો; પ્રદાચર્યોદિક ચારે આશ્રમા; તથા જંગમ. જતિ ને અતીત વેરાગી, ઇત્યાદિ ઉપાશ્રમા, રાગી, વિરાગી ને ત્યાગીએા; રાગી, લે ગી ને જાગીએ।; શેઠ, વાણાતર ને સાધારણ ચાકર નાકરા; તર્ય રાય, રંક ને ગુલામડાએા; એમ પ્રત્યેક વર્ગના મનુષ્યા; રાણીથી માંડીને એક ભીખારણ સુધીની સર્વ સ્ત્રીએા ને રાજપુત્રથી માંડીને છેક રક સુધીનાં સર્વ ભાળ ભાળાઓ ઇત્યાદિ સર્વ મનુષ્યાનું અને તેમની સ્થિતનું મેં ઘણી બારીકીથી અવલોકન કહું છે, પરંતુ એ સર્વેમાંથી નવનીત માત્ર એ જ નિકળ્યું, કે તેઓમાંનું કાઈ પણ સુખી નથી. વળી એક ચમત્કાર તેમાં એ જોયા, કે જેમ સ્થિત ઊચી, તેમ તેની સાથે એકા દું એનું ભારે દુ:ખ હાય છે કે, જેની આગળ ખીજાં સર્વ સુખા તુચ્છ-અલ્પ ગણીએ તાપણ ચાલે. સર્વત્ર ઉપાધિ જ ઉપાધિ! જેગીને જેગનું ને લાગીને લાગનું દુ:ખ છે, પણ કાઈ સ્થળ સુખના લેશ પણ જેવામાં આવતા નથી. તા શું પ્રભુએ સુખ ઉત્પન્ન કીધું નહિ હાય ?' આ સાંભળી તે મનુષ્ય બાલ્યા; 'ભાઈ પંથી, તું ભૂલે છે; એમ તદ્દન અંચારું કઈ હાય કે? જગતમાં સુખ જ નહિ? તને તપાસ કરતાં આવડી નહિ હાય, આ નગરમાં જ એવા અનેક સુખીઆએ મારા જાણવામાં છે કે, જેઓનાં સુખના પાર નથી!' એ સાંમળી વિલાસે કહ્યું; 'હા હા; પણ નગરશેઠ' કરતાં તો માટું કાઈ નથીની? તેનું તા સુખ મેં જોયું,' ત્યારે તે પુરુપે ઉત્તર દીધું; 'આં: નગરશેઠ અથવા તેના જેવા ખીજાએને તા દ્રવ્ય સંપાદન કરવાની, વધારવાની ને તેનું રક્ષણ કરવાની ઇત્યાદિ અનેક ચિતાએ! ક-૯ સુધીનાં સર્વ બાળ બાળાએ ઇત્યાદિ સર્વ મનુષ્યાનું અને તેમની સ્થિતનું

દાય છે; એટલે તેઓ તને દુ:ખી લાગે જ; પણ એ વાતની જેને મુદ્દલ ચિંતા જ ન હાય ને ખીજાં સર્વ સુખાના ભાકતા હાય, તેવા અનેક જના હું તને અહીં ખતાવી શકું એમ છું; અને વળી તે બધાય કરતાં એક સાહુકાર એવા ભાગ્યશાળી છે, કે જેને સ્વપ્તું પણ કદી દુ:ખનું નહિ જ આવ્યું હાય. ખરેખર, એના સુખને માટે કાઇથી પણ આનાકાની થઇ શકે તેમ નથી. જગતમાં સુખનું પહેલું સાધન જે દ્રવ્ય, તેના એના ઘરમા અખૂટ લંડાર છે. પૂર્વે તેના વડવાને કાઈ મહાત્માએના એવા આશી-ર્વાદ થયેલા છે, કે ગમે તેટલું દ્રવ્ય નિત્ય પ્રત્યે વાપરવા છતાં પણ, તેમાંથી રંચ ભારે પણ ખૂટતું નથી. આથી તેને તે સંપાદન કરવાની કે રક્ષણ કરવાની મુદ્દલ કાળજી જ નથી. ખીજું સાધન સ્ત્રી! તે એને ત્યાં એવી અનુપમ છે, કે જેનાં રૂપ, શુણ અને પાતિવ્રત્યની સરસાઈ જગ તમા કાઇ સ્ત્રીથી થઈ શકે તેમ નથી તે સ્ત્રી સાક્ષાત્ સીતા જ છે! રામને સીતા પ્રતિ જેટલા પ્રેમ ને સીતાને રામ પ્રત્યે જેવા ભક્તિભાવ, તેવા એ દંપતીમાં છે. વળી ખીજાં સગાં, કુટુંખ, પરિવાર, દાસ, દાસીઓ, ઇત્યાદિ સર્વ પાષ્યજના તેને પરમેશ્વર સમાન ગણે છે. તે પાતે પણ અતિ કાંતિમાન, વિદ્વ'ન, ગુણવાન અને નવસુવાન છે. તેના પિતા તેને એ સઘળા વારસા આપીને થાડાંક વર્ષ થયાં પરલાક પામ્યા, તેથી હવે તે સર્વ રીતે સ્વતત્ર છે. એની સમૃદ્ધિ હું તને કેટલી ગણાવું? હાથી, દ્યાડા, રથ, મ્યાના, પાલખીએા, ચાપદારા, ખવાસા, અંગરક્ષકા તથા શસ્ત્રબંધ સેવકા વગેરે રસાલાના ઠાઠ એવા છે, કે જેવા કાઈ રાજાને ત્યાં પણ નહિ હાય એ સમૃદ્ધિ પ્રમાણે એનાં પુષ્યના પણ પાર નથી. હજારા, લાખા ને કરાઉા રુપિયા નિત્ય નિરાશ્રિતાને આશ્રય આપવામાં અર્ચાર્ય છે; સેંકડા ગૌદાના અપાય છે; અનેક ભૂખ્યા તરસ્યાને અન્ન, જળ તથા ઉઘાડાને અંગવસ્ત્ર ઇત્યાદિનાં દાનના તા કંઈ સુમાર જ રહેતા નથી. કાઇપણ મિક્ષુક એના દ્વારથી કહી નિરાશ થઈ પાછા કર્યો નથી. ભુખ્યાને ભાજન ને તરસ્યાને પાણી તેા જ્યારે જાય ત્યારે તૈયાર જ છે, અનેક પાઠશાળા સ્થાપી તેમાં અનેક વિદ્યાર્થીને વિદ્યાદાન આપવાનાં સાધના કરી આપ્યાં છે માેટા રાજમહેલ સરખા એના ઘર આગળ નિરતર ભાટ ચારણાદિ ળંદીજના અને ભિક્ષુકાના આશીર્યોદાના ઘેષ ગાજ રહેલા છે. અરે ! એવા પુષ્યાતમા સાગ્યસાળીનાં તા દર્શન કર્યે ! પાલુ યાપ જાય, પણ હું ધારું છું કે, તમે એને જોયા નહિ હાય. જો ઇચ્છા હાય તા એ દેવદરાને ગયા છે, ત્યાંથી હમણાં આ જ માર્ગ થઇને

પાછા કરશે, માટે થાંડીકવાર થાંભી, તે સુખાત્મા પ્રભુનાં દર્શન કરી પાવન થાંગા!'

આમ તેઓ વાતચિત કરે છે, એટલામાં તે માર્ગેથી એક રસાલે! આવતા દેખાયા. આગળ પાછળ ઘણાક સેવકા દાડતા હતા ને વચ્ચે એક સુંદર પાલખી આવતી હતી. એ જેતાં જ પેલા માણસે વિલાસને કહ્યું: 'જાઓ! આ જ તે સાહુકાર. ન માના તા જાતે જઇને મારી વાતની સત્યતાની ખાત્રી કરા!'

વાર શી ? તરત જ વિલાસ ઉલાે થયા ને તે પાલખીની પાછળ પાછળ ચાલ્યા પાલખી ભરખજાર વચ્ચે થઇને એક માટા લબ્ય સંદિર ્રેઆગળ ગઈ. માર્ગમાં સાના રૂપાનું નાહું તેના સેવકા ઉડાડતા હતા તે લિક્ષ કા 'જય જય! ઘણું જીવા, વંશ વેલા વધા, કલ્યાણ ચાચ્યા.' એમ आशीर्वाह हेता दता घर आगण आवतां शें हतरी पद्धी ने दारे ઉલેલા યાચકાને યથેચ્છ સંતુષ્ટ કરવાની પાતાના કામદારને આજ્ઞા કરીને કટક્ટ કરતા પાનાની ઉંચી મહેલાત ઉપર ચઢી ગયા. વિલાસે જોયું તા ત્યાંની સમૃદ્ધિ પાતાના સાંભળવા કરતાં પણ વિશેષ હતી. પણ તે ઘણં રખડ્યો હતા, માટે એટલેથી તેને સતાષ થાય તેમ નહાતું; તેથી તેણે એની સૂકમદૃષ્ટિથી તપાસ કરવાના નિશ્વય કર્યો. તે નિત્ય પ્રાતઃકાળથી માંડી સાંજ સુધી તે મહેલની સામા જઇને ખેસવા લાગ્યા; અને ત્યાંનાં મનુષ્યામાં અનેક પ્રકારની પૃછપરછ કરતાે અને ચર્ચા જેતાં હતાે. એમ લગલગ પખવાહિયું વીતવા આવ્યું, પણ કાઈ જાતની ખામી કે દુ.ખ ત્યાં તેની દૃષ્ટિએ પડ્યું નહિ જયારે તે શેઠને જેતા, ત્યારે તેનું વદનકમલ હસતું ને હસતું જ જણાતું હતું. સ્ત્રી પણ વિનાફી હતી ને સેવકા પણ આગ્રાપાલક હતા. તે મનમાં મલકાયા કે, 'સત્ય, આ તે સુખ! એ જ શંકર પાસે માગું.' વિલાસને ત્યાં નિત્ય ખેસી રહેતા જોઇ કામદાર વગેરે,-'તમારે શું જોઇએ છે? તમારી શી આશા છે? જોઇતું હાય તે કહા, શેઠછ તમને જાઇતું આપશે;' એમ પૂછત્રા લાગ્યા. પછી વિલાસે તેઓને જણાવ્યું કે, 'મારે કંઇ પહે<sup>ઇ</sup> ત્રેઇતું નથી; હું યાચવા સારુ આવ્યા નથી; પણ ઇચ્છા એટલી જ<sup>્યુચિત</sup>ે, આવા પુષ્યાત્મા શેઠની સાથે એક ઘડીલર મુલાકાત થાય તા સ્કમાં,

એ સાંભળી એક કામદારે જઇને શેર્કને વિનતિ કરી કે, કાઇએક વિદેશી ઘણાક દિવસથી નિત્ય આપણા મંદિર આગળ આવીને બેસે છે, કશું આપીએ છીએ તાે તે ન લેતાં માત્ર આપની મુલાકાત લેવાની જ ઇચ્છા દેખાંડે છે; માટે જે આજ્ઞા હાય તા તેને ઉપર આવવા દઇએ.' શેઠે રાજી થઇને કહ્યું; 'ભલે, તેને મારી પાસે લઇ આવાે.'

શેઠની આજ્ઞા થતાં જ કામદાર નીચે આવીને, વિલાસ, કે જે એક પંથીના વેશમાં હતો, તેને શેઠની પાસે તેડી ગયા. ઠામદારની સાથે તે અનેક મેડીઓ, અગાસીઓ, ખારીઓ, બેઠકા અને વિલાસભવનાને ઓળાંગતા છેક સાતમે અવાસે, જ્યાં શેઠ પેતાના સ્નેહીઓ અને મુખ્ય કારભારીઓ સાથે નિદોંબ હાસ્ય વિનાદ કરી રહ્યા હતા ત્યાં ગયા. આખા ભવનની શાભા તા જાણે અપ્રતિમ જ હતી; પણ જ્યાં શેઠ બેઠા હતા તે દિવાનખાનામાં પગ મૂકતાં વિલાસના આશ્ચિંધના પાર રહ્યો નહિ. એમાંની બેઠકા, વિનિધ આસના, શય્યાઓ, હિંહાળાખાટા, ચન્દરવાઓ, વિતાના અને એવાં અસંખ્ય સુખસાધનાથી કરેત્રી સજવટને લીધે, એ સ્થાન, જાણે ઇદ્રભુવન જ હાયની શુ, એમ લાગતું હતું! તેની અંદર એક સુંદર અસનપર શેઠ વિરાજમાન હતા, આસપાસ ઇપ્ટ મિત્રા બેઠેલા હતા, અતિ મધુર અને ઝીષા સ્વરથી તંતુ વધો ભાગ રહ્યાં હતાં અત્તર શુલાળ મઘમથી રહ્યાં હતાં. એ સઘળા ઉપરથી આપાઆપ નિશ્ચય થતા હતા, કે એ સ્થળેથી દુ:ખ તા હજરા કાશ દૂર વસે છે. વિલાસના આત્મા તો અંદર પ્રવેશ કરતાં જ ઠડાગાર થઇ ગયા

વિલાસને આવેલા જોઇને તે કાઇ મહત્પુરુષ છે, એવી તેની સુદ્રાપ્યથી પર ક્ષા કરી, શેઠે આદરમાન આપી, એક આસનપર બેસાડ્યો ને આવવાનું કારણ પૃછ્યું ત્યારે તેણે જણાવ્યું: 'અહા શેઠજ! આજે હું ધન્ય ભાગ્ય છું; કારણ કે ઘણા કાળથી આશામાં ન આશામાં ભડકી તદ્દન નિરાશ થઇ ગયેલા એવા આ પ્રાણીની આશા આજે સફળ થઇ છે. અહા ! લાંળા સમયના મારા અનુભવથી જગતમાં કાઇ જ સુખી નથી, એવા નિશ્ચયપર આવી ગયેલા આ જીવને આજે સર્વના ભાકતા અને દુ:ખના લેશ થકી પણ રહિત એવા આપના સમાગમ થયા, તેથી હું કૃતકૃત્ય છુ. ઘણાક દિવસથી નાંખેલી સૃદ્ધમૃદૃષ્ટિ પછી, મારી ખાત્રી તેના થઇ જ હતી કે, આપ કાઇ પણ જાતના દુ:ખરહિત અને સંપૂર્ણ 'સર્વોલ્કૃષ્ટ સુખ ભાગવનારા છેમ ચરંતુ અહા! આપ જેવા મહાભાગ્યવાન પુરુષની સ્થિતિ કેવી દર્શન્માં સંત્રું આ પ્રત્યક્ષ જાણવાના ઉમંગથી જ હું આડલે સુધી આપનાં પંકીડનાયેં આવ્યા છું. હવે મને પૂર્ણ સંતોષ શ્રાપા, આપનુ કલ્યાથુ થાં માં ને આપનુ સુખ અખડ વિરાજો!'

એટલું કહીતે વિલાસ ત્યાંથી ઉભા થયા ને જવાના વિચાર કરવા \ લાગ્યા. પણ એના ખાલવાપરથી શેઠે વિચાર કર્યો કે, 'હું સુખી છું, એટકી જ ખાત્રી કરી લેવાથી એને શું ફળ કશું લેવાની તા એને અપેક્ષા નથી; માટે અવશ્ય એના એ કાર્યમાં કંઈ ખીજું તાત્પર્ય હાવું નિઈએ,' એમ ધારીને તે બાલ્યો, 'અલ્યા પૃથિ! એમ ઉતાવળ શું કરે છે જે તારે ખીજી કશી ઇચ્છા ન હાય તા ભલે; પૃષ્ણ આટલે સુધી શ્રમ લઇને મારે ત્યાં પધાર્યો છે, તા હવે ભાજન કર્યા વિના કેમ જવાય!' માટે ખેસ; સમય થઈ ગયા છે, એટલે હવે વિલંખ નથી.' એવી રીતે આગઠપૂર્વક વિલાસને રાક્યા. ચાડીકવારે ત્યાં આગળ એક સુંદરીએ આવી, હાથ નહીને શેઠને જમવા પધારવા માટે વિનિત કરી; ત્યારે સર્વે વિનાદી મડળ વિસર્જન થયું ને શેઠ પાતાના નવા પરાણા ત્રિલાક્સવર્માને તેડીને આવેલી દાસી સાથે ભાજનશાળામાં ગયા.

ત્યાં આગળના ઠાઠ નિર્ધન તો વિલાસ તદૂપ જ ખની ગયા. શરીરે સુગંધ તૈલાદિક ચાળીને દાસીઓએ ઉષ્ણુ જળથી વિલાસને નવરાવ્યા, ઉત્તમ પીતાંબર પહેરવા આપ્યું ને રત્નજિત સાનાના બાજઠ ઉપર શેઠની નેડમાં બેસાડીને શરીરે ઉત્તમ ગધ ચર્ચી પુષ્પમાળા પહેરાવી, પછી આગળ ખીજી સુવર્ણ ચાંકીએમ મૂકી હતી, તે ઉપર કાંચન થાળ આવ્યા, ત્યારે પાકશાળામાંથી એક અત્યંત મનાહર, મદમાતી અને અમૂલ્ય વસ્તાલંકારાથી સજેલી અદ્ભુત સુંદરી ત્યાં આવી અને અનેક સ્વાદિષ્ઠ પકવાન્ન સામગ્રીએમ પીરસવા લાગી. એ શેઠાણી હતી. તેની કાંતિ, મહામાહભરેલાં નેત્રકટાક્ષ અને અનેક હાવલાવથી ભરપૂર તે સુંદરીને નેઈ, વિલાસની સાનસુધ ઠેકાણે રહી નહિ. ભાજન પીરસાઇ રહ્યું, ત્યારે શેઠે શ્રીહરિને તે નિવેદન કર્યું ને પછી વિલાસ સહિતા જમવાની આરંમ કર્યો.

વિલાસવર્મા એક વેળા માટા રાજ હતા તે ઘણી સમૃદ્ધિતા લાકતા હતા; વળી વિલાસવતી જેવી તતે સ્ત્રી હતી, છતાં તેના હાથથી આવા ઠાઠપૂર્વક તે કદી જમ્યા ન હાતા આજે વિલાસને જમતાં જમતાં નિશ્ચય થયા, કે જે કંઈ સુખ છે તે અહિં જ છે, આવું બીજે કાઈ દેક છે નથી. માટે હવે હું સત્વર શંકરની પાસે જઇને આ શેઠના જેવું સુખ માગી લઉં. શેહીકવારે અંતે જમી ઉઠ્યા, શેઠાણીએ તૈયાર કરી આપેલાં તાંખુલ લીધાં; વસ્ત્ર બદલ્યાં, પછી સાથે સાથે બેઠકમાં આવ્યા. અત્ર એકાંત હતું, તેથા શેઠે આદરપૂર્વક વિલાસને બેસાહીને પાતાના મનમા ઉલા થયેલા મશ્રના ખુલાસા પૂછવાના વિચાર કર્યો.

તે સાહુકાર ખાલ્યાઃ 'ભાઈ, તમે સાચેસાચું કહેને કે તમારે ખીછ

કશી વસ્તુની અપેક્ષા ન છતાં, માત્ર હું સર્વાંગે સુખી છું કે નહિ, એ જાણવાની શી આવશ્યકતા હતી શ જો તમારે કેાઈ અમૂલ્ય, વસ્તુ મેળ-વવાની ઇચ્છા હાય ને તે કહેતાં તમે સંકાચ ધરતા હો, તા તેમ કર-વાની જરૂર નથી; કેમકે આ જે કંઈ છે, તે માત્ર પરમાર્થને માટે જ છે; તેથી નિઃશંક થઈ જે હાય તે યથાર્થ કહ્યા.' એ સાંભળી વિલાસે પાતાના સઘળા દ'તિહાસ તેની આગળ વર્ણવી, પછી કહ્યું; 'હે શ્રેષ્ઠ! હે ભાગ્યવંત! હે સુખીજન! એવી રીતે આ વિધારણ્યમાં મેં જે જે યતના કર્યા તે પરિષ્ણામે દુઃખરુપ જ નિવહ્યા ને જે જે સુખ હું માનતા તે સઘળાં દુઃખરુપ જ દેખાયાં, ત્યારે તેઓથી કંટાળીને મેં વનમાં નાસી જઇ તપ કરી શિવજી પાસે સુખ માગ્યું. શિવે મને જેમ તેમ કરીને સમજાવી કાઢવાને કહ્યું કે, 'સંસારમાં તેા સુખ જ નથી.' પણ હું તે માનું જ કેમ ? પછી મારી ખરી હઠ જાણીને શંકરે મને જણાવ્યું કે, 'તું સઘળે તપાસ કર ને જે સુખ તને દુઃખના લેશ વગરનું શ્રેષ્ઠ લાગે તે સારી પાસેથી માગી લેજે.' આવી શંકરની આજ્ઞા થવાથી હું તપાસ કરવા નિકળ્યા, પરંતુ ફૈલાસપતિના કહેવા પ્રમાણે મેં અદ્યાપિ સૂધી સુખ ક્યાંઈ જોયું નહિ. જયાં જ્યાં દરિયાત કીધા ત્યાં ત્યાં ઉપરથી સુખ દેખાય ખરું, પણ અંદર દુ.ખના પાટલા જણાયા, પણ છેવટે આજે મારા યતન સફળ થયા છે. માટે આપના જેલું જ સુખ હું શંકર ખાસે માગી લઇશ; દારણ કે આપ સઘતી વાને સુખી છેા, એટલું જ નિક, પણ આપનાં સર્વ સુખ સઘળા રીતે પરિપૂર્ણ અને અપ્રતિમ–અદ્ભુત છે. વળા તે સર્વ સુખામાં અત્યંત વધારા કરનાર તાે એક આપનાં ધર્મપત્ની છે કે, જેમની આગળ ઇદ્રાણીને પણ હું તુચ્છજ ગણું છું. અહા! ધન્ય ભાગ્ય!!'

આ સાંભળી શેઠ જાણે એકાએક માટા દુ:ખસાગરમાં ડૂળી ગયે! દ્દાય તેમ તેનું રહેા ઉતરી ગયું. તેણે માટે નિસાસા નાંખ્યા અને ક્ષણ વારમાં તેનાં નેત્ર જળથી ભરાઈ આવ્યાં. ઘણીકવાર સૂધી તો તેનાથી કશું ખાલીજ શકાયું નહિ. તે જોઇ વિલાસને ઘણું આશ્ચર્ય લાગ્યું; અને આમ થવાનું શું કારણ હશે, એ જાણવા માટે તે તલપાપડ બની ગયા. તેણે પોતાની પાસેનાં વસ્ત્રવેડે શેઠનાં આંસુ લાહ્યાં ને બહુ નસ્રપણે પૂછવા લાગ્યા, ત્યારે ઉઠા નિસાસા નાંખીને ગફગફ કઠે તે શેઠ બાલ્યાઃ 'હે પંચા હો વિદેશી! હે સુખેચ્છુ; જગદ્દગુરુ એવા શંકરનું વચન કદી મિચ્યા હાય નહિ. સંસારમાં ક્યાંઈ સુખ નથી, એનું શકરનું ઠહેનું હજારા હજાર વાર સત્ય છે. સંસારમાં ક્યાઈ જ પૂર્ણ સુખ નથી, તો પછી અહીં

કયાંથી હશે? માટે મારી એટલીજ વિનતિ છે કે, હવે તું સુખ મેળ-વવાના મિથ્યા યતન મૂકી દર્છ, સંતાષી થઇને, પાછા શંકરને શકશો જા! પરંત એથી તા વિલાસના સંદેહ વધ્યા, ને તેને પ્રશ્ન ઉઠયો કે, 'અર! જયાં ખિલકુલ દુ:ખના અભાવ છે, ત્યાં વળી એવું ગઢન દુ:બ શું હશે ?' તેણું તે જાણવા માટે શેઠને ઘણી ઘણી વિનતિ કરી ને પ્રતિજ્ઞા લીધી કે, 'ને આપ સત્ય વાત મને નહિં કહા તાે હું મારા પ્રાણ તછશ.' આથી નિરુપાયે શેઠે કહ્યું, 'હે બ્રાત! તારે હન્તુ પણ સુખ મેળવનાની ઇચ્છા હાય તા તેથી હું તને નિરાશ કરતા નથી, પણ એટલું જ કહું છું કે, શંકરની પાસે તું મારા જેલું સુખ માગતા નિહિ, દારણ તારી દૃષ્ટિએ હું સુખી દેખાઉ છું પણ મારા જેવા તે આ પૃથ્વીપર દાઇ પણ દુ.ખિયા ંનહિ હાય! પ્રભુએ દુઃખના પર્વત ઉત્પન્ન કીધા હતા, તેમાંથી સર્વે મનગમતું દુ:ખ પ્રભુ આગ્રાથી લઇ ગયા, ત્યારે પણ હુગર તા તેટલા ને તેટલા જ રહ્યો; કેમકે દુ:ખ કાને લેલું ગમે કે એ વેળા છેલ્લા હું રહ્યો હતા તેથી યાકી રહેલું દુ:ખ પ્રભુએ, પાતાની અવકુપા જણાવવા માટે જ, રાગપર મૂકી દીધું છે! તા કહે મારુ દુઃખ કેટલું હશે ! મારુ દુઃખ દાઇને કહેવા જેલું નથી, પણ તેં સત્ય ર તિજ્ઞા કરી છે તાે તને મારે કહેલું પઢ છે. પરંતુ જેવી એ સાભળવા રાટે પ્રતિજ્ઞા કરી છે, તેવી જ આ વાત પાછી બીજા દાઇને પણ ન કહેવાની પ્રતિજ્ઞા લે એટલે કહું.' પછી વિલાસે શેઠની સમક્ષ તેવી દૃઢ પ્રતિજ્ઞા લીધી, ત્યારે શેઠે કહેવાના આરંભ કર્યો.

રેઠ માર્ચાં: 'હે વિદેશી! તું જેને ઇઠ્રાણીની ઉપમા પણ એાઇી સમજે છે, એ મારી પ્રિય સ્ત્રીના અને માં પરસ્પર અત્યંવ ગાંદો રેનેહ છે. મારા વિના તેણીથી અને તેના વગર મારાથી એક ક્ષણ પણ રહેવાતું નહિ. તેમ અમારે ખંતેને કાઇ પણ વાર ગમે તેવા કારણથી પણ એક ખીજાં સાથે કશું ઉચા સાદે ખાલવાના પ્રસંગ સુદ્ધાં આવે નથી. તે દૃઢ પતિવ્રતા અને હું એક પત્નીવ્રતધારી છું અમે એકખીજાંથી પૂર્ણ સંતુષ્ટ હતાં; અને તે વેળા તો અમારા જેલું જગતમાં કાઇ જ સુખિયું નહિ હાય એમ માનતાં હતાં. અમે નિત્યપ્રત્યે એવા સુખસાગરમાં ઝીલતાં હતાં, એવામાં દૈવસંજોગે એ સ્ત્રી માંદી પડી; અનેઠ ઉપાયા કરવા છતાં રાગે તેના શરીરમાં ઘર ઠર્શ, વધતાં વધતાં મંદવાડ પુષ્કળ વધી પડ્યો, દેશદેશાવરથી અનેક સમર્થ વૈદ્યો અને બીજા દેવી ઉપાય કરનારા પુરુપાને તેતાત્રા, પણ કંઇ ટિક્કો લાગી નહિ. ઝડી ઝડીને તેની આખર આવી રહી; અમે સૌએ તેની આશા મૂકી અમને,

સર્વ કુટુંબીએાને તથા વૈદ્યાદિકાને એવા નિશ્ચય થયા કે, હવે એ છવશે નિક્રિ, એટલે અમે તેના પરલાક સુખને સારુ અપાર દાન ધર્મ કરાવવા ' માંડશું. તેના આત્માને એટલું કષ્ટ થતું હતું કે, તે અમારાથી એઇ પણ શકાનું નહાનું; અને હવે એના દેહ છૂટી જાય તા ઘણું સારુ, એમ અમે સૌ ઇચ્છતાં હતાં. પણ ક્રેમે કર્યો જીવ જાય નિર્દે. આથી મારા મનને ઘણા સંતાપ થયા ને વિચાર થઇ આવ્યા કે, હે દૈવ, કઈ વાસ-નાને લીધે એના આત્મા આ મહત્ કષ્ટમાંથી છૂટતા નહિ હાય! પછી માટા નિસાસા સાથે મારાથી ઉતાવળ બાલાઈ જવાયું કે, 'હ પ્રભા આ ઓનુ સર્વ કષ્ટ ભલે મને પ્રાપ્ત થાંચા, પણ તેના આત્માના છૂટ-कारे। थामा; ढेने ते। तेने थतुं हु: भ भाराथी लेवातुं नथी. ढाया मार्ड સ્ત્રીરત્ન મને ક્યાંથી સાંપડશે!' તે સાંભળતાં જ તેના નેત્રમાંથી ચાધારાં આંસુ નિકળવા માં ક્યાં. એ સમય મધ્યરાત્રિના હતા. માત્ર હું એકલા જ તેની પાસે એઠા હતા એ વેળા તેના કુમળા, પણ ઘણા મદવાડયી વૃદ્દન કરમાઈ ગયેલા મુખપર હસ્ત ફેરવી, મે તેને છેલ્લું ચુંખન લીધું. તેની એવી દયામણી–મહા ખેદકારક અવસ્થાથી મને પણ ઘણું જ રડવુ આવ્યું. મે એનું મસ્તક મારા ખાળામાં લઇ, છાતી સાથે ચાંપ્યું ને ઘાઉ સ્વરે રુદન કરતાં કરતા પૂછ્યું; 'પ્રિયા, તારુ કષ્ટ મારાથી સહન થઈ શકતું કે ને મું જતું નથી. હે મુદુભાષિણી! હવે તારા આત્માને આ મહા સંકટ-માંથી શીધ્ર મુક્ત કર ને સ્વર્ગમાં જઈ આ વિચાગી પતિની વાટ ને, તારા પ્રિય તારા विना એક ક્ષણ પણ જવિત ધારણ કરી શકે તેમ નથી; માટે ચાહા જ સમયમાં તારી પેંઠે આ મિશ્યાભૂત જગતને છાહી તને આવી મળશે (અર્થાત્ હું આવી મળીશ) પણ હે વહાલી! આટ- 🖰 આટલું છતાં તારા આત્મા કેમ દેહથી છૂટતાં નથી ? તે શામાં ભરાઇ રહ્યો છે? તું કશી વાતની માયા રાખીશ નહિ, તેમ તારા મૃનમાં જે કંઈ છૂપી ઇચ્છા, આકાંક્ષા કે વાસના હાય, ને જેને લીધે તારા આત્મા આ કપ્રદાયી દેહ સાથે લપટાઈ રહ્યો હાય, તે આ વેળા મને સ્પષ્ટ કહી દે. તું તિર્શ્વે માનજે કે, તારા વિના જગતમાં મને બીજાં કંઇ જ પ્રિય નથી, તેથા તને જે પિય હાય તે કરવાને હું કહીએ વિલંભ કર-વાના નથી 'એ સાસળી મારી સ્ત્રીના મનને જાણે ઘણી શાંતિ વળી હાય એમ મને જણાયું; અને તે મને કંઇક કહેવાની ઇચ્છા કરે છે એવાં ત્રિક્ષ દેખાયાં, પણ નિરુપાય! તેનાથી બે લી શકાતુ નહાતું, કંઠ મળી ગયા હતા તે ઉડી જતી રહેલી આંખા માત્ર ટગર ૮ગર જ થયા

કરતી હતી. આવું નાઇ તુરત મને વૈદ્યે આપેલી હિરણ્યગર્ભની માત્રા સાંભરી આવી. તે દ્વા તત્કાલ પેટીમાંથી કાઢી ઘસીને તેને પાઈ દીધી. એ દવા ઘણી ચમત્કારિક હતી, માટે તેના અંશ તેના પેટમાં જતાં જ તેનામાં ચૈતન્ય આવ્યું; છમ છૂટી થઈ, આંખ થરડાયેલી હતી તે ઠેકાણે આવી ને બાલવા માટે જરા ખુંખારા કર્યો. હું છેક તેના મહોં આગળ કાન ધરીને છેઠા, ત્યારે ઘણું જ ધીમું અને ભાંગ્યું તૃટયું તે કંઈક બાલવા લાગી. પ્રથમ તા હું તેમાંનુ કંઈ સમજ શકયા નહિ, પણ ધીરે ધીરે તેની દૃષ્ટિ ફેરવવા ઉપરથી અને બાલવાના ભાવ ઉપરથી મને સમજાયુ કે, એના મનમાં માત્ર એક વાત ખટકી રહી છે કે, 'અહા! હું કે જે આ વેળા આટકી અધી માનીતી છું ને આ સઘળી દાવત, સાહેળી, ર્માન પાન ને ટૃંતમાં ઇદ્રાણીના સરખું આ સઘળું સુખ-જે માત્ર મારા ઉપર જ ગાજેવાજે છે–તેની સ્વામિની છું, તે સર્વની સ્વામિની, મારા મુવા પછી કાઈ બીજ જ થશેની? મારાપર અત્યારે તમારી (મારી) અત્યંત બ્રીતિ છે, પણ મારા મૃત્યુ પછી કુટુંબીએા કંઈ તમને પરણાવ્યા વગર રહેવાના હતા? હાય, હવે મને તમે ક્યાંથી મળશાે ?' હે વિદેશી નિત્ર! તેના એ ભાલવાયાં મારું હુદય લેદાઈ ગયું. મેં રડી પડીને તેની આગળ હઢ પ્રતિજ્ઞા કીધી કે, 'પ્રિયા, તારા વિના જગતમાંની સર્વ સ્ત્રીએ। મારે માતા સમાન છે, માટે હું પાંચુાંતે પણ ખીજું લગ્ન કરીશ નહિ!' પણ તેને વિશ્વાસ આગ્યા નહિ. સંસારમાં દાંગુ કાના વિશ્વાસ કરે છે? સર્વ સ્વાર્થનાં છે, તાે મારી સ્ત્રીને સ્વાર્થ રહિત કેમ માનું? માયામાં પચેલા તેના આત્મા માયાના ત્યાગ કરવા સમર્થ નહાતા. મેં ઘણું ઘણુ સમજાવવા છતા તની ખાત્રી ન થઈ, ત્યારે હું જે તેની સાથેના સાચા પ્રેમમાં તદૂપજ હતા તે તહાળ હલા થયા ને પેટીમાથી એક તીક્ષ્ય શસ્ત્ર લઈ આવી, તેની સામે ઉતાે રહી બાેક્યાઃ 'હે પ્રાણવલ્લભે! સત્ય કહું છુ કે, તારી પછવાડે હું કદી ખીજી સ્ત્રી કરનાર નથી; છતાં તારી ખાત્રી થતી નથી, તો લે, સ્ત્રોસુખ ભાગવવાના સુખ્ય સાવનના જ હું સમૂળા નાશ કરી નાંખું છું.' એમ બાલી તેના દેખતાં જ શસ્ત્રવડે મેં મારી ઉપસ્થ ઇદ્રિયના નાશ કીધા!

'આવું લયંકર કર્મ જોઈ તેના આત્મા ડૂળી ગયા ને મને પણ ચક્કર આવવાથી નીચે પડતાં મૂચ્છો આ !! ગઈ. ઘણીકવાર સૂધી સઘળું સમ-સામ રહ્યા પછી હું શુદ્ધિમાં આ ત્યારે મને ભારે વેદના થવા લાગી. સારે ભાગ્યે એટલં ડીક થયં. કે તેટલા સમયમાં આ પ્રકરણ કાેઇએ જાણ્યું નહિ. ઔષધા અનેક પ્રકારનાં ઘરમાં તૈયાર જ હતાં; તેથી તુરત રૂજ વળી જાય, તેવી મલમપટ્ટીઓ કરીને ક્ષત ઉપર લગાડી દીધી ને રધિરથી ખર-ડાયેલાં વસાદિક એકઠાં કરી કાેઈ ન જાણી શકે તેમ ઠેકાણે કર્યાં!'

એટલું કહી શેઠ વળી બાલ્યા: 'હે સુખશાધક પંચિ! એ પછી હું પાછા સ્ત્રીની શય્યા પાસે બેઠા. તેનું શરીર તપાસ્યું તો ટાહું શીતળ, આંખ ઠરી ગયેલી. મને ખાત્રી થઈ કે, હવે એના આત્મા આ પંચ-ભૂતના પુતળાને દેાડી ચાલ્યા ગયા હશે, પણ એથી મને જે શાક થવા જોઈએ તેના કરતાં મારી પાતાની પીડાના રાક ઘણા વધી પડ્યો. એ વાત કાઇને ન જણાવાય, તે ડરથી અતિશય કઠણ હૃદય કરીને હું દેહપીડા સહન કરવા લાગ્યા. એમ કરતાં પરાહિયું થયું. સ્તેલાએ એક પછી એક જાગ્રત થઈ પાસે અવીને બેસવા લાગ્યાં. તેઓએ આવી તપાસ્યું તા મારી સ્ત્રીના શરીરમાં ધીમે ધીમે ગરમાટ આવવા માંડ્યો હતો ને તેન્ન મીંચાયેલાં હાવાથી તેને કંઇક આરામ છે, એમ અનુમાન કર્યુ. આખી રાતના ઉજાગરા હતા, માટે સર્વે મને સ્ત્રવાના આગ્રહ કરી તેની સંલાળ માટે બેઠા હું કંટાળી ગયા હતો માટે ઉઠયો ને આજીના એક પલંગપર જઇને પડતાં જ મને ઊંઘ આવી ગઈ, તે સાથે વેદના પણ શાંત થઈ.ગઈ.'

'સુખેચ્છુ મિત્રા' શેઠ ખાલ્યા; 'ઘણા વારે ઉદ્ય પૂરા થઈ, એટલે હું જગી ઉઠ્યો. દિવસ પ્રહેરેક ચહ્યો હતા. પછી હઠીને સ્ત્રી પાસે ગયા લારે સૌ મને ધીરજ આપીને જણાવવા લાગ્યાં કે, હવે ચિતા કરવાનું કારણ નથી, પ્રભુ સૌ સાંદાં વાનાં કરશે. શેઠાણીએ આજ તો માગીને પાણી પીધું ને ઘણે દહાંકે પાસું ફેરન્યું છે, માટે હવે વળતાં પાણી જ સમજવાં અને હે સુખેચ્છુ પથિ! એમ જ અન્યું. ઉત્તરાત્તર તેની પ્રકૃતિ સુધરવા લાગી; પખવાડિયું થતામાં તો તે અધોં અધે હાશિયારીમાં આવી ગઈ; એક મહિના થતાં શરીર પૃર ટેકમાં આવ્યું ને કશા વ્ય ધિ કે અશક્તપણું રહ્યું નહિ. હું પણ તદ્દન સારા થઈ ગયા. હવે અમારું જોડું આગળ હતું તેવું જ પાછું જામ્યું. અમે ખંને જણ યુવાવસ્થાના શિખરપર ચઢી ખેઠાં કે જે અવસ્થામાં સ્ત્રીને ફાંકડા પુરુષ, અને પુરુષને રિપલી સ્ત્રી વિના ખીલ્યું ખધું તુચ્છ લાગે છે, અમારે સંપૂર્ણ સંસારસુખ લૂડનાના સમય આવ્યા, તેમાં તેજ મારી સ્ત્રી ને હું જ તેના પતિ!! કહે પ્યારા મિત્ર, હવે અમાદા સંસારસુખમાં શી મણા?'

આ વાર્તા સાંભળીને વિલાસ ચિત્રવત્ અની ગયા, તેની સર્વ મના-

વૃત્તિએ ઠંડીગાર થઈ ગઈ ને કેટલીક વાર સુધી તે શેઠના સામું જ જોઈ રહ્યો. પછી બાલ્યા, 'અહા! શું આ સત્ય છે? એમ જ હાય તા આ સંસા-રમાં તમારા સરખા દુઃખિયા કાઈજ નથી તે તે દુઃખ કાઈ જાણી શકે તેવુંએ નથી. પણ ત્યારે એમ ક્યાં સુધી ચાલશે ?' શેઠ બાલ્યા, 'શું ઠરુ ? સંસાર તજીને એકલા વનમાં ચાલ્યા જાઉં, તાે પછવાડે યુવાન સ્ત્રીની શી. વલે થાય; અને અંને જણુ જઇએ તાે અમે નિર્વેશ હાવાથી અખુટ દ્રવ્યના ભાકતા અધર્મીઓ થાય. માટે શ્રીહરિની ઇચ્છા હશે ત્યાં સૂધી, એક ખીજાને જોઈ, ખંનેનાં ધગતાં હુદયાને શીલ-સંતાષરૂપી જળવહે છાંડતા જઈ, સમૃદ્ધિને પાતાના જ હાથે સન્માર્ગે લગાડી દઇને, નિશ્ચિતપણે ભગવત્સાધનાર્થે ગ્રાહ્યાં જઇશું.' વિલાસ બાલ્યા, 'રોઠજી, ત્યારે હવે સુખ તાે સંસારમાં નથી જ ની!' શેઠે કહ્યું; 'નથી જ! સુદ્દલ જ નથી. મૂર્ખ હાય તે સંસારમાં સુખેચ્છા રાખે. સંસાર પાતે જ દુઃખરૂપ છે. જો અગ્નિમાં શીતળતા હાય તાે સંસારમાં સુખ હાય. આ સંસાર અપાર તાપ–ત્રાસરૂપ જળથી ભરેલા સમુદ્ર સરખાે છે. એ ઘૃઘવાતા સમુદ્રની છાળાથી ખચવાને, તેમાં આવી પહેલા પ્રાણી કાંકાં મારતા હાય તેવામાં, આધારને માટે તેમાં ઉછળતા માજાને, કાઇના પાડિયાર પ ધારીને તુરન તે કેટલુંક સુખ માને, પણ પકડવા જતાં હાથમાં આવે નહિ, ત્યારે આખરે નિરાશ થઇને ડૂખી જ મરે. એવી જ રીતનું સુખ છે. સંસારમાં જે કંઈ સુખ દેખાય છે, તે વાસ્તવિક સુખ નહિ, પણ ઘણા માટા દુઃખનું જ ખીજ છે. માટે હે સુખેચ્છુ પંચિ! વાસ્ત્રવિક સુખ મેળવવાની જ તારી ઇચ્છા હાય તા તે સુખ સંસારમાં નહિ, પણ જેણે તને સુખની ખાળ કરવા સસારમાં માકલ્યા છે, તે જ પરમ પરમાત્મા એવા જગદ્દશુરુ શંકરનાં ચરણારવિદમાં છે. માટે આ સઘળી મિ<sup>ટ</sup>યા ખટપટા મૂકી દઈ તે કૃષાળુ મહાદેવને શરા જા.'

અધિકારી

તે શેઠનું કહેવું વિલાસ પૂરેપૂરું સમજરો. સણ થંલી, પછી તે શેઠને પ્રણામ કરીને ત્યાંથી ચાલ્યા. તે કેટલેક સમયે જ્યાં તપ કર્યું હતું ત્યાં આગળ આવી પહોંચ્યા. ગંભીરતાથી વિચાર કરી તે છેઠા. પછી સ્નાનાદિક કરી ચિત્ત સ્થિર રાખીને શિવનું ધ્યાન ધર્યું અને દર્શન આપવા સારુ મનામય નમ્ર પ્રાર્થના કરી, એટલે શંકર પ્રગટ થયા ને બાલ્યા; 'હે ભક્ત! કેમ તેં સુખની શોધ કરી? કહે, હવે કેવું સુખ આપું?' તત્સણે વિલાસ હાય જોડી ઉલા થયા ને કહેવા લાગ્યા કે,

ઉ કૃપાળુ પ્રભાે! હુ મૂર્ખ, અધમ, પામર અને માયામાં ફસાયલા હાવાથી આપના પ્રભાવને જાણી શક્યા નહિ, તે માટે ક્ષમા કરા! ક્ષમા કરા! મે પૂર્ણ રીતે જાણ્યું છે કે; મહાસુખનું મૂળ તા આપનાં ચરહારવિન્દ જ છે, તેથી સદાને માટે હું તમારે શરણે છું. હે પ્રભુ! જે પરમ સુખના સત્ય માર્ગ હાય તે મને ખતાવા. હે પ્રભુ! હવે તા હું આ સંસારના ત્રિવિધ તાપરૂપી દાવાનલની જવાળામાં સીઝાઈ જાઉ છું, મને તારા. મને સુખ મળ્યું નથી ને સુખના સ્થાનરૂપ જે આપ તેને એાળખ્યા નહિ, એ મારુ અગ્રાન જ છે. મિથ્યા, પ્રપંચી, ઇંદ્રવારણાનાં ફળ જેલું આ જગત્ છે, તેમાં મેં સુખની ઇચ્છા કરી, એ જ મારી અજ્ઞાનતા છે. સત્ય સુખ તા પ્રદ્માનંદમાં જ છે; તે જ આનંદ સત્ય છે, નિત્ય છે, ન્દુ:ખ રિકૃત છે, અમર છે, અવિકારી છે. એ સુખરુપી અનુભવથી ભરે-પૂર, પવિત્ર, હિમસમ ઠંડા, કર્ણને ને મનને સુખ આપનારા સુખાનંદ-સાગરમાં મને સ્નાન કરાવા. મારી કાઈ પણ ગતિ નથી, મારી ગતિ માત્ર આપ જ છા. આપ જ અવિદ્યાના હરનારા છા, ઉંદુષ્ટ આનંદ--સ્વરૂપ છા, સર્વવ્યાપક છા, સર્વ નિયંતા છા, સર્વના કારણ છા, નિત્ય છા, અને હું જે હવે કાઈ ખીજા જ છું, તેને તેના કલ્યાણનું સાધન કहा. वाली, शण्हा, शास्त्रा ने विद्राननी निद्रत्ता, स्म सर्व, स्मा दी। हना સર્વ ભાગને વાસ્તે છે, પણ માક્ષને માટે-નિત્યના સુખને માટે નથી. સુખને માટે તા ખીર્લું જ કંઇ છે, જે મને ખતાવા. સુખ એ કંઇક - ખીં જું જ છે, તે મને આપા મને સંસારનું સુખ જોઇતું નથી, તેથી હું ધરાયા છું, પણ સંસારસુખ વગરનું અન્ય સુખ નિર્ધએ છીએ, જે -અખડ છે, તે મને આપા.' એમ કહીને તેણે શિવનાં ચરણ વચ્ચે-પાતાનું મસ્તક સૂકી દીધું.

એટલું કહી મહાત્મા ખટુક બાલ્યા, 'વરેપ્સુ! એવી રીતે અનેક દુઃખા સહન કરી તથા આખા જગતમાં ભટકી ભટકી સુખને માટે તદ્દન નિરાશ થયેલા વિલાસવર્માને છેવટે તે દુઃખાનું સારુ ક્ળ મળ્યું; અર્થાત્ દેવના પણ દેવ એવા શંકરનું તેને શરણ પ્રાપ્ત થયું, તેવા તે અખંડ સુખાના ભાકતા થયા.'

વરેપ્સુ બાલ્યા, 'કૃપાનાથ! શંકરને શરણે જવાથી એ રાજપુત્ર કેવી રીતે અખંડ સુખના ભાકતા થયા તે કહે.' અટુકે યુનઃ પાતાની મધુર વાણીરૂપ અમૃતની વૃષ્ટિ ચાલુ કરી.

#### शिवश्वता अल्लायहरा

ખરુક ક્રાહ્યા; "વિકાસને એવી ફોર્ન અનન્ય લાવથી શર્ણ આવેલે! मिर्ड शंहर कति प्रसम्भाषी वित्याः 'हे वन्स् । दवे तुं सुमुह्य विदेवे का અવિનાશી અખંડ સુખની પ્રામિતા અધિકારી થયા છે, માટે એકાથ થઇ ર્નું કર્તું, તેપર હશ આપ. પ્રથમ આ એશાર કુઃખરૂપ જ છે, માટે સુખની કેચ્છાવાળા એવા જે તું, તે તારા મનને તેમાંના પ્રત્યેક પદાર્થ કૃપેરશી પાછું એંચી લઈ, એક દેકદો તારા હૃદયમાં સ્થિર કર. જગતમાં તાર્ફ દેશકોજ નથી. જેને પેલ્તાનું મોર્નાને બ્રીતિ કરવા જઇંગ, તે સૂર્વ પાળાં તમે મારાં બળથી પકડી પારીને મહા ફાયના પેટમાં પેચારી દેનામાં છે, અર્ટ ્રવાસ્ત્રાર એ વાવતું સારી પેઠે મનન કરી, મન, જે સર્વ માયાનું-બંધનનું કારણ છે તેને સ્વાધીન કર, એટલે વિરાગ વ્યાપણે ને વિરાગને હાર્ધ વારુ સ્થિર થયેલું મન પાછું સ્ટક્સ જંગે નહિ? એ લેળાએ મિત્રો સમય હતા, તેથી અરગ્ય તદન શાંત હતું ધીએ સથળ ગઢ અંધગર રુંના, પણ ત્યાં શંકરના પ્રકટ થવાને હીંધ દિવ્ય પ્રકાશ પડી રહો હતે. રાત્રિયે વિચરનારાં વનચર પ્રાન્યુએન પણ એ પ્રકાશથી લયભીત થઈ દ્વર પકાયન કરી ગયાં હતાં. એવે પ્રચંગે શંકર ખછા હિલાન પ્રત્યે જાહ્યાં. 'મુમુદ્ધ, તાન અંતે પત્રની લુંડીએ, અને રાજળનાં મૂળ આગળ પૃકી, પહાંદી વાળાને ઉત્તર કાર્યું પ્રેચ. અને દાય લૂટજ્યર રાખ, કષ્ટિને એકાય કરી નેવ નિચી કે, જ્ઞાસને ઘણે ધીમા કરી તિયમમાં મુખ, विद्याल के अ अभावे हरते। अर्ध भने नहा हेरने पर्वनना शिक्षर સરભા સ્થિર કરીને બેઠા. પછી શંકર પાછા કોલ્યાઃ 'દવે તારી અનેા-મથ દુષ્ટિયા તારી આગળ અને પાછળ, આચપાય, ઉપર નીચે, સરીવ દીચાના જરાતના મધ્યસાય જેવા અધવા સુવેના બિંબ મુર્જેમ પ્રકાશ એ. ઇવ્યુ નાર એના હિલાય ધીતું છે જ તારે જેવું નહિ. એ પ્રકાશના મધ્યમાં તારી મનામથ દુખિતી સામે એક વિસ્તારવાળ અને કામળ હીદાવરીથી છવાવતું મેદાન છે. વેમાં અવેદાં નવાં દાપળ કરળી વૃદ્દેશ તથા પીલેલાં શુકાળ, માત્રમા, ચંત્રેલી કંત્યકિ મુખ્યના શુચ્યાનું અવદાષ્ટ્રન કર. અરે દાચ્યા નિમળ ઝરલાં વડા રહ્યાં છે, એવા તે મેદાનની ગુકામળ તૃષ્ણાળી કૃષિયર અનેક ક્લ્યાંત્ર શોલી રહ્યાં છે, તેઓની લડા તેએ એક છ રાત વર્ષના બળાક ખેટી રહો છે, તેને જે. એ લાગેર ચુંદર ને સુકેરમળા છે. એનું શરીર યેમચલા આપાઇ મેચ સુરાતું સ્વામ છે, છતાં મરકતમારિ સરાતું દિવ્ય કોતિરાળું છે. એ વીજળી

સરખા તેજસ્વી છે. એણે કૌશેય પીતાંબરના કંછાટા માર્યો છે, ખલે પણ તેવા જ ઉપરણા એક્ટિકા છે, મરતક ઉપર રત્નથી જહેલા કિરીટ ધારણ કર્યો છે ને આસપાસથી મચૂરચંદ્રિકાઓવડે ખહુ શાસે છે. વળી મસ્તકના અતિ સ્નિગ્ધ, શ્યામ કેશ, કે જે કિરીટથી હંકાયા છતાં ખહાર કપાળ ઉપર ઝુલતા રહ્યા છે, તેથી તેનું ચંદ્ર સમાન મુખારવિન્દ ઘણું જ શાભાયમાન દેખાય છે; કાનમાં ઘણાં પ્રકાશવાળાં કુંડળા છે, તેના પ્રકાશ ગાલ ઉપર પડે છે; તેની નમણી નાસિકાને અગ્રે એક અમૂલ્ય પ્રકાશ ગાલ હપર પડ છ; તેના નનણા નાત માત્ર માત્ર અન અનુત્વ સુક્તાક્ળ લટકી રહ્યું છે; કંડમાં તેજસ્ત્રી રતની માળા પહેરી છે, તેના લટક ખુરુપે રહેલા અપાર શાસામય કોસ્તુલમિણ હૃદય ઉપર વિરાજી રહ્યો છે; અંતે આહુમાં કેપૂર અને પહોંચાઓમાં કંક ખુશુક્ત પહોં ચીઓ છે; અંગુલિઓ રત્નમુદ્રિકાઓપી શાલે છે; કટિએ ક્ષુદ્ર ઘંટિકા અને ચરખુમાં સુવર્ણનાં નૂપુર છે; એનાં ચરખુ, હસ્ત, મુખ ઇત્યાદિ અવયવા એટલા મનાહર અને કુમળા છે કે, જાણે નવાં કમળા ખીલ્યાં હાય! હાથ પગના નખ તારા સરખા ચળકે છે તે તેના મરક મરક હસવા થકી પ્રવાળા સરખા રક્ત એાષ્ડ્રવડે છૂપાયેલી રત્નપંક્તિ સરખી દતપંક્તિ આપોઆપ દેખાઈ આવે છે. એ બાળકનું અદ્ભુત રૂપ તું તેના ચરણથી માંડીને અનુકુમે ઉપર ચહેના જઈ, સુકુટ સૂધી ખૂળ ધારી ધારીને યુનઃ અવલાકન કર. એ અદ્દલુત ખાળક આખી સબ્ટિના પતિ છે, દેખાતી અને નહિ દેખાતી એવી સર્વ વસ્તુના ઉત્પન્ન કરનાર છે ને સર્વને તેની પાતાની જ અદ્દ ભુતશક્તિવઢ ધારણ કરી રહ્યો છે. हुं, ध्रह्मा अने विष्णु तेनाथी क ७ त्यत्त थया छी . अ सर्वना आत्मा अने प्रख छे. माटे मनेतमय रीते तेनां चरषुमां तुं मस्तक अपीं नमस्कार कर हेसर कस्तूरीवाणुं सुगंधी चंदन चर्ची तेना वक्षाटमां सुंहर तिवक कर, जीवेवां सुंहर पुष्पा विधा तुणसीनां अंकुरे। तारा खुदर तिसंड डर, जाता खुदर युज्या तिया युजसाना अडुरा तारा ढाये ज गुंधी से ने व्ये उत्तम साणा तेना श्रींडंडमां व्यादेराच्छु डर. पछी रत्नजरित सुवर्णुना धाणमां पडवान्नोने सरीने तेन साजन हरवानी विनित डर. व्ये आणड निःस्पृढी छे, पछ् अतिने वश छे, माटे अतिपूर्वेड आर्थना हरवाथी व्ये उपढार अंगीकृत करशे.

એટલું કેહીને શંકર ક્ષણ પછી પાછા બાલ્યા: 'હવે સુવર્ણની ઝારીમાં ગંગાજળ ભરીને પાન કરવા સારુ તેને અપેશુ કર. પછી તારા જ હાથથી સુગંધિત મસાલાએ મૂકી તૈયાર કરેલું મનામય પાનબીડું આપ. તેના જમણા હસ્તમાં લાંખી દાંડીવાળું નવું ખીલેલું કમળ આપી, હાળામાં રત્નજહિત સુવર્જુની મધુરી વેણુ આપ ને દંડવજ્ઞમસ્કાર કરી તારા પર કૃપા કરવાને પ્રાર્થના કર. હવે એ સુંદર દિવ્ય સ્વરૂપને એકીવારે નખયી શિખાપર્યત જો. સારી પેઠે ધ્યાન રાખીને જોજે, કે કેવી ચમત્કારિક રીતે એ સ્વરૂપ ધીરે ધીરે સૂક્ષ્મ થતું જાય છે!! જોતંત્રોતામાં જો એ એક હાયભરતું થઈ ગયું! પુન: ધારીને જે તે વહેતનું થયું! એકા! એટલામાં તાે અંગૂઠાના ટેરવા જેવડું દેખાય છે ! પણ તેની અંદર તેનાં અંગ પ્રત્યંગા તેવાં જે પરિપૂર્ણ, તેટલાં જ સુંદર, અને તેવા જ દિવ્ય અલકારાયી સંયુક્ત છે, એ કેટલું અદ્ભુત છે! ધારીને નેજે, કે તે હજુ પણ સૃક્ષ થતું જાય છે. તે છેક મસૂરની દાળ જેટલી જ જગામાં સમાઈ રહે એવડું થઈ ગયું 1 અરે એ તા એથી પણ સૂક્ષ્મ થતું ચાક્યું; તે સર્ધત્રના દાણા જેટલ! ખિંદુમાં સમાઇ ગયું! તું પણ તેટલા જ ઝીણા અને એકાય મનથી તે, કેમકે એ તાે એક ખસખસના કશુથી પણ સૃક્ષ્મ થઇ ગયું! હવે તે, અણુ ને પરમાણુયી પણ સૂક્ષ્મ જણાય છે. પણ વાહ! શા ચમત્કાર ા એટલા સહમ રૂપમાં પણ તેના અવયવા અને વસાલકારા એટલા જ સ્પષ્ટ તથા દિવ્ય છે! એ જ્યને તારા મનમાં દઢ કરી લે, કેમકે હમણાં એ તાે એથી પણ સુક્ષ્મ થઇ જશે! એટલામાં તાે છેક ઝી ગામાં ઝીના પરમાણુના પરમાણુ તુલ્ય અની ગયું! તાેપણ એની સાદર્થતા જેવી ને તેવી જ રહી; માટે અતિ સૃક્ષ્મ એવી મનામય દૃષ્ટિએ તેતું દર્શન કર. એ જ સર્વોત્તમ સુખ; એ જ જીવ; એ જ શિવ; એ જ પરમ ધ્રદ્ધ! એ જ પરમાતમા ! એ જ પરમેશ્વર! એ જ સર્વ સ્થળે પરિપૂર્ણ વ્યાપક છે! અને એ જ તારા તથા પ્રાણી માત્રના હુદયને વિષે સાક્ષીર્ય વસી રહેલાે છે. એ જ અપાર સુખનું મૂળ છે; અને એ જ પરમાનંદ ઘન છે, अने के पर परम तत्त्वनं तत्त्व छे; अने के पर सर्व अरिष्ठीनं पण કારણ છે. એ નિરંતર તારા હૃદયર્જપ આકાશમાં વસી જ રહેલા છે પણ તેને તું જાણતા ન હાના, હવે એને દઢપણ જાગી લે.'

આટલું કહી શંકરે પાતાનું વાક્ય સમાપ્ત કરતાં વિલાસના અંગને આનંદની કંપારી છૂટી, રામ ખડાં થઈ ગયાં, આખા શરીરમાં પ્રસ્વેદ છૂટતા લાગ્યા; અને તે સાથે જ તેના હૃદયની ગ્રથિ ભેદાઈ ગઈ! તેમાં એવિતા અદ્ભુત પ્રકાશ પ્રકટયો, અને તેની અંદર સચ્ચિદાનંદઘન એવા પરમાત્માના સ્વરૂપનું તેને સાક્ષાત દર્શન થયું! એના આનંદના પાર રહ્યો નહિ! એ આનંદરુપ જ અની ગયાં! તત્કાલ તેનાં મિચેલાં નેત્ર ઉઘડી ગયાં, તા અડાર પણ સર્વત્ર એ જ આનંદઘનસ્વરુપ તે

નેના લાગ્યા. વન, વૃક્ષ, વાર્ટિકા, જીવ, જંતુ, જલ, સ્થલ, આકાશ ઇત્યાદિ સર્વને તેણે પરમાતમાં સ્વસ્તપ નેશું! શંકર પણ એ જ સ્ત્રો દેખાયા! એવી રીતે વિલાસવર્મા પરમાત્મામાં કેવળ તદ્રૂપ અની ગયા! એને દેહભાન રહ્યું નહિ તે અહંવૃત્તિ ભૂલી ગયા. હું કેાણુ છું, ક્યાં છું, એ સ્મરણ પણ જતું રહ્યું. સર્વત્ર એક આનંદરસ જ વહી રહ્યો.

આવા પ્રદાર ને ઇ શંકરે, તેને મસ્તકે હસ્ત મૂક્યા ને પ્રેમથી હ્દય સાથે ચાંપી કહ્યું; 'વત્સ! તારુ કલ્યાણ થાએા. હવે તું એ પર-માત્માના રૂપનુ સદા સ્મરણ કરતા રહે, તું મુક્ત થયા છે. હવે તને આ સંસારમાં જન્મ મરણ નથી. એ મંગળરૂપનું ધ્યાન કરતા તું યથેચ્છ વિચર; અને દેહનું અવસાન થતાં તે જ રૂપમાં તું લીન થઈ જા! એટલું કહી તતાલ જ શંકર અંતર્ધાન થયા ને વિલાસ જીવન્મુક્ત થયા થકા જગતમાં યથેચ્છ વિચરવા લાગ્યા

"હે વરેપ્સુ !" ખટુક બાલ્યા; "એવી રીતે સઘળું પ્રદાર પ નેવાથી સર્વત્ર સમાનદર્શી થયલા વિલાસવર્મા કરતા કરતા કેટલેક કાળે શારીર દેશના હુદયનગર પ્રત્યે જઇ ચઢચો. તેને ઘણે કાળે આવેલા જાણી મધાન મનશ્ચન્દ્ર પાતાના કુટુંળ સહિત સામા ગયા; અને તેને અત્યા-દરપૂર્વક નગરમાં તેડી લાગ્યા. વિલાસની માતા ભાગતુષ્ણા તાે કેટલાંક વર્ષ થયાં મરણુ પામી હતી; પણુ એપરમાન માતા પ્રજ્ઞાદેવી, ભ્રાતા શાંતિસેન, પિતા મનશ્રન્દ્ર અને રાજા આત્મસેન ઇત્યાદિ સર્વ તેની આવી યાદ્મારુપ રિયતિ જોઇ સાનંદાશ્ચર્ય પામ્યાં ને તેને હર્ષભેર ભેટવા લાગ્યાં: મહાતમા શાતિસેન અતિ પેમથી તેને લેટચો. તે પ્રસંગે એવા ચમત્કાર ખન્યા કે, ખતેનાં અગા આલિગનની સાથે જ જોતજાતામાં એક થઈ ગર્યા ને તે બે મળીને માત્ર એક જ્ય જ બની ગયું! આવું જોઇને સૌને પરમ આશ્ચર્ય લાગ્યું અને હવે એ પુરુષને શાંતિસેન માનવા કે વિલાસ, એના વિચાર થઇ પડ્યા એ શાતિ-વિલાસ પાતાનાં વૃદ્ધ થયેલાં માતાપિતાને (મનશ્ચન્દ્ર અને પ્રશાદેવીને), તેમની આખર અવસ્થા જોઇ તત્ત્વજ્ઞાન સંભળાવવા લાગ્યા. જે શ્રવણ કરતાં કરતાં પ્રદ્માનંદથી પ્રેમમગ્ર થયેલાં તે અંને તેને ભેટી પડ્યાં ને તત્ક્ષણે તેનામાં જ લીન થઇ ગયાં. રાજા આત્મ-સેન કે જે મનશ્રન્દ્રનાં કોંટિલ્ય અને પ્રપંચીપણાથી કેવળ પરાધીન તથા અશકત જેવા થઇ પડ્યો હતો, અને ગાઢ અંધકારમાં પડેલા અમૂલ્ય રતના પેઠે કેદમાં પડી રહ્યો હતો (અવિદ્યાસપ પડદામાં પેશી રહ્યો હતા), તે હવે આ મન-શાંતિ-વિલાસસ્પ દીપક પ્રજ્જવિલ થવાથી

સતેજ થઇ અમણા પ્રકાશવા લગ્યા પછી, મને પાતાની મૂળ સ્થિતિ ઉપર લાવનાર તા આ મન-શાંતિ-વિલાસ જ છે, એવું (આત્મસેનના) સમજવામાં આવતાં તેના પર તેને અત્યત મેમ છૂટ્યો; એટલે તેના આવેશમાં તેણે હઢ આલિંગન કર્યું, ત્યારે નૂતનરૂપ પ્રકટ્યું. જેમ એક સાથે જોડાવાથી અંને દીપક એકરૂપ થઈ જાય, તેમ આત્મસેન અને મન-શાંતિ-વિલાસ, એ એકરૂપ થઈ ગયા! એ સર્વે મળીને છેવટે એક પુરુષ થયા, માટે તેનું નામ પણ અદલાયું. તે આત્મશાંતિ એવા નામને પ્રાપ્ત થઇને અખંડાનંદસૂપે વિરાજવા લાગ્યા."

આ પ્રમાણેના અતિ વિસ્તૃત ઇતિહાસ કહી, મહાત્મા અટુક સૌને ઉદ્દેશીને બાલ્યા, "હે જિજ્ઞાસુ જના! એ પ્રમાણે સસારમાં સૌથી શ્રેષ્ઠ સુખ કીયું, એ સંબંધી પુરાતન ઇતિહાસ મેં તમને કહી સલળાવ્યા. એ ઉપરથી સૌના સમજવામાં આવ્યું હશે, કે સંસારમાં મૂળે સુખ જ નથી, તો પછી શ્રેષ્ઠ સુખ કયાંથી હાય? ખરુ અને શ્રેષ્ઠ સુખ શામાં છે, તે વિલાસવર્માની છેલ્લી સ્થિતિપરથી તમારે જાણી લેવું જોઇએ." આવું અદ્દલત ચરિત્ર-ખ્રદ્યોપદેશ સાંલળી, આખું જનમંડળ તલ્લીન થઈ ગયું હતું, તેથી ચાર પ્રહર રાત્રિ કેમ વીતી ગઈ, તેની તેઓને ખખરે રહી નહિ. એ ઇતિહાસ પૂરા થતાં પ્રેમવિદ્ધ થયેલા વરેપ્સુએ, "જય જય શુરુદેવ, જય જય ગુરુદેવ," એવી ગર્જના કરતાં અટુકનાં ચરણમાં મસ્તક મૂકી દીધું, અને તે વેળા આખી સલા જય શખ્દના મહા ધ્વિત કરવા લાગી; સૌએ અતિ પ્રેમથી તે મહાત્માનાં ચરણનું વંદન કર્યું. પછી ઉષકાલ થયા હતા, માટે અટુક સહિત સર્વે પાતપાતાનાં સ્નાન સંધ્યાદિક કર્મો કરવાને ગંગાતીરે ગયા.





## तृतीय थिन्हु

## કેલેશનું કારણ મનનું માળાપણું છે

कामं प्रियानिष प्राणान्त्रिष्ठंचंति मनन्त्रिनः । न तु निवंद्यतां यांति संकटे सम्रपस्थिते ॥ कृतनियमरुद्वनादानर्थक्यं टोकवत् ॥

અર્થ-મનનું ધાર્યું કરનારા પુસ્થા પાતાના પ્રિય પ્રાણાને પણ તછ કે છે, પરંતુ સંકટ આવી પહે છે ત્યારે નિર્જાળતાને પામતા નથી.

કરેલા નિયમનુ ઉલ્લયન કરવાયી લાક (વ્યવહાર)ની માકક અનર્થ થાય છે.

- Carlotte ું આજે દિવસે મધ્યાલના જ્યારે સર્વ સમાજ ભરાયા ને મુખ્ય આસન-જારાજાજાજા પર ખડુક મહારાજ બિરાજયા, ત્યારે એક મનુષ્યે બે હાંઘ જોડી, નમ્રપણે પૂછ્યું; "હે ગુરુદેવ! આ જગતમાં બહુધા એવા ચકારે ખનેલું જોવામાં આવે છે કે, જેઓ પાપકર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરતારા છે. જેઓ કપટકુશળ છે, હજારાનાં ગળાં રહેંસતાં ક્ષણભર પણ વિચાર કરતા નથી, ઈશ્વરના દંડના જેને જરાએ ભય નથી, એવાં મનુષ્યા નિત્ય સુખ ભાગવે છે, સાહેખી ભાગવે છે, હજારા મનુષ્યા તેને નમન કરે છે. હુજારા સેવકા તેની હાજરીમાં રહી ખમા ખમા કરે છે અને જેઓએ ધર્મને જ પાતાનાં દેહ ગેહ સર્વે અર્પણ કર્યા છે, જેઓ પાપના - સંકલ્પ પણ કરતા નથી, જેઓ છવ પ્રાણી માત્રપર કરુણાળ જ રહે છે - અંતે જેઓ એમ જ માને છે કે, અંધારામાં કે અંધારા સ્થાનમાં રહીતે પણ જે કૃત્ય કરવામાં આવે છે તેના જેનારા એક છે, યુણ્ય કે પાપ એ - સર્વેનાં કૃત્યના મદલા આપનારા કાેઇક છે, હરિશ્મરણ ક્ષણભર પણ ્જેના તુક્રુદયમાંથી ખસતું નથી, એવા પરમ ભક્ત હમ્મેશાં દુ.ખી જેવામાં આવે છે, તેના વ્યવહાર પણ ઘણા ખગડેલા જણાય છે, તેઓ વન वृत सटिं छे अने डाई पछ मनुष्य तेना अति प्रेमशी लेतुं नथी

તો એ સર્વેનું કારણ શું હશે? આપ તે કૃપા કરીને કહા, કેમકે એ સંબંધે મને માટા સંશય નિત્ય પીક્યા કરે છે."

ખટુક મુનિ બાલ્યા, "એ કાંઇ માટા કૌતુકવાળા ને નહિ સમ-જાય એવા પ્રશ્ન નથી; કેમકે એવી પ્રથા તા આદિ અન દિથી ચાલી આવે છે, પુષ્યાત્મા પીડિત જણાય છે ને પાપાત્મા સુખી જણાય છે એના હેતુ મનુષ્ય જાણતા નથી, તેનું કારણ એટલું જ છે કે, તે અવિ-દ્યામાં પચલા ને અર્જ્ઞાનમાં ઘરાયલા છે. આ તા નિશ્ચય જ છે કે, ધર્માત્મા પુરુષ ધર્માત્મા છે ને જગતને તેવા જણાય છે, પણ તેના અંતરમાના ગુદ્યાગારમાં દૃષ્ટિ નાંખીશું તેા જણાશે કે, તે સ્થળમાં પર-ુમાત્માના મેમ, જે સર્વ સુખનું, સર્વ આનંદનું અને સર્વ કલ્યાણુનું કારણ છે, તે પ્રેમ, ત્યાં સજજડ જડાયા નથી, તેની શ્રદ્ધા ડગુમગુ છે, અને રેકમાં માળાપણું છે; અને એ જ દુ.ખનું પરમ કારણ છે. લૌકિક દૃષ્ટિથી જાણતા એ ધર્મવીરનાં હુદયમાં હજી એવા વૈરાગ્ય વ્યાપ્યા નથી કે જે ભાવી નથી તે થવાનું નથી ને જે ભાવી છે તે મટવાનું નથીઃ પરન્તુ તે તા ભાવીના ચિંતાશિમાં નિત્ય વૃથા તપ્યા કરે છે. જો આ ચિંતા વખતે, તેને શાંત કરવાનું ઔષધ પણ પીએ તા એ પંકે તા સુખી થાય, એટલું જ નહિ પણ તે સાથે વ્યાવહારિક સર્વ સુખાએ તેને સાંપહે. જે છવે, ઘણું ઘણું શાસ્ત્ર વિચાર્યુ હાય, ધર્મમાં પૂર્ણ પ્રેમ દાખગ્યા હાય, પરસ્પરમાં તેના બાધ પણ સારી રીતે કર ગ્યા હાય, પણ વાસના, કે જે સર્વ દુઃખનું મૂળ છે તેના ત્યાગ વિના, ઉત્તમ પદ, ઉત્તમ સ્થિતિ, તે જીવને કેમ પ્રાપ્ત થાય? એ સંબંધે એક પુરાતની કથા છે, તે તમને કહું છું તે સાંભળા."

પછી ક્ષણભર નેત્ર મિંચી, મહાત્મા ખડુક ખાલ્યા; "વિવેકી, વિરક્ત, શમાદિ ગુણસપન્ન સત્યવાદી યુષિષ્ઠિર રાજા વનવાસ ભાગવતા હતા, ત્યારે એક સમયે ત્યાં શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા પધાર્યો. અનેક સુનિમંડળની વચમાં પરમાત્મા બિરાજ્યા છે, તે વેળા પાંચે પાંડવમાં વડા રાજા યુષિષ્ઠિર, પરમાત્મા ભગવાન્ શ્રીકૃષ્ણને પૃછ્યું: "હે મહારાજ! હું સર્વ રીતે ધર્મશુક્ત વર્તું છું, કદી પણ પાપાચરણ કરતા નથી, કદી અસત્ય વદતો નથી, ગૌણાદ્માણનું પ્રતિપાલન કરનારા છું, પરમાત્માનાં ચરણકમળમાં સદા ચિત્ત ચાઢાક્યું રાખું છું, અને મેં ગુરુજનાને માન આપી સંસારના સર્વ વિષયાને ત્યજ્યા છે, તે છતાં મારે વનવગડામાં રઝળનું પડે છે! આ ભાઇઓ પણ મારે લીધે વિપત્તિ વેઠે છે, કુપદ રાજાની સુકુ-

માર કન્યા, જે રાજયાસનને ચાેગ્ય છે, તે આ દર્ભની સાદડીપર પાેઢ્ છે; અને કૌરવા જે અધર્મ વર્તે છે, ઇશ્વરના પણ ડર રાખતા નથી અને જેઓએ કપટ કરીને મને વનમાં માેકલ્યા છે, તેઓ રાજયાસન ભાેગવે છે, તેનું કારણ શું? ધર્મ સંબંધમાં મને નથી જણાતું કે, મારી તરફની કાંઈ પણ કાચપ હાેય, તે છતાં હું સંકટ વેઠું છું, તેનું કારણ મહારાજ શું છે, તે આપ મને કૃષા કરી કહાે."

જરા સ્મિત કરીને શ્રીકૃષ્ણું બાલ્યા; "ગ્રાનીને પાતાના સ્વરૂપમાં પ્રમાદ કરવા કરતાં બીજું કાંઈ પણ અનર્થકારક નથી. કેમકે પ્રમાદથી મોહ, માહથી અહુંવૃત્તિ, અહુંવૃત્તિથી બંધ ને બંધથી દુ:ખ થાય છે; અને એ દુ:ખનું કારણ ટેકનું માળાપણું છે. જે મનુષ્ય ટેક રાખે તા દુ:ખ આવતું નથી; પણ જયારે ટેકમાં ઉભુપ હાય છે, ત્યારે જ મનુષ્ય દુ:ખ લાગવે છે. આ પાતાની બૂલ મનુષ્ય જેઈ જાણી શકતા નથી, કેમકે જે તે જેતા જાણતા હાય તા, અન્યને દૂધિત કરે નહિ, પણ પાતાના જ દોષને જુએ."

એ સાંભળી રાજા ચુધિષ્ઠિર તાે મૌન ધરી રહ્યા પણ અર્જીને કહ્યું; "ભાઈ, મારી ટેકમા તા કાંઈ પણ આંપણ નથી, તે છતાં મારી પણ સૌના જેવી જ અવસ્થા છે." શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; "તારી ટેક યથાર્થ નહિ હાય, જે હાય તા પ્રભુ સંકટ પડવા દે નહિ," તે સાલળી અર્જીન બાલ્યા; "મારી ટેકમાં કરીી પણ ઉણ્ય નથી. આય જે એમ ધારતા હા તો લહે ધારા, પણ મે તા મારા ધર્મ યથાર્થ પાળ્યા છે ને મારી ટેક મેં કદી પણ મૂકી નથી." શ્રીકૃષ્ણને અર્જીનનાં આ વચન રુચ્યાં નહિ. પણ તેમણે તે વાત તેટલેથી જ અટકાવી—એમ વિચારીને કે અર્જીનને એની ટેકનું માળાપણ ખતાવ્યા વગર કદીપણ, સત્ય શું છે તે એ માનશે નહિ. ખીજી વાતચિતમાં કેટલાક કાળ વ્યતીત થયા પછી, અર્જીન ને શ્રીકૃષ્ણ, ગંગાત૮૫૨ કરવા ગયા. માર્ગમાં શ્રીકૃષ્ણે અર્જીનને કહ્યું; "આ તારા ગળામાં જે માળા છે, તે મને આપ." અર્જીને કહ્યું; "એ માળા તા મારા જીવને સાટે છે. પ્રાણ જાય તા લક્ષે જાય, પણ એ માળા હું કાઇને આયું નહિ ઇન્દ્રે જયારે મને આ માળા લેટ કરી ત્યારે કહ્યુ હતું કે, 'તારે આ માળા દાઇને આપવી નહિ,' તેથી એ માળા તા જીવ સટાસટની છે." શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; 'અર્જુન! તારી આવી ટેક છે, એથી મને ઘણા આનંદ થાય છે; પણ મિત્ર, જયારે પ્રાણુસંક્ટ આવે ત્યારે એ 🖟 ટેક રહે નહિ. નીતિ પણ કહે છે કે, જ્યારે સંકટ આવે ત્યારે દ્રવ્યથી કુંદું- 🖔 ખતું રક્ષણ કરતું ને પ્રાણુસંકટ આવે ત્યારે કુટુંબના ત્યાગ કરીને પ્રાણુનું

સંરક્ષણ કરતું; પ્રાણ ગયા પછી એ તે જરાક સાવધ થયો, 11 છે? ગમે તે એના લાકતા થાય, માટે લાઈ, ને વિંટી વળીને તે દિશા કુના દે. પ્રાણ જતા હાય ત્યારે એ માળા તા શુંલા ને દાગિયા વહેંચાતા ;્ય, પુત્ર ને ખીના પણ ત્યાગ કરીને-મનુષ્ય ળિયા વહેંચાતા હતા તે હતે વખતે વાધી ટેક મૂલી જાય છે. પ્રત્યેક ચુ કરેલા વૃક્ષની છાયા ખામ પછી જ દ્રિખ ભાગવવાની તૃષ્ણા રહે છે. કા હતા તેને, તેના કંધાંહી કાણમાં દ્રશ <sup>યર્વ</sup>પ છે, કાલુમાં ટાહતી દોહતી આવી <u>લીધુ</u>હ રાષ્ક્રીરાય છે ને એમ સદા જ સંરક્ષ્મું કર્યા કરે છે. એ દાડીના નાશ થયા ન હાય ત્યાં સુધી પ્રાણીની યુથમ સતેજ જ રહે છે ને ત્યાંસુધી હ<sup>ુ</sup>ઠ ઉપાયથી સર્વ મનુષ્યા પ્રાણનું ેની ઉત્કરે છે જ.' અર્જીને કશું: 'એ તો ગમે તેમ હશે, પણ મારી સંપૂર્ણ ટેક છે, કે ગમે તે થાય, ગમે તેટલું સંકટ આવે, તો પણ આ માળા હું તજું નિક, અદ્દર્શ પ્રતિગ્રા છે કે, જો આ માળા હું તજું તો મને રામદુવાઈ છે.' આ પ્રમાણે પરમાતમાં ને તેના પ્રિય સખાની ગાયિ ચાલતી હતી, તેવામાં સંધ્યા સમય થયો. અર્જીનનો નિત્ય નિયમ હતા કે, તે ગમે ત્યાં હાય તા પણ પાતાની સંધ્યા તા કરવી જ. તે નિયમ પ્રમાણે વસ્ત્ર ઉતારી નદીપરના પાસેના ઘાટપર સ્નાન કરવા ગયા. ઈંચરી કળા અકલિત છે, તેથી જેવા અર્જીન પાણીમાંથી ડૂખકી મારીને ખહાર નિકળ્યા ને ઝામી દૃષ્ટિ કરે છે તેવા ત્યાં એક મે ટા વિકરાળ સિંહ લૂંઉઉ ગર્જના કરટેક અર્જીન તરફ ડાળા કકડાવતા હમેલા જણાયા. આ વૈળાએ અર્જુન રને તે અસ, શસ્ત્ર તા રહ્યાં, પણ એક ધાર્તિયા સિવાય ખીજાું વસ પણ ર ફ નહિ. તે સિંહ તેા ગર્જના કરી રહ્યો છે, અને કુદવાને તત્પર છે. એ સમે અર્જીન પાસે કાંઈ પણ શસ્ત્ર ન હાવાથી તેણું પ્રાથ્યુના રક્ષણ માટે પાતાના ગળામાંની માળા કહાડી, તે મંત્રીને સિંહપર કુંકી! ને તરત તે સિંહ માળા ગળામાં ધારણ કરીને અલાપ થઇ ગયા તે અર્જીન તે! દિગ્મૃહ થઇને જોઇ જ રહ્યો કે આ શું થયું ?

પછી અર્જીને સાયંસંધ્યા કરી લઈ, ત્યાં શ્રીકૃષ્ણ બિરાજયા હતા ત્યાં જઇને, સિંહ સંખધી જે વૃત્તાંત ખન્યા હતા તે ઇત્યંભૃત કહી ખતાવ્યા, પણ માળા ગર મેં વાત ગ્રુપ્ત રાખી. પણ જયારે અર્જીન વસ્ત્ર લેવા ગયા ત્યારે તેણે પોરી તા વસ્ત્રપર તે માળા પડેલી જોઇ, તે વેળા શ્રીકૃષ્ણે સ્મિત કરી કહ્યું કે; 'કેંમ અર્જીન, આ જ તારી ટેક ને આ જ તારી રામદુવાઇ કે? પણ હાય જયારે પ્રાષ્ટ્રનું રક્ષણ કરનું પડે ત્યારે સર્વના ત્યાગ કરવા, એવા જે હાત્માઓના આદેશ છે, તે યાગ્ય જ છે;

પાન કરીને વિશ્રાંતિ લે. થાક ચઢવાથી અર્જીનના તો પગ લથડિયાં ખાવા લાગ્યા ને તે છે પરમાત્માને કહ્યું કે, "લાઈ, હવે મારાથી એક ડગલું પણ ચલાય તેમ નથી; જો જરાક જળ મળે તો જો મારાથી એક ડગલું પણ ચલાય તેમ નથી; જો જરાક જળ મળે તો જો મારાથી એક ડગલું મારાથી ગલાશે, નહિતર આપણે તો આ બેઠા." ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું, "જો સમ રાક આગળ ચાલ, આગળ જઈ આપણે પાણીની શાધ કરીએ." એમ રાક આગળ ચાલ, અમાં આવી સ્થિતમાં વાત કરતાં અર્જીન શારે આગળ ચાલ્યા, તેવામાં એક વૃક્ષ નજરે પડ્યું, એટલે અર્જીન ત્યાં આરી, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું, "તો અહિયાં બેસ, હું ગામમાં જઇને કાંઇક આવાનું લઇ આવું, પણ તો અહિયાં આ સારાપાકા થાય તો મારે તે ક્યાં શાધવો?" અર્જીન બાલ્યા, "અરે રામ રામ કહા, ખાત્રી? તો તો ક્યાં શાધવો?" અર્જીન બાલ્યા, "અરે રામ રામ કહા, ખાત્રી? તો જાણ કે, હું અહિયાંથી એક ડગલાં પણ ખહાર જવાના નથી. જયાં! એક ડગલાં ભરવાની યાંથી એક ડગલું પણ ખહાર જવાના નથી. જયોં એક ડગલું ભરવાની આય નથી, ત્યાં આદ્યાપાછા ક્યાં જવાના હતા ? જેંો આ વૃક્ષની છાયા ખહાર એક ડગહું પણ મૂકું તા મને રામદુવાઈ છું." તરત શ્રીકૃષ્ણ પાસેના ગામમાંથી ભાજન લાવવાને ચાલતા થયા. 🖊

આણી તરફ સૂર્ય એવા તપવા માંડ્યો કે, જોડું એકે સામદા ખારે आहित्ये क्षय करवा भाटे तपवा भांड्युं है।यनी अर्जुनने गर्णो पाणी વગર કાચકી ખધાવા માંડી ને તેના ગળામાંથી, શુંક પણ નીકળતું નહાતું. તેના છવ આકુળવ્યાકુળ થઈ ગયા ને થે હી વારમાં તા તે જળ જ

સંતાષ થતા હાય તા લહે તે મારી નિંદા કરે, એથી તા તે મારા પર માટા અનુ થહ કરે છે; અને મારા સ્તુતિ કરે તા લહે કરે, એના મને જરાએ હર્ષ નથી; અને જે પુરુષા કલ્યાલુને ઈચ્છે છે, તેઓ ખહુ દુ:ખે પ્રાપ્ત કરેલું ધન પશુ પારકાની પ્રીતિ માટે ત્યજી દેઇને આનંદમાં રહે છે, એમ પ્રાલ્થી માત્રની ઈચ્છાને અનુસરીને તેની પ્રીતિમાં તત્પર રહેલા જના, પાતાની દેકમાં સુદૃઢ રહી શકે છે; પશુ સ્વપીતિને માટે વલખા મારનાર સુખહીન સંસારમાં કયાંથી ટેક જાળવી શકે? તું અને રાજા ધર્મ, સર્વપ્રતિ સમાન વૃત્તિને પામ્યા નથી; એથી જ તમે દુ:ખ પામા છેા. જેનાં મન, વચન ને કર્મ એવાં છે કે, સર્વ સુખીઆ થાએા, સર્વ નીરાગી રહા, સર્વને લદ્ર થાએા, કાઈને દુ:ખ થશા નહિ, તેને જ દુ:ખ થતું નથી. તું હજી તેવા અન્યા નથી, તે જ સંકટનું કારલુ છે. જો તને રામદુવાઇપર પૂર્લ વિધાસ હાત તો તું શું એમ જાલે છે કે તારી વહાર પરમાત્મા કરતે નહિ? કરતે જ. પશુ એ તારી રામદુવાઇની ટેક માળી હતી, જે મેં યથાર્થ દર્શાવ્યું છે, એટલે તારા મનનુ સમાધાન થશે કે, તમારાં સર્વનાં દરખું કારલુ તમે પોતે જ છેા."

સાયા વિચારશૂન્ય થયા પછી, સાવધ થઇને અર્જીને પૂછ્યું, "મહારાજ! ત્યારે ખરા ટેકી કેવા હાય છે, તે મને ખતાવા!" શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું "ઠીક છે." પછી અર્જીન ને શ્રીકૃષ્ણ ત્યાંથી આગળ ચાલ્યા. માર્ગમાં શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; "અર્જીન! પૂર્ણ ટેકવાળાનાં તારે દર્શન કરવાં છે તા હવે આ વેશ પાલડી નાંખીને સંતપુરુષ ખની જા તથા કંઠમાં કંથા ધારણ કર અને ભિક્ષાન્દેહિ કરતાં શીખ." તુરત અને જણે સાધુના વેશ ધરી લીધા અને પાહાશમા આવેલા નગરમાં પ્રવેશ કીધા.

આ નગરમાં એક ધર્મનિષ્ઠ, સાધુ સંતાના પ્રીતિપૂર્વક આદરસત્કાર કરનાર, સર્વ ધર્મને યથાર્થપણે પાળનાર, પાતાના નિત્ય નિયમમાં પરિપૂર્ણ એવા એક મહા વૈષ્ણવ ધ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેને ત્યાં ખન્ને ભિક્ષાન્દેહિ કહીને ઉભા રહ્યા. ઘ્રાહ્મણે પ્રણામપૂર્વક તે સંતાને ભાજન માટે પ્રાર્થના કરી; અને ખન્ને સંતાએ તે નિમંત્રણ માન્ય રાખ્યું, તે એક શરતે કે, તે વૈષ્ણવની સ્ત્રી જ ભાજન તૈયાર કરી જમાઉ. પછી તે ઘ્રાહ્મણે પાતાની સ્ત્રીઓને આદ્મા કરી કે, આ મહાત્માઓને માટે સ્વચ્છ, શુદ્ધ અને પવિત્ર ભાજન તૈયાર કરીને ભાજન કરાવા. પતિ આદ્માને સર્વાંશ અનુસરનારી તે ઘ્રાહ્મણની બે સ્ત્રીઓ તે સંતાની સેવામાં તત્પર થઈ ગઈ. ઘણી ત્વરાથી ભાજન તૈયાર કરીને તેઓએ સંતાને આસનપર

બેસાડ્યા. આ સમયે શ્રીકૃષ્ણે અર્જીનને કહ્યું; "હ અર્જીન! જે ટેટના પ્રતિપાલનથી મનુષ્ય દુ:ખના લેશને પામતા નથી, તે ટેક, તને હુમણાં જ જણાશે. ખાત્રીપૂર્વક જાણ કે ટેક ગયા પછી કાંઇ જ રહેતું નથી. જેમ વય ગયા પછી કામવિકાર નથી, જળ સુકાઈ ગયા પછી સરાવર નકામું છે, વિત્ત ગયા પછી પરિવાર નકામા છે ને ઠડવા ઘા જેવા લાગે છે, તત્ત્વજ્ઞાન થયા પછી સંસાર ખાવા ધાય છે, તેમ ટેક ગયા પછી આપત્તિમાંથી સંરક્ષણ થતું નથી. જે ટેકી છે, જેની પરમાત્મા પર પરમ શ્રદ્ધા છે ને ગમે તેવા સંકટમાં પણ તે શ્રદ્ધા ચલાયમાન યવા દેતા નથી, પરંતુ તેને ધીરતાથી વદ્યો જ જાય છે, તે જ ક્લેશના Jurtને પામે છે. આ ગૃહના સ્વામી પૂર્ણ ટેકી છે, ઈંધર ઉપર પૂર્ણ શ્રદ્ધાવાન્ છે અને પ્રાણ જાય તાે ભલે જાય, પણ દેક જવા દેનારા નથી. એની પ્રતીતિ તને આ જ ક્ષણે થશે ને તે તું જોજે." આટલા સમ યમાં તે પ્રાદ્મણની સ્ત્રીએ સુવર્ણ યાળમાં ભાજન પીરશીને તેઓના સન્મુખ મૂકયાં ને લજ્જા તથા વિનયથી તે મહાત્માં ખાને લાજન લેવાને પાર્થના કરી. ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે પૃછયું; "શેઠછ કયાં છે?" એક સ્રીએ કહ્યું; "મહારાજ! દુકાને પધાર્યો છે." શ્રીકૃષ્ણુ બાલ્યા; "તેઓને તેડાવા, તેમના વિના અમે ભાજન કરીશું નહિ." બીજી અ બાલી; "મહારાજ! તેઓ ભાજન કરીને ગયા છે." શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું, "અમે ને તેઓ સાથે જ ભાજન કરીશું.' આવી હઠ લઇને તે ળંને સાધુઓને ખેઠેલા નેઇને, તે ષ્ટ્રાહ્મણની સ્ત્રીએ સર્વ વૃત્તાંત પાતાના સ્વામીને નિવેદન કરાવ્યા, એટલે તે તા ધર્મસંકટમાં સપડાયા. ઘણા ઘણા વિચારા કીધા પછી તે ઘેર આવ્યા ને તેણે મહાત્માઓને પ્રણામ કરીને કહ્યું; "મહારાજ! મેં ભાજન લીધું છે, માટે આપ આ પવિત્ર લાજન આરાગવાની કુપા કરા મારાથી આપના જમ્યા પૂર્વે જ પ્રથમ ભાજન લેવાયું છે, તે ને અપરાધ જણાતા હાય તા મને ક્ષમા કરા. પરન્તુ હે સતા! મારા આ નિયમ છે કે, મારે એકલાએ જ ભાજન કરવું, તેથી જ મેં જાદું ભાજન કીધું છે." શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; "હશે, પણ ને આજે તમા અમારી સાથે ભાજન લેશા નહિં, તા અમે હઠી ચાલ્યા જઇશું." તે સંતલકતને આ માટું ધર્મ-સંકટ આવી પડ્યું. શુદ્ધ પવિત્ર મહાતમા સંતા ભાજનના થાળપરથી ઉઠીને ચાલ્યા જાય, એનાથી કપ્ટકારક એક પવિત્ર પુરુષને શું હાય? નિરાશ થઈ તે ખ્રાદ્મણે ત્રીજે એક પાટલા સૂકાવ્યા; એટલે ઘણા ખેદિત હુદયે ધુજતાં ધુજતાં એક સ્ત્રીએ થાળ સૂક્યા. ખ્રાદ્મણની ટેક જવાના

भरेणरे। समय हते।, पख ते टेड क्या हे तेवे। नहिति। ते थाण सामा दिष्ट डरी ने अंडस्मात् जाहेंगे; "आ थाणमां पेदी नवी हेरीनुं अथाखुं डेम भूड्युं नथी? असा, हुं ते भाणपरथी डहाडी लावुं" अटबुं डहीने ते खाह्मख् गृह्वस्थ भाणपर गये।; पख क्यारे ते पाछे। आव्यो नहि, त्यारे अंड स्त्री प्रथम गर्छ, पछी थीळ गर्छ, पखु तेमांनुं डार्ड, पाछुं वर्णुं नहि. ते लोई अर्जुन श्रीष्टृष्णुने पूछ्युं; "आनुं डारख् शुं डे, त्रखे भाखुस अथाखुं देवा गयां. तेमांथी ओडे पाछुं आव्यां नहि? भहारक, मने ते। आमां डर्ड लेह क्याय छे." श्रीष्टृष्णु भाव्याः, "अर्जुन! ओ क टेड, ओ क प्रस्परनी ६६ श्रद्धा. यांस हुं तने टेड डेवे। छे ते अताखुं." अम डही अलो क्या आसनपरथी हिंडी माणपर गया ते। ओड ओरडामां थे स्त्री अने ओड पुरुष शायवत् पद्यां हतां ने तेमने। अंतर आत्मा परमात्मा पासे पहुँची गये। हती.

આ સર્વ વૃત્તાંતમાંથી અર્જીન કાંઇ પલુ સમજ શક્યા નહિ; પણ ते ते। ये त्रह्म भनुष्ये।ने प्राष्ट्ररहित क्रिधने यित्तल्रभ थर्ध गये। अने ते શ્રીકૃષ્ણ પ્રત્યે બાલ્યા, "મહારાજ! હું આનું કશું પણ કારણ સમછ શકતા નથી, માટે તમે મને સમજાવા કે, આ ત્રણ કાેણ છે ? ને તેઓને આ પ્રમાણે આત્મહત્યા કરવાનું કારણ શું છે ?" શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું; "હે અર્જીન! ટેક જ આ સર્વનું કારણ છે. તેને આના લેદ સમજાતા નથી તાે હું તેને સમજાવીશ!" એમ કહી શ્રીકૃષ્ણે પાતાની ગુણમયી દેવી માયાને દ્વર કરી, કે તતકાલ તે ત્રણે પ્રાણી સજીવન ભાવને પામીને ખેઠાં થયાં. આ ક્ષણે શ્રીકૃષ્ણ તથા અર્ન્યુને પણ પાતાનુ મૂળ સ્વરુપ ધારણ કરીને તેઓને દર્શન દીધાં, એટલે તે પ્રાદ્મણ, કરસંપુટ કરી સામા ઉભા રહીને અપરાધની ક્ષમા માગવા લાગ્યા શ્રીકૃષ્ણું તેને આશીર્વાદ દર્ધ પૂછ્યું; "લક્ત ! મારા પરમ ભક્ત! તારે આ પ્રમાણે વર્ત્તવાનું શું પ્રયોજન હતું તે કંકે." ખ્રાક્ષણ બાલ્યા; "હુ પરમ નિયતા! આપથી શું અજાણ્યું છે કે, તે હું આપને કર્કુ. પરંતુ આપની આગ્રા છે તેર મારા અપરાધનું ગરિત્ર સાંભળા. अडु. परतु आपना आज्ञा छ ता मारा अपराधनु अरित्र सामणा. भारा पिता भने आणवयमां भूडीने पंयतत्त्वने पाभ्या હता. तेथाओ भारां लग्न आ मेटी स्त्री साथे डीधां હतां, तेथी लयारे हुं ने ये वयमां आव्यां त्यारे भारी मातुश्रीनी आज्ञाथी, हुं भारी आ स्त्रीने तेडवाने तेने पियर गये। हता. आडाशमां लेम पक्षीयोनां ने लणमां लेम लणवरीनां पगलां हेभातां नथी, तेम लाविनी गति पणु येड पर-માત્મા સિવાય ખીજે કાઈ જણી શકતા નથી. મારા સસરાના ગામના

માર્ગ જતાં અર્જીને કહ્યું; "હે મહારાજ! એ બ્રહ્મદેવના મહે આગળ મારી ટેક કંઈ વિસાતમા નથી." પછી શ્રીકૃષ્ણ બાલ્યા; "કામ ક્રોધ ને લાેભ છે, તે જ મનુષ્યને સર્વ સંકટ ઉપજાવે છે. આ ત્રણ અરે અહંકારવૃત્તિ, મનુષ્યનું ગમે તેવા ટેકમાં માળાપણું દર્શાવે છે; ર ગમે તેવા અળવાનને પણ શિથિલ કરી દે છે; ઇશ્વરપરની શ્રદ્ધાને કાર્ય પ્રસંગે માળા કરી દે છે ને તેથી જ મનુષ્ય માળા રહે છે. જે મનુષ્ય ઈ ધર જ મારી લજળ રાખશે ને મારી શ્રદ્ધાને સુદૃઢ રખાવશે, એવી કામનાથી વર્તે છે, તેની જ કામના ઇશ્વર પરિપૂર્ણ કરે છે, તેનું જ સંકટમાંથી રક્ષણ કરે છે. પણ જે ઇશ્વરપર રાખવામાં આવતી શ્રદ્ધામાં માળા પહે છે, તેની ટેક ઇશ્વર કેમ જાળવે? સિંહ તારી સન્મુખ આવ્યા, તે વેળા જે તારી ટેક સખળ હત તાે તે પાણીમાં તને શું કરી શકત ? અને ક્ષણભર આહાર માેડા મળત તા કાંઈ પ્રાણ જાત નહિ. એ સર્વે માયા મે તારી ટેકમાં માળાપણું કેટલું છે, તે વને જણાવવાને જ રચી હતી. હે અર્જીન! જે મનુષ્ય પાતાની ટેક જાળવે છે તે ત્રણ ખ્રદ્ધાંડ એકત્ર થઇ જાય, પણ કદી સંકટને પામતા નથી. દુઃખનું કારણ પાતાની ટેક-વિશ્વાસ-શ્રદ્ધામાં અનિશ્ચિતપણં ને હરિ ભક્તિ પરાયણતામાં માળાપણું, એ જ મુખ્ય છે."

આ કથા કહી ગુરુ વામદેવજી બેલ્યા; 'હિ લક્તજના! જયારે જયારે મનુષ્યપર કાઈ પણ સંકટ આવે ત્યારે ત્યારે તેણે નિશ્ચિત-પણાથી જાણવું કે, તેની ઈશ્વરપ્રતિની આસ્થામાં કાચપ છે. વ્યવહારમાં લચ્ચાપચ્યા મનુષ્યા નિત્ય દેવદર્શન કરે છે, ઘરમાં કે ખહાર જઇને ઈશ્વરસેવન કરે છે, રાત ને દહાડા હરિલજન કરે છે, તાળીઓ પાડીને હરિનું કીર્ત્તન કરે છે, પણ જયારે તેનાપર સંકટ આવે છે, ત્યારે તે પાતે ને ખીજા અન્ય મનુષ્ય એમ માને છે કે, અહા! આ તા માટા સાધુ છે ને આનાપર આ સંકટ શું ધ્રત્યક્ષ તે જીવમાં સાધુનાં સર્વ લક્ષણ છે, પણ તેની ટેક-ઇશ્વરી ટેક-શિથિલ હાવાથી જ તે દુ:ખના લાગી થાય છે. તે કાણ જાણે છે ધતે જાતે જ જાણતા નથી, તા ખીજે કાણ જાણે!"



# ચતુર્થ ખિન્દુ

ر کراہ کراہ

321

( सी<sup>;</sup>

निखिलं दृश्यविशेष दृशूपत्वेन पञ्यतां विदुशाम् । चन्धो नाऽपि सक्तिनं च परमारमत्वमपि न जीवत्वम् ॥

અર્થ-જ્ઞાનીઓ મિથ્યા એવા ઝેલપેર્ણું પદાર્યોને દ્રષ્ટા તરિકે ત્તુવે છે, છતા તેઓને બધન થતુ નથી, મુક્તિ થતી નથી, પરમાત્મપણુ પણ થતુ નથી, તેમ ઝવપણુ પણ , થતુ નથી, અર્થાત્ ફ્રાની અલિપ્ત રહે છે

--:E)+0+(G--

હું મીજે દિને પ્રભાતમાં, પાતપાતાનાં નિત્ય કર્મા આટાપી, સર્વ ઋત્વિહિટ્ટ જિલ્ફ જિલ્ફ જાદિકા તૈયાર થયા, ત્યારે ખટુકની આજ્ઞા પ્રમાણે વરેપ્સુએ, યગ્નસમાસિ કર્મને અંગે અપાર દક્ષિણા આપી છાદ્માણાને સતોષ્યા; અને સર્વ આવેલાએાની વિદાયગીરીને માટે છેલ્લા સતકાર કરવાને એક સુંદર શણુગારેલા મંડપમાં માટી સભા ભરી. તેમાં ઘણુક મહાર્ષેઓ, મુનિઓ, છાદ્માણાં, દેશદેશના રાજાએા, મહારાજાઓ, સંભાવિત ગૃહસ્થા, શેઠ શાહુકારા અને ઘણુક પંડિતા તથા મહાત્માઓ આવીને ખેઠા હતા. તેના અંદર સર્વની સંમતિથી મુખ્ય આસન, અત્યા- થહુથી મહાત્મા ખટુકને જે આપવામાં આવ્યું. પહેલી પૂજા પણુ એ છાદ્દાનિષ્ઠ ભાળકની જ કરવામાં આવી. ખટુકની અદ્ભુત ગ્રાનશક્તિ જોઈને એ માટે કાહ્યા પણ ના પાડી શકાય તેમ નહાતું.

એ સમયે સૌના મનમાં શંકા ઉઠી કે, આટલી બધી ઈશ્વરીશક્તિ-વાળા આ બાળક કેલ્લુ ને કાના પુત્ર હશે? અદ્યાપિ પર્યંત એ વાત કાઈ એને પૂછી શક્યું નહાતું. તે મંડપમાં ષ્રાદ્માણા વેદ દોષ કરી રહ્યા છે, વાજિંત્રા મીઠા સ્વરથી વાગી રહ્યાં છે, બંદીજના મહારાજાનાં યશા-ગાન કરે છે અને મહારાજા વરેપ્સુ પાતાની અર્ધાંગના સહિત ગંધ, પુષ્પમાળાએા, વસા, આભરણા અને અપાર દ્રવ્ય, ઇત્યાદિ ઉપહારા- વડે ઋષ્યાદિક સભાજનાનું પૂજન કરે છે; અને જેવી જેની ચાેગ્યતા હાય તે પ્રમાણે તેનું, રાજપુરાહિત આગળ થઇને ખતાવે છે એટલે, રાજા પૂજન કરતા આવે છે. સભામાં વિરાજેલા સર્વનું યથાયાગ્ય પૂજન થઈ રહ્યું, ત્યારે અતિ સંતુષ્ટ થઈ ઋષિએા તથા મુનિએા વેદમંત્રાથી ત્યુંમે આશીર્વાદ દેવા લાગ્યા છે. એવામાં એક અમત્કાર ખન્યા.

ેનેયન્વુલાટના ઉત્તર દરવાજા ભણીથી એક વૃદ્ધ ઋષિ દેષ્ટ્રયા દેષ્ટ્રયા આવતાં, માાયા. એમના મહોંમાં ધાસ માતા નહાતા, મસ્તકપરના જટાના આડલ ્છૂટી ગયા હતા, શરીરે પરસેવાના ઝાંળ વળી રહ્યા હતા. તેણે સલા કરી આવી એકદમ ચારેમેર દૃષ્ટિ ફેરવી ને મધ્યમાં ઉચા સિંહાસનપર મહાત્મા ખટુકને ગેઠેલા જેતાંજ, "હે પુત્ર! એ યુત્ર!" એવી રીતે માટેથી સાદ કરવા માંડ્યો. વાજિત્રા અને વેદમંત્રાના એ વેળા માટા દેાષ મચી રહ્યો હતો, તેવી એ ઝાષએ કરેલા સાદ કાેે સાંભળે રે આથી અતિ અઠળાયેલા અને આતુર ખની ગયેલા તે ઋષિએ એકદમ સલા વચ્ચે દાટ દીધી; અને સિંહાસન પર વિરાજેલા ખટુકને પાતાની ખાયમાં ઘાલી, ખેને લુજાવડે હૃદય સાથે ચાંપીને ગાઢ આલિંગન દીધુ; અને, "પ્રિય પુત્ર! અરે મારા પ્રાણુથી પણ અધિક પ્રિય પુત્ર! તું જન્મતાં જ આવા નિર્દય કેમ થયા ! આ વૃદ્ધ પિતાની અને વૃદ્ધપણામાં યુત્ર નેઇને દેલી થયેલી તારી માતાની પણ તને દયા ન આવી? આવું તે વળી રમવું હાય? ચાલ, ઘર આવી, તારી વિયાગિની માતાના હૃદયને શાત કર." એમ કહી તેને તેડી લેવા માટે તે વૃદ્ધ મુનિ તેને ઉચકવા લાગ્યા, પહુ ખટુક ઉચકાયા નહિ, ત્યારે યાકીને તેની સામે ઉલા રહી, તે મુનિ છે હયા; "હ પુત્ર! ચાર ચાર દિવસથી અન્નજળના ત્યાગ કરી, તારી યાછળ અનેક વન, ઉપવન ને આશ્રમામાં રખડી રખડીને થાકી ગયેલા એવા તારા આ વૃદ્ધ પિતાને તું કેમ દુઃખી કરે છે? તારા વિના તારી માતાએ પણ અન્નજળના ત્યાગ કર્યો છે, અને હવે તારા વિયાગ લાંબા કાળ રહેશે તા તે પ્રાણ વજશે. હે યુત્ર! શું તું અમને આમ દુઃખ દેવાને જ અમારે ત્યાં પ્રકટ થયા છે? હે વત્સ! અમે અંને તને અમારા પ્રાષ્ટ્ર કરતાં પણ અધિક માનીએ છીએ. તારી માતાએ, પુત્રસુખ મેળવવાની અપાર ઉત્કંઠાથી તપ વ્રવાદિ અનેક કબ્ટા સહન કરીને, વને પ્રાપ્ત કર્યો છે, તેનું ફળ શું આ જ ?"

આવા પ્રકાર નેઇ આખી સભા એક્દમ શાંત અને આશ્ચર્યચકિત \ થઈ ગઈ! શું થાય છે, તે જાણવા માટે સૌ એકી દૃષ્ટે પિતાપુત્ર ભણી 🕜

નેવા લાગ્યું. પછી ખટુકે ઉલા થઈ, તે આવેલા ઋષિને પ્રણામ કરીને કહ્યું; "અહા ઋષિવર્ધ! આપ આટલા બધા આતુર શાને અર્થે થયેલા કહ્યું; "અહા ઋષવય! આપ આટલા ખુબ આહું. …. છા ? શું આપની કાઇ અમૂલ્ય વસ્તુ ખાવાઈ ગઇ છે? અથવા શું કાઈ પ્રિય મનુષ્યતા વિયાગ થયા છે? વા તમારા પર કાઈ જાતના લય આવી પડેલાે છે? કિંવા તમારા ચિત્તને કઈ માેહ થઇ આવવાને લીધે તમે આમ હાવરાબાવરા થઇને દાેડાદાેડ કરી રહ્યા છા? કે કશુ હોતુક જોવામાં આવ્યું છે? કે અવિદ્યાને યાેગે ભ્રમ થયાે છે? કહાે, હ દેવ! આપને શું થયું છે? શાંત પડા, શાંત થાએ અને આપને આ પ્રમાણે માહ થવાનું કારણ શું છે તે કૃપા કરી કહાે." એ સાંસળી કાણુસર વિચાર કરી ઋષિ બાલ્યા; "હેં પુત્ર! હું આતુર નથી, મારી અમૃલ્ય વસ્તુ ખાવાઈ નથી, વિચાગે નથી ને ભયે નથી; તેમ માહે નથી ને ચિત્ત અસ્થિરે નથી, તે અવિદ્યાર્થી ભૂલાવામાં પણ પડ્યો નથી. તું કહે છે એમાંનું કશુંએ નથી. પણ હા, મતે કૌતુક થયું છે ખરુ. જેના વિધા-ગથી હું આટલા બધા આતુર છું ને જે મને પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત થયા, છતાં જાણે કાઈ જન્મમાંએ મારી સાથે કશા સંબંધ ધરાવતા ન હાય, એવા પ્રકારનું ભાષણ કરે છે, એ એક માટું કૌતુક નહિ ત્યારે ખીજું શું ? પણ પુત્ર! મને લાંગે છે કે, તને કાઇએ ચેટક કીધું છે, અથવા તા તારી આવી સુંદરતા નાઈ, કાઇ દુષ્ટે તારાપર પાતાની નીચ વિદ્યાના પ્રયાગ અનુભવ્યા છે! તે વિના તારી ખુદ્ધિમાં આટલા બધા માહ વ્યાપે જ નહું, કે જેથી તું તારા પિતા એવા મને પણ ન એાળખે? પણ ચિંતા નહિ, તે સર્વ ઉપદ્રવાને હું યજ્ઞનારાયણના પ્રતાપથી દ્વર કરીશ. પણ તું હવે અહીંથી ઉતાવળા મારી સાથે આપણે ઘેર ચાલ." એ સાંભળી ખટુક બાલ્યા; "હ ઋષિદેવ! આ સસારમાં પિતા કાેેેેે ને પુત્ર કાેેેે યું વળી. ઘર કાર્ના ને ખાર કાર્ના ? આપ મારી ખુદ્ધિમાં માહ થયેલા માના છા, પશુ આ આપનાં વચનામૃતનું પાન કરતા તા આપને જ મહામાહ-સાગરમાં સપડાયલા હું જોઉં છું. તમે જાણતા નથી કે, આ જગફરૂપ કાર્ય સઘળુ મિચ્ચા છે અને તેમાંના સર્વ વ્યવહારા પણ તે જ પ્રમાણે મિચ્ચા છે; તા તેમાં પછી પુત્ર કાેેે વિતા કાેેેંગુ, એવા વિચાર આપને થતા નથી, ત્યારે તા હું પૂર્યું છુ કે, માહ તમને થયા છે કે મને ?" એ ) સાંભળી ઋષિએ કહ્યું; "તું કહે છે તે સત્ય છે, પણ એ જ્ઞાન અત્યારે શું કામનું છે? એ તા તત્ત્વવેત્તાઓના વિચાર છે. એ વાતા તારા જેવા ખાળકના કામની નથી. તેં તા હજી તારાં માતાપિતા એવા જે અમે,

૧૧

તેનાં લાડ જેયાં નથી, સમવયી ખાળકા સાથે નિર્દોષ ખાળકીડાએ કરી નથી, અને વારંવાર અમારા ઉત્સંગામાં બેસી મૃદ્ધ ભાષણ કરીને, અમારાં મનડાં સંતાષ્યાં નથી. યજ્ઞનારાયણના પુષ્ય પ્રસાદવહે તું ઉત્પન્ન થયા, માટે જન્મતાં જ અષ્ટ વર્ષાત્મક દેખાયા, એથી ઋષિઓની સંમતિવડે તને ઉપવીતસંસ્કાર કર્યો, પણ તેથી શું થયું? તું છે તો આળક જ! હજી તા તારે ઉત્કૃષ્ટ પ્રદ્રાચર્ય પાળી વેદાધ્યયન કરવાનું છે. જ્યારે તું ઉત્તમ પ્રકારે ગુરુની શુશ્રૂષા કરીને વેદવેદાંગપારગત થઇશ, ત્યાર પછી તારા સમાવર્તનસંસ્કાર કરીને, તને કુલીન અને રૂપન ગુણમાં તારા જ સમાન એવી કન્યા સાથે પરણાવીશું. એ વેળા તારી માતા, જેણે તને પ્રાપ્ત કરવા માટે અનેક તપ વતાદિક દુ:ખા વેઠ્ય છે, તે અતિ શુ૧ રૂપ એવું વધૂત્રરનું સુકુમાર જેવું જોઇતે, પોતાના છાવતરને સફળ માનશે. તું વેદવિધિપૂર્વક ગૃહસ્થાશ્રમસુખ ભાગવજે તથા સર્વ ધર્મકાર્યમાં અનુકૂળ એવી તારી શ્રી સગે રહી, અનેક યજ્ઞા-હિક સત્કર્મો કરજે. પછી તે શ્રીને વિષે તારા જેવી જ ઉત્તમ પ્રજા ઉત્પન્ન કરજે એવી રીતે અનુકમે દેવ, મનુષ્ય, પિત્રાદિકના ઝહોાથી મુક્ત થઈ, વિષયસુખથી વિરામ પામીને, પછી ભલે તું પરમાત્માના રવરુપના વિચાર કરવા સારુ વાનપ્રસ્થાશ્રમ ગહે છુ કરજે. પણ હમણાં તને આ ઘેલું કાેેે લગાડ્યું છે? હે વહાલા પુત્ર! ડાહો થા ને ઘેર આવી તારી માયાળું માતાના હૃદયશાકને દ્વર કર."

કારીગરના યુત્રનું પાત્ર

ખંદુક બાલ્યે; "પિતાછ! આપે કહ્યું તે સત્ય છે; પણ અવિદ્યાર્થી, 'ઘરાયલાં મનુષ્યો પેરે મારે પણ શું તેઓના જેવું નાટક વારંવાર ભજવાં નાઇએ ?" તેના આવાં વચન સાંભળી, ક્ષણભર તેના પિતા મોન ધરી રહ્યા, ત્યારે ખંદુકે કહ્યું; "હે પિતાછ! મારી એક વાત સાંભળા અને તેનું ઉત્તર દ્યો. કાઈ એક ઉત્તમ કારીગરના પુત્રે, એક પ્રસંગે 'આણુમાંથી ધાતુ ક'હી, તેને ગાળી, શુદ્ધ કરી, તાવી, ટીપી, પત્રું બનાવ્યું અને તેના નિધ્યે તેવડા કટકા કાપી, અનુકુમથી સાંધી લઇને એક સુંદર પાત્ર બનાવ્યું પછી તેમાં યથે એ યોગ્ય વસ્તુ ભરીને તે ઉપયાગમાં લીધું તે તે ઘણા આનંદ પામ્યો. દિવસ આથમ્યો અને રાત્રિ પડી. સૌ નિદ્મવશ થયાં. ખીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે સૌ નાચન થયાં ત્યારે તે પાત્ર ખનાવનાર કારીગરના પુત્ર, ધમણ, એરણ, હથાં છો, સાણુસી ઇત્યાદિ હૃશ્યારા લઇને ધમણું સળગાવવા મંદ્યો; અને પેલું પૂર્વ દિવસનું પાત્ર

લાવી આગળ મૂકી, તેના ભાંગીને ભૂકા કરવા જેવા તાણીને હુંચાંડા મારવા જાય છે, તેવા જ તેના પિતા બાલ્યા; 'અરે મૂર્ખ યુત્ર, તું આ શું કરે છે?' ત્યારે તે પુત્રે ઉત્તર આપ્યું; 'પિતાછ! પાત્ર ખનાવું છું.' પિતાએ કહ્યું; 'ત્યારે તારી આગળ એ પહેયું છે તે શું છે?' પુત્રે કહ્યું; 'એ પાત્ર છે; પણ પિતાછ, એ તા કાલનું ખનાવેલું છે! માટે આજને સારુ નવું પાત્ર ખનાવું છું!'

એટલું કહી ખડુક ખાલ્યા, "ઋષિદેવ! એ કારીગરપુત્રનુ કેવું ઉત્તર છે વારુ? એની ખુદ્ધિ કેવી સૂક્ષ્મ ને એ કેવા હથોગી ગણાશે? પુત્રનું એવું ઉત્તર સાંભળી, એના ખાપે એને ડાહ્યો (ગ્રાની) જાણ્યા હશે!! મૃંહિ જ? ત્યારે ઋષિરાજ, તમારા વિચાર પણ એ કારીગરપુત્રને મળતા જ છે. નહિ વારુ?"

ઋષિદેવ તો આ સઘળું સાંભળીને સડક જ થઇ ગયા, કે આ નાનું બાળક, આ ભેદભરેલું શું ખાલે છે! ખીતું કાઈ આ ખાલવાના ભેદ સમજ શક્યું નહિ, પણ ઋષિ ઠંઇક સમજયા હતા તેથી ખાલ્યા; "વત્સ, મારા વિચારાને શું તું તે કારીગરપુત્રના જેવા ગણે છે? તું શું શાસ્ત્રની આગ્રાને અનુસરીને પ્રદ્માચર્ય, ગૃહસ્થાશ્રમ ઇત્યાદિ આશ્રમા પાળવા માટે, મેં તને કરેલા ઉપદેશને સાંસારિક અવિદ્યાનું પરિણામ માને છે? અથવા તું શું તે પ્રમાણે આચરણ કરી ચૂકયા છે, તેથી હવે પછી આચરવાના કામને કારીગરપુત્રના કામ જેવું ગણે છે? હજી તું ઉગે છે, તા, તે એ ધર્મો આચર્યા તા શું, પણ સાંભળ્યાએ ક્યાંથી જ હાય? પુત્ર! આળક- ખુદિ મૂકી દઈ ઘર ચાલ."

#### આ જન્મ નવા નથી

એ સાંભળી ખટુક બાલ્યા; "આ જગતમાં બાળક કેાણુ અને વૃદ્ધ કાેેેેે અારી દર્ષિએ તાે જગતમાંના સર્વ પ્રાણી સમવયી દેખાય છે અને વાસ્તવિક રીતે છે પણ તેમ જ."

અટુકનાં આવાં વચન સાંભળી, એક જિજ્ઞાસુએ પૃછ્યું; "હે દેવ! એમ કેમ હાય? આ નેત્રે તાે આપ ખટુક, આપના પિતા વૃદ્ધ ને હું તરુષુ દેખાઉં છું, તાે સર્વે સમવયી કેવી રીતે હાેઈ શકે?"

અટુકે કહ્યું; "હે જિજ્ઞાસુ, સાંલળ! આ ચાલુ રવેતવારાહ ક્લ્પની સૃષ્ટિના પ્રારંભ થયા, ત્યારથી સર્વ જીવા પરમાત્મામાં અવ્યક્તસ્પે સમાયલા હતા, તે પૃથક્ પૃથક્ વ્યક્તિસ્પે પ્રકટ થયા; અને એ પ્રત્યેકને સૃષ્ટિસ્વભાવ તથા અહંકાર લાગુ પડ્યો. એ અહંકાર તથા સૃષ્ટિસ્વભા-

વરુપ માચાના આવરણથી તેએા અનેક પ્રકારન કર્મોમાં ક્ષેપાવા માંડ્યા: અને એ કર્મોને લીધે તેઓને પછી તે કર્મોનાં કળ ભાગવવાના જે ઈશ્વરી નિયમ, તે લાગુ પડ્યો. એને લીધે જીવથી જેવાં કર્મ બન્યાં, તેવાં તેવાં કળ ભાગવવા સારુ, તેવાં તેવાં તેને શરીર ધારણ કરવાં પડ્યા. અર્થાત અમુક કર્મો કરેલાં હતાં, તેનું ફળ ભાગવવાને એક દેહ ધર્યો પણ તે દેહવંડ તે પાછલાં કર્મો ભાગવવાની સાથે પાછાં બીજાં નવાં કર્મો પણ ઉત્પન્ન થયાં; ત્યારે તે નવાં કર્મોને માટે વળી નવા દેહ ધરવા પડ્યો; અને તેમાં પણ જે કર્મો નવાં થાય, તે લાગવવા વળી ત્રીજે નવા દેહ ધરવા પડ્યો. એ પ્રમાણે જેમ જેમ નવાં નવાં કર્મો થતાં જાય, તેમ તેમ તે લાગવવા માટે પાછા નવા નવા દેહ ધરવા જે પડે; અને એમ વારંવાર ચક્કપેરે આવર્જન વિસર્જન, જન્મ-મરણ ને યુન: જન્મ થતા જાય, પણ તેના પાર આવે નહિ. જેમ ઘાણીના ખળદને ખાસ ઉભા રહેવાનું ક્યાંય અવસાન જ હાતું નથી, અર્થાત્ તેના ચાલવાના માર્ગના છેડા જ હાતા નથી, તેવી રીતે છવને દેહસ્પે જન્મલું, કર્મ કરવાં, મૃત્યુવશ થલું અને કર્મોના ફલાર્થે નવા નવા દેહ ધારણ કરવા, પુન: કર્મ કરવાં, પુન: મૃત્યુવશ થવું અને પુન જન્મ ધરવા પડે છે! માટે હે જિજ્ઞાસુએ! આજે તમે, હું અને આ સર્વે કંઇ નવા થયા નથી. સૃષ્ટિના મંડાણથી આપણે બધા સાથે જ છીએ; અને સૌ સૌનાં કર્મ-પ્રારખ્ધ ભાગવીએ છીએ અને હે ઋષિદેવ! તમારા કહેલા આશ્રમધર્મો આ જન્મ પૂર્વે એક નહિ પણ અનેકવાર આચરી આચરીને હું ચાકી ગયા છું; તાપણ હુજી તમે મને તે જ આચરવાના ઉપદેશ કરા છા, ત્યારે તમારા વિચાર પેલા કારીગરપુત્રને મળતા નહિ ત્યારે શું ?"

આવું અતિ ગૃઢ તત્ત્વવિચારવાળું ભાષણ સાંભળી, ઋષિ આશ્ચર્યમાં ઘણા જ લીન થઇ ગયા, અને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, મારે ત્યાં જન્મેલા આ બાળક, સાધારણ જીવ નથી, પણ કાઇ દેવાંશી અવતાર છે. પછી તેણે તેને પૃછ્યું; "હે વત્સ! હે પ્રિય પુત્ર! તું આવા સૂક્ષ્મ જ્ઞાનની વાતા કરે છે, માટે પૂર્વ જન્મમાં તું કાણ હતા, તેનું તને અવશ્ય જ સ્મરણ હશે, તા તે મને જણાવ." પિતાની આવી આજ્ઞા થવાથી અટુકે પાતાના પૂર્વ જન્મના વૃત્તાંત કહેવા માંક્યો.

#### સનકાદિકના ઉપદેશની લગની

"પિતાજ! પૂર્વે અંગિરા ગાત્રમાં જ મારા જન્મ થયા હતા. ત્યાં મેં શાસની આગ્રા પ્રમાણે વેદાધ્યયન કરી ગૃહસ્થાશ્રમ માંડ્યો હતા. તે જન્મમાં સ્વર્ગનાં સાધનસૂપ વેદત્રથીવઉ થતાં જ્ઞાદિક કર્મદાંડમાં જ સર્વ ઋષિએ સાથે હું મંક્યો રહેતા હતા. મેં આંઠ યજ્ઞા કર્યા ને કરાવ્યા અને વ્યવહારમાં ને કર્મકાષ્ડ્રમાં હું ઘણા જ ત્રવીષ્યુ ગણાયા. તે વેળા 'વામદેવ' નામથી ઋષિઓ મને આળખતા ખું માન આપતા હતા. સ્વર્ગની ઇચ્છાથી વા આ લાેકનાં સુખા મેળવાની ઇચ્છાથી, ઋષિએા સાથે મળી હું અનેક કામ્ય કર્મો કરતા ર ખીજાઓને તેમ કરવાના ઉપદેશ પણ કરતા; કારણ હું સમજતા હોતા કે, આ લાક તેમ જ સ્વર્ગ લાેકનાં સર્વ સુખા પરિષ્ણામ નાગ્વત છે. એવામાં એક પ્રસંગે, દીનજનાના બંધુ અને પ્રાણીમાત્રનું હિા ઇચ્છનારા એવા પ્રદ્મપુત્રો, સનકાદિક સુનિચ્ધા, અનેક લાેકામાં પર્યટન કરતા કરતા, ભૃલોંકમાં પધાર્યા. તેઓ આ લાેકની સર્વ પ્રજાનાને અનેક કલેશ "વ્રનદિ जनन पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजठरे गयनमः थवा रूप व्यनिवार्थ ४थेशे। भां પચી રહેલી જોઇ, બહુ ખેદ પામ્યા પછી એ દેવા, દયાને વશ થઇ, પ્રજાના આ સંસારના કહેશમય તપાને દૂર કરવાના વિત્રાર કરવા લાગ્યા. તે વેળા અમે સર્વ ઋખ્યાદિશયે અને ખીછ સર્વ પ્રજાઓ, એ પ્રદ્યાપુત્રોને પધારેલા જાણી, ગંગાના પાવન તટપર માટે! સમારંભ રચ્યાે અને ત્યાં તેમને પધરાવી રૂજનાદિકથી સંતુષ્ટ કર્યાં. પછી સર્વેએ મળી પ્રાર્થનાપૂર્વક તેમને પ્રશ્ન કર્યો કે; "હે બ્રહ્મપુત્રા! જયારે આપ અત્રે પધાર્યો છે. ને અમારાં સાંવારિક દુઃખા જોઈ એક પામા છા, ત્યારે તે દુઃખાના અંત અને વાસ્તવિક સુખાનંદપ્રાપ્તિના ઉપાય શા, તે આપ કૃપા કરી બાલા." ત્યારે સનકાદિ ચારે ધ્યક્ષપુત્રામાં જયેષ્ઠ સનક भुनि जास्या.-जास्यत छलनो उपाय परमात्मस्वरूपतं यथार्य ज्ञान थर्डं, ए ज छे सनंहन सुनिन्मे अह्युं -मननो व्य करवो ए परमात्मस्वरूपत्रं ज्ञान थवानो हपाय छै। सनातन सुनिन्मे ४हाँ:-ग्रह-निष्काम कर्म-उपासना करवी ते मनना छयनो उपाय छे. सन्तर्भुभार सुनिन्य अह्युं:-आ सर्व जगत विनाशी छे, एम विचारपूर्वक जाणतुं तथा अद्यमवतुं ने तेवो छ निश्चय करवो, ए निष्काम थवानो उपाय छे.

"આ સહિસ પણ અણુમાલ ઉપદેશ આપી, સનકાદિ ચારે મુનિઓ દેવલાક પ્રતિ પદ્મારા ગયા; અને સર્વ પ્રજાઓ ને ઋષ્યાદિકા પાતપાતાનાં કર્મોમાં પ્રવૃત્ત થઇ ગયા. પણ મહુર્ષિઓના આ પ્રહ્યો-પદેશના મર્મ-રહસ્ય તા ઘણા થાડા જ સમજી શકયા હતા; કેમકે એ ઉપદેશના અતિ ગૃહ સિદ્ધાંત, મનન ને નિદિષ્યાસન વગર મનમાં કરવા અતિ દુર્લેલ છે. આ ચારે સિદ્ધાંતામાંના ત્રીએ સિદ્ધાંત એ કે, ફળની

ઇચ્છા રાખ્યા વિના કેર્યો કરવાં ને તે પરખ્રદ્ધ (પરમાતમા) ને અર્પણ્ કરવાં; કારણ એથી ઓ:કરણ શુદ્ધ-પવિત્ર-જ્ઞાનૠપ પ્રકાશ થવાને ચાગ્ય થાય છે. એ હેતું અનુસરીને કાઈ પ્રજા આચરણ કરી શકી નહિ ને તેથી તે ઉપદેશનું ફળ કંઈ થયું નહિ. પૂર્વ જેમ કરતા હતા. તેમ જ સૌ કાેઈ કરવા લાયા. પરતુ એ આળકરૂપ મહાતેજસ્વી સન-કાદિ મહિવિંમાના કલ્યાણકારેક ઉપદેશ સાંભળી, મને તા તેજ વેળાથી સાદ મહાવચાના કલ્યાળુકાક હ પદરા સાલળા, નન તા તે વર્ષા ના સુદ રહ્યા હોય તે તેના વચનાનું અંતઃકરણમાં મનન કરવા માંક્યું. જેમ જેમ હું વિચારપૂર્વક સૃષ્ટિલીલાનું અવલાકન કરતા ગયા, તેમ તેમ મને અનુભવ થતા ગયા, કે આ જગતમાંની પ્રત્યેક વસ્તુ પરિણામી (નાશવંત-મિચ્યા) છે; તે અવિનાશી નથી; તો તેને પ્રાપ્ત્ર કરવાને અથવા તેમાં પડી રહેવાને ખુદ્ધિમાન્ પ્રાણી કેમ ઇચ્છે? મને આમ અનુભવ થવાથી તે મહુષિઓનાં સિક્ષિમ ઉપદેશવચના ઘણાં ગૂઢ ને અમૂલ્ય અર્થવાળાં લાગ્યો અને એ કારણથી તેનાપર મારા વિશ્વાસ ૮૮ ગંધાતા ગયા. પછી તા મને ક્ષણે ક્ષણે તેઓનાં ઉપદેશ-વચના સ્મરી આવવા માંડ્યાં તે ત્રારા પ્રત્યેક કાર્યમાં મેં તેના દૃઢતાથી ઉપયોગ કરવા માડ્યો. ધીરે ધીરે મકૃતિનું વલણ એટલું બધું અદલાઈ ગયું, કે ઘણાક ઋષિઓ–જેઓ કર્મોમાં અતિ પ્રીતિવાળા હતા તેઓ– મને ભ્રમિષ્ટ થઈ ગયેલા અથવા તરંગી માનવા લાગ્યા. સમય વીતતાં ને ધીરે ધીરે કાઈ પણ કામ્ય, એટલે કળની ઇચ્છાથી કરવામાં આવતાં કર્મ ઉપર મારી આસ્યા રહી જ નહિ. જે કર્મ આવશ્યક હાય, એટલે કે જે કર્યા વિના ચાલતું જ ન હાય, તેજ કર્મો હું કરતા ને તેમાં પણ ક્લાસક્તિ રાખતા નહિ. કર્મફળની આશાજ રાખવી નહિ, એવા મને ઘણા સમયના લાંબા અભ્યાસ થવાથી, મારી સર્વ આશાઓ આપા-આપ પૂર્ણ વિરામને પાસી, અને આગળ અનેક આશાઓમાં નિરતર ભટકતું રહેતું ને જરા પણ વિશ્રામ લેતું નહિ, એલું જે મારુ ચંચળ મન, તે આશારહિત થવાથી, તદ્દન શાંત પડી ગયું. તેણે ભટકલું કે બીજે વિચાર કરવા તદ્દન છાડી દીધા. પૂર્વ અનેક આશાઓમાં ને ચિતા-મામાં સદા ઉદાસ રહેવાથી શરીરે હું કૃશ રહેતે, તે મઠી જઈ પંચતત્ત્રનું આ શરીર, અણુધારેલી રીતે પ્રકુર્લિત થવા લાગ્યું, અને હું ખહું હૃપ્રપુષ્ટ થયાે. છેવટે આશા અને સસારાસક્તિ એટલે સુધી શિથિલ થઈ ગઈ કે, આશ્રમ, ધન, સ્ત્રી, પુત્રા ઇત્યાદિ સર્વને આ જીવે વિસારી મૃઠ્યાં; અને દેહને વળગેલાં નિત્યનૈમિત્તિક આવશ્યક કર્મો પણ છૂટનાં ગયાં. મારુ

મન નાશ પામ્યું. તે મહુપિંચાના ઉપદેશ પ્રમાણે પરમાત્મસ્વસ્પનાં દર્શનની લાલસાથી તે તેમાં નિરંતરનું લીન થઈ જવાને લીધે, શરીર પણ શુદ્ધ સુવર્ણ સમાન થતું ગયું, અને આ દેહનું સ્મરણ તેને રહેવા ન માંડ્યું. સમયે ભાજન મળે તોય ઠીક, ન મળ્યું તાય ન સાલરે, ટાઢ તડકાનું પણ ભાન ન રહે, છેઠા રહું તો છેઠા જ, ચાલ્યા લઈ તા તેના છેઠા જ ન આવે; કાઇ હસે, અપમાન ઠરે, વા માનથી ખાલાવે, તેનું જીવને કે દેહને કંઇ જ લાગે નહિ. એવી રીતે મન પ્રદ્માન્વચારમાં (પરમાત્મસ્વસ્પનાં દર્શનના વિચારમાં) કેવળ એઠાય થઈ જવાથી, પ્રદ્માનિષ્ઠ જીવવાળા તે દેહી જે હું, તે લાણે જઠ, બહેરા, મુંગા, તે સાનભાન વગરના અવધૂત સરખા થઈ ગયા; અતે ખરી પડેલુ પાંદડું જેમ પવન ઘસડી લાય તેણીગમ ચાલ્યું લાય છે, તેમ યદ્રચ્છાથી ગમે તેમ વિચરવા લાગ્યા. એવી રીતે કેટલાક કાળ જતાં મારી પૃર્ણ એકાયલાને પરિણામે મને પરમાત્મસ્વરુપના સાક્ષાત્કાર થવાના સંધિ સમીપ આવી પહોંચ્યા; પરંતુ તેમ થવા પહેલાં જ (ભગવતસાઢાતકાર થવા પહેલાં જ), ઇશ્વરેચ્છાથી તે દેહ, કાળધર્મને પામ્યા. એથી મારે ઇશ્વરી નિયમ પ્રમાણે પાછું ગર્ભવાસમાં આવતું પડ્યું છે.

"હે મુમુલ્રુઓ! રે પિતાજ! અને તમારે ત્યાં મે ગર્ભવાસના છેલ્લા જ દુસ્તર અનુભવ લીધા છે ખરા; પણ ગર્ભવાસનાં મને મહાસંકટા બાધ કરી શક્યાં નથી; કેમકે હું તા ત્યાં પણ પ્રદ્માવચારમાં જ મગ્ન હતા ત્યાં તો વળી મારુ મન પરિપૂર્ણ એકાથ થયું; કારણ કે એ સ્થળનાં નિવાસ તા ચાગી લાકાની પર્વતામાંની ગ્રમમાં ગ્રમ. એકાંતિકમાં એકાતિક ગ્રફાના કરતાં પણ ઘણા ગૃઢ—એકાંતવાળા છે. તે સ્થળનાં (ગર્ભાશયનાં) નરકના સરખાં તીકણ દુ:ખાને લીધે જીવની સંસારાસક્તિ તદ્દન નિર્મૂળ થાય છે. ત્યાં પ્રલુએ મારાપર કૃપા કરી. પ્રથમ તા સૃષ્ટિનિયમ પ્રમાણે મેં લિંગ દેહવે હે ગર્ભસ્થાનમાં પ્રવેશ કર્યો. ધીરે ધીરે મારા તે લિંગ દેહની આસપાસ આ પંચતત્વનું સ્થૂલ શરીર બંધાવા લાગ્યું ને તે પરિપૂર્ણ બંધાઈ રહ્યું ત્યારે તે મારા સ્થ્રુલદેહના હૃદય વિષે એકાએક અદ્ધાત પ્રકાશ થયા. એ પ્રકાશ કેવા હતા, તેનું વર્ણન કરતાં કાંઇથી જાણી શકાશે નહિ, કારણ એ તો જે અનુભવે તે જ જાણે. કંઇક કંઇક રાજા વરેપસુને એના અનુભવ છે, પરંતુ તે પણ પૃરુ વર્ણન કરી શકશે નિર્દે. એ પ્રકાશ, એ આનંદરુપ પ્રકાશ—એ મહદાનંદસપ પ્રકાશ—એ પરમાનંદરુપ પ્રકાશ—એ મહદાનંદસપ પ્રકાશ—એ પરમાનંદરુપ પ્રકાશ—એ મહદાનંદસપ પ્રકાશ—એ પરમાનંદરુપ પ્રકાશ—એ પરમાનંદરુપ પ્રકાશ—એ પરમાનંદરુપ પ્રકાશ—એ મહદાનંદસપ પ્રકાશ—એ પરમાનંદરુપ પ્રકાશ—એ પર માનંદરુષ પ્રકાશ—એ પરમા સુખમય પ્રકાશ—વાયુ વગરના એકાંત સ્થાનમાં પ્રજવલના ઘૃતદીપક સરખા સ્થિર હતા. આટલું છતાં એ કેવા, કેવડા, પ્રજવલના ઘૃતદીપક સરખા સ્થિર હતા. આટલું છતાં એ કેવા, કેવડા, કેવડા,

ને કેવા રૂપમાં હતા, એ જે હું તમને કહેવા માંકું, તા મારે એટ લેથી જ અટકલું પહે કે, તેને હુ જેવડા, જેવા અને જેવા રૂપમાં કહું-માનું તેવા તે હતા. એ પ્રકાશ મને અપાર-અનંત લાગતા હતા, એટલે જેના કરતાં બીજું કંઇજ માટું ન હાય તેવડા તે હતા, અને એથી ઉલદું જોઇએ તા ગર્ભમાં રહેલા આળકનુ હૃદય કેવડું હાય છે એવડા નાના હૃદયમાંના પાલાણ ભાગમાં જ્યારે એ દેખાયા ત્યારે તા સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ પણ હતા. મારા હુદયમાંથી તા અજ્ઞાનરૂપ તિમિરના નાશ થયા છે, એથી હું એને 'પ્રકાશ' એવું નામ આપું છું; પરંતુ વાસ્ત વિક નેતાં, એ શું ને એને શું કહેવું નેઇએ, તે કાઇથી કહી શકાય તેમ નથી. એટલા માટે, ઉપનિષત્ શાસ્ત્રે એને, એ तत्, सत्, चित्, आनंद, ઇત્યાદિ વિશેષણા આપ્યાં છે, અને એ અધાનું સમગ્ર નામ 'ખ્રહ્મ' એલું વેદમાં વર્ણવેલું છે. એ જ પરમાત્મસ્વરૂપ, કે જેના ઉપદેશ મને પૂર્વ સનકાદિક મહાત્માંઓ કરી ગયા હતા, એ જ મારા હુંપણાની પણ પેલીમેરનું મારુ પાતીકું સ્વરુપ છે; એ જ સર્વ દુઃખના અને સંસારવાસનાના અંત છે; એ જ પરમસુખ, એ જ પરમશાંતિ, એ જ પરમઆનંદ, એ જ જીવન-મુક્તિ, એ જ પરમનિવૃત્તિ છે અને એ જ અચલ પદવી ને એ જ સર્વોત્તમ ધામ છે. સનકાદિકાએ કહેલી સઘળી રીતિ હું ખરાખર અનુભવતો આવ્યા હતા, માટે એ વેળા મને સ્પષ્ટ જણાઈ આવ્યું કે, અહા ! આ જ પરમાત્મા અને આ જ મારુ મૂળ રૂપ!! સર્વ શક્તિમય અને સર્વ આશ્ચર્યમય પરમેશ્વર તે આ જ!! એ વેળા જયારે મને એ પરમાનંદના જ લાભ થયા હતા, ત્યારે પછી મારા લાઉક આનંદનું તા પૂછલું જ શું!!!"

એટલું કહીને ખટુક વળી ખાલ્યા: "ઝાષાજી, એ વેળા મને ત્યાં તુરત આનદપૂર્વક સ્મરણ થઇ આવ્યું કે, મહર્ષિ સનકાદિકાના ઉપદેશ કેટલા અમૃલ્ય છે; એનાથી મને પરિણામે કેવા અલભ્ય લાભ થયા! પણ તેને ભૂલી જઈ અન્ય માર્ગ લાગેલી પ્રજાને એમાંનું ફળ કઈ પણ કયાંથી મળે? તેઓને કમેં તા સંસારવાસનુ મહાદુ:ખ ચોટેલું જ છે, પણ તેઓના હિતને અર્થ મારે તેઓને પુનઃ ચેતાવવા જોઇએ. આમ વિચારીને, હું ત્યાં ગર્ભવાસમાંથી જ તમને, મને પાતાના ગર્ભમાં રાખનાર મારી માતાને અને ખીજી સર્વ પ્રજાને ઉદ્દેશીને જે ઉપદેશવચના કહેવા મંડ્યો, તે તમાને સાંભરતાં હશે જ! ત્યાર પછી તુરત જ હું જન્મ્યા; જન્મીને પણ સર્વ પ્રજાને ચેતાવવા માટે એ જ કામ કરવા નિકળી પડ્યો છું. એટ-લામાં તમે આવી પહોચ્યા, તા તમારા સહિત આ સર્વ પ્રજાને હું પુન રિપ કહું છું કે; 'હે જના ! હું પૂર્વ તમારામાના જ એક હતા.' પણ તે

સનકાદિકાના અમૂલ્ય ઉપદેશને અનુસરી, તેઓએ ઠહેલા સિદાંતાને મનનપૂર્વક અનુભવી, દઢ કરીને, ગ્રાનભક્તિસાધનનું આગરણ કરવા લાગ્યા તા ચાહાજ યત્નને પરિણામે, પરમાત્મસ્વરુપના અપરાક્ષ સાક્ષા-તકાર પામીને સુખી થયા છું, આનંદમાં રમણ કરુ છું, નિર્લેષ અન્યાે છું, માટે તમે પણ મારી પેઠેજ કરીને સુખી થાઓ; ઉપેક્ષા કરશાે નહિ."

બટુકના મુખની આ વાણી સાંભળી, સર્વે સભા ચકિત થઈ ગઈ, અને પેલા વૃદ્ધ ઋષિ-વામદેવના પિતા તા-અતિ હર્ષના આવેશમાં અકસ્માત્ ખડુકને બાધમાં લઈ આલિંગન આપીને બાલ્યા; "નિ.શંક દું ભાગ્યવંત છું ! મારે આવા દેવી પુત્ર ! સાક્ષાત્ વામદેવ ઋષિ ! જે પુરુષ સર્વ પ્રજાને અને ઋષિવર્ગને વંઘ, એ પુરુષ મારે ત્યાં પુત્રસૂપે! પણું અરે! હવે તને પુત્ર કહીને બાલાવતાં મારી જિહ્લા ઉપડતી નથી. પરંતુ હે ઋષિવર્ધ! (અડુકને વામદેવરૂપે હદ્દેશીને ઋષિ કહે છે) સબ્ટિનિયમને અનુસરીને આપ મારે ત્યાં પુત્રહ્વે પ્રકૃષ્ટા છા, તા અજ્ઞાનાંધકારમાં પહેલાં એવાં તમારાં માતપિતાસપ અમ વૃદ્ધોની પુત્રલાલસા પૃરી કરવાને ઘેર પધારા. ે હે વામદેવ! મેં તા તમારા અનુગ્રહથી તમારુ મૂળ રૂપ જાણ્યું, પણ સ્ત્રીજાતિ એવી તમારી માતાને તમારા પ્રભાવની જાણ નથી, માટે ઘેર પધારી તેને પણ કૃતાર્થ કરા, અને અમારી આંખને ઠંડુક થાય, તે પ્રમાણ ગૃહસ્થાશ્રમનું સુખ ભાગવી દેખાડા. હે વામદેવ, મને મેમ ઉભરાઈ આવે છે, માટે દહેવાઈ જવાય છે કે, હે પુત્ર! હે મારા દિવ્યપુત્ર! તું માટા ચાય, લગ્ન કરે ને તારુ નવયોવન ઓંપુરુષનું કાવલું જોડું અમારી આંખ આગળ હરે કરે ત્યારે જ અમારાં હૈડાંને ઠંડક થાય ને અમે પાતાને પૂર્ણ કૃતાર્થ માનીએ; કારણ એમ ન ચાય તા આવા દિવ્યપુત્ર પ્રાપ્ત યવાના અમાન શાં લહાવા ? માટે હ યુત્ર! હ વામદેવ! ખીછ સર્વ વાત મૂકી દઈ હવે તું ઘેર ચાલ."

એટલું કહી ઋષિ શાંત થયા, સબા પણ શાંત થઈ, સો સ્થિર ઠરી રહ્યા; અને ક્ષણુબર સભામાં સુનકાર થઇ રહ્યું.

પછી ખટુક, કે જેને આપણુ પણ હવે વામદેવ એ નામથી ઓળ-ખીશું તે, તે ઋષિને ઉદેશીને બાલ્યા; "પિતાછ, એકવાર જાણવામાં આવે કે આ પદાર્થમાં ઝેર છે ને તે ખાધાથી પ્રાણુ જાય છે, તાે પછી તે પદાર્થ ચાહે તેવા મીઠા હાય તાેપણુ તેને ખાવાની કચ્છા ગ્રાની કરશે ખરા ?" ઋષિ બે લ્યા; "નહિ જ.' ખટુકે કહ્યું; "તેમ જ મારા સબંધે જાણું." તાેપણ ઋષિએ માન્યું નહિ, ત્યારે તેમને સમજાવવાને અને તેમના ન્યાય તેમના જ માઢે કરાવવાને તેણે એક નાનાે ઇતિહાસ કહી સંભળાવ્યા.



### પંચમ બિન્દુ બાળાભાળા ધ્રહ્મચારી

·Sherenerics

पुनरिष जनने पुनरिष मरणं पुनरिष जननीजहरे शयनम् । इह संसारे खलु दुस्तारे कृपयाऽपारे पाहि खरारे ॥ नारीस्तनभरज्ञधननिवेशं टुप्ट्वा मायामोहावेशम् । एतन्मांसवसादिविकारं मनिस विचारय वार्यवारम् ॥

અર્થ–ક્રીને જન્મ, કરીને મરણ અને ક્રીને પાછુ માતાના ઉદરમાં આવલું થાય છે. આ રીતે દુસ્તર એવા આ અપાર સસારમાંથી, હે મુરારિ! દ્રપા કરીને મારુ પાલન કરા સ્ત્રીના ભરાક સ્તના અને સાયળના પ્રદેશને જોઇને તથા માયાજન્ય માહના આવેશને જોઇને, એ માસ, વસા વગેરેના વિકાર છે, એમ દ્ર વારવાર મનમા વિચાર કર.

્રું રનુ ભા ચિત્રવત્ થઇ પડી છે. સર્વત્ર શાંતિ છે. તુરત જ ખડુક મહા-દું રનુ ભા ચિત્રવત્ થઇ પડી છે. સર્વત્ર શાંતિ છે. તુરત જ ખડુક મહા-કું છે. જો છે. જે રાજ એકદ્દમ સિંહાસનથી નાંચે ઉતરા પડ્યા, અને છાલ્યા; "પિતાજ! વ્યવહારદૃષ્ટિથી હવે હું પણ તમને પિતાજ કહીશ. તમે વૃદ્ધ છા, અને ઘણી વારના ઉભા રહેલા હાવાથી થાકી ગયા હશા, માટે આ સિંહાસન ઉપર બિરાજો. તમા મારા ગુરુ છા, અને ઉપદેશ આપવાને ચાગ્ય છા, તેથી હું તમારા સામે ઉભા રહી એક શંકા છે, તેનું સમાધાન પૃછું છું. પછી આપ કહેશો તેમ કરીશ!" તુરત ઋષિ આસને બેઠા. પછી વામદેવે પાતાનું અમૃતતુલ્ય સભાષણ ગાલુ કર્યુ.

"કાઈ એક ઋષિપુત્ર ઘણાક વર્ષ પર્યત ગુરુને ત્યાં રહી શુદ્ધ પ્રદ્માર્ચય ત્રત પાળી, વેદાધ્યયન કરીને અંતે ગુરુદેવની આજ્ઞા લઈ, ગૃહસ્થાશ્રમ કરવા સારુ, ઘર તરફ આવવા નિકળ્યા. માર્ગમાં આવતાં એક સુંદર નગર આવ્યું. તેની સ્વર્ગ સરખી શાભાથી માહ પામી. તેણે એ નગરનું સારી પેઠે અવલાકન કરીને, પછી આગળ ચાલવાનું ઠરાવ્યું. તે એક ધર્મશાળામાં ઉતર્યો હતા, ત્યાંથી ખીજે દિવસે પ્રાતકાળમાં સ્નાન સંધ્યાદિક નિત્ય કર્મ આટાપીને તે નગરમાં કરવા નિકળ્યા. તે

नगरनां शेरंभाण छुं, तुं भारी भाता हारे अङ्णावाथी ते उधे भावे લવન સરખા, તે મહાપરાધનું કાર્ય છે પાલાણમાં ઉડા ઉતરી ગયા! सर्व ज्ञाति ये। हु भातातुस्य सुंहरी। जो अंहर अहु लिगडाये।, ते हैं मे पास निर्धन नंध्य छे ? आ जरातमां रु અને કુળવાન્ એની છે. પરપુરુષ પરસ્તું ખાલ્યા; "આ દેવું તે દેટલું છે અને ધર્મના ગાળ્યા પરલાકમાં દ્યાર ના દુ:ખની એ પરિસીમા છે! વારો. આવા વિચાર માટે કાય થાય છેળી ઉધે માથે; અને તે પણ વળી કરવા લાગ્યા. એક<sub>વગર કારણે</sub> એ દ્યારાથી વિશેષ કપ્કારી યમસદનતું नाडायर એક लब्धी क्रेम णने तेम (मा पड्या पछी, अपर वसनारां अने ते क्वय महिसा थया ने एए, ते सहणा तेना उपर व याय, तेना પહોંચી ગઇ, તે યાં છાઉ એમાન્ત કરતા હશે, તેના વિચાર કરા. ર! हिलेबी હती. ले: वा ते प्राह्मश्वसपास नरह अने तेमां वणी चे।भेरथी प्रह्मचारीणावा सा<sub>जलार</sub>ित गाँग रहेशा की प्राह्मणुने प्रत्यक्ष महाचार

અવિશ્વાસુ ? ષ્રદ્માચર્ય જેવું વત આ જગતમાં ખીજું કાેઇ જ નથી. તેના પ્રતાપથી સંસારનાં સાધારણ દુઃખા અને સંકટા તા શું, પણ માેટામાં માટા ભવળંધનરૂપ-જન્મમરણુરૂપ ભયથી પણ મનુષ્ય છૂટી શકે છે. એવા ૯૯ પ્રહ્મચર્યને હું પાળતા છતાં, 'આ સ્ત્રીને હું નહિ અનુસરુ તે! વખતે મારુ મરણ થશે,' એવી મે શંકા કરી, એ શું ? વળી મારા સમા-વર્તન સંસ્કાર થઇને પ્રદ્મચર્ય અવસ્થા પુરી થવા પહેલાં સ્ત્રીએ સાથે મે પ્રસંગ પાડ્યો, અને દાસીના ખાલાવવાથી હું ઉપર ગયા, એ પણ શું મારા માટા અપરાધ નથી? અરે! મૃત્તિકાની, કાઇની કે ચિત્રની સ્ત્રીએ પણ પુરુષનાં ચિત્તને માહ કરે છે, તેા પ્રત્યક્ષ સ્ત્રીના પ્રસંગથી કાેનું રક્ષણ થાય? સ્ત્રીએા સાથે પ્રસંગ પાંડ્યો, એ જ મારા અપરાધ્યે ને તેના જ આ દડ છે. પણ આમાંથી મને હવે કાેેેે છેોડવશે ? જેના ન્યાયતંત્રથી મારા અપરાધના દંડજાપે હું આ નરકમાં નખાયા છું, તે જ મહાન્યાયી પ્રભુ મને છાડવે, તા જ હું છૂટું; તે વિના ખીજો કાઈ ઉપાય નથી.' એવા વિચાર કરીને તે મનમા જ પાછા અતિ દીન અને નમ્ર થઇ, પ્રભુની પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા કે; 'હે દીનઅંધુ! હે પવિત્રન્યાયી! હે દયાળુ! હે જગન્નિયંતા! તારી શક્તિ એટલી ખધી અદ્દભુત છે કે, કરેલા અપરાધના ચાેગ્ય દંડ પ્રાણીને આપાેઆપ, ઘણી ચમતકારિક રીતે થાય છે: છતાં તેવા અપરાધ, અમ પામર પ્રાણીઓથી, તારી દુસ્તર માયાના આવરણને લીધે, વારંવાર થઈ જાય છે, તા હે દયાળુ ! એવા અપરાધની ગણના કરવાથી અમારા કયાં આરા આવશે ? હે જગત-પિતા! પિતાની આગળ અણસમના ભાળક ગમે તેવા માટા અપરાધ કરે, તાેય તેને પિતા લેખવે નહિ. હું પામર, અપરાધી, દુષ્ટ, એવા તારી સૃષ્ટિમાં હાવાને લીધે તારા બાળક છુ, તો મારા અનુગઢ કર. હે કૃપાળુ! હું ભૂલ્યા; હવેથી એવા અપરાધ નહિ કરુ; એટલું જ નહિ, પણ જેના પ્રસંગથી આવા નરકદુઃખમાં હું આવી પડ્યો છુ, એવી નરઠના દ્વારસ્ય સ્ત્રીના પરિગ્રહ પણ હવે હું સર્વથા કરનાર નથી; મારુ રક્ષણ કર, મારુ રક્ષણ કર'

એવી મનામય પ્રાર્થના કરીને તે ભ્રહ્મણાલ વિરામ પામ્યા અને ભગવત્કૃપા થવાથી તેના નિસ્તાર થવાના સંધિ આવી પહોંચ્યા. તે ધીરે ધીરે સરતા સરતા છેક પહેલા માળ સૂધી ઉતરી આવ્યા હતા, તેથી તેની જટાના લાંખા વાળ છૂટી ગયેલા હાવાથી, નીચે લટકતા હતા. તે કાઇએક અંત્યજના જેવામાં આવવાથી, તેણે સહજ ઝાલીને ખેચ્યા, તા

ાર મુશ્ર ત નીચે આવી પડ્યો. તેને જોઈ તે અંત્યજ બહુ જ આશ્ચર્ય મુખ્ય ક્યાંથી? અને તે પણ વળી આવેા મહાતમા મુખ્ય ક્યાંથી? અને તે પણ વળી આવેા મહાતમા મુખ્ય કર્યાંથી? અને તે પણ વળી આવેા મહાતમા ાર્ગ ગંગાત છે એકાંત આદે લઈ ગયો. ત્યાં તે બ્રહ્મ ચારી સારી માર્ગ કરીને શુદ્ધ થયો. પછી ચાંદ્રાયણાદિક મહાક િન મારુ મારુ મારુ પર્યંત દિનરાત્ર ગંગાના પ્રવાહમાં જ હ્યો, ત્યારે પાઇા આગળ સરખા પ્રવિત્ર બ્રહ્મ ચારી બન્યા! જેના ક્ષણ માત્રના પ્રસંગથી આવું મહાભારત દુઃખ વેઠલું પડ્યું, તા પછી જેઓ નેરંતર એ સ્ત્રીજાતિ સાથે પ્રસંગ હાવાથી સ્ત્રેણ જ બની ગયેલા હાય, નુઓની શી વિપરીત દશા!!"

વળી જરા વિરામ લઈ વામદેવજી છાલ્યા; "હ પિતાજી, એવી રીતે પવિત્ર થએલા પ્રદ્મચારી ખાવાએ ત્યાંથી સત્વર ચાલી નીકળવાના વિચાર કર્યો. પણ ત્યાં વસનાર કેટલાક સત્પાત્ર દ્રિજોએ તેમને વિદ્રાન્ જાણી, ધાતાના ખાળકાને અધ્યયન કરાવવા સારુ અતિ આચહુ કરીને થાંડા કાળ રાખ્યા; અને રુડી રીતે તેમની આગતા સ્વાગતા કરવા લાગ્યા. એમ કરતાં સહેજે આઠ દશ માસના સમય વીતી ગયા. એક દિવસે કંઇ કાર્ય પ્રસંગે તે પ્રદ્માચારીખાવા શહેરમાં ગયા હતા, ત્યાંથી આવતાં આવતાં માર્ગમાં પેલી સાત માળની હવેલી આગળ અનાયાસે જ આવી ચહ્યા. એ હવેલી જોતાં જ આગળની સર્વ વીતકવાર્તા તેને સાંભરી આવી, જેથી તેણે સહજ ઉંચું જોયું તો તે વેળા, તે જ સ્ત્રી પણ ઝરુખામાં ઉભેલી હતી. પાછી તે સ્ત્રીની દૃષ્ટિ તેના ઉપર પડી એટલે વિલંખ ન કરતાં, પાતાની દાસીને નીચે માકલી કે; 'અલિ ઝટ જ અને પેલા પ્રાદ્મણને તેડી લાવ, કે મારાં પાપ અને અપરાધ માટે તેમની પ્રાર્થના કરીને હું મારા મનના સંતાપ શાંત કરુ.' દાસીએ આવીને પ્રદ્મચારીને વિનતિ કરી કે; 'મહારાજ! ઉપર ચાલા, મારી શેઠાણી ખાલાવે છે.'

વામદેવ બાલ્યા; "મારા પ્રશ્ન આ છે કે તે સુંદર અીના બાલા-વવાથી તે ખ્રદ્મચારી પાછા તે સ્ત્રી સમીપ જશે કે નહિ જાય?"

એ સાંભળી ઋષિ સહિત આખી સભા બાલી ઉઠી; "હર!હર! શું એ પ્રદ્મચારી જય? કદી ન જાય, મહારાજ! એ પ્રદ્મચારી તાે અતિ સુગ્ર છે, પણુ કાેઈ મૂર્ખશિરામણિ હાેય, તે પણ કદી ન જાય. એક-લાર એવું અતુલ દુઃખ ભાેગવ્યા પછી કાેનું હેયું કૂટચું હાેય કે પાછા તે નરકદ્વપમાં જાણી જોઇને પડે? હવે એ પ્રદ્મચારી ત્યાં નહિ જ જશે."

त्यारे वाभद्देवल पाछा पाताना पिताने उद्देशीने काल्या; "हे 'िंपताल! लयारे ते प्रदायारी, युनः नरक्ष्टुः भ ले। गववाने निर्ध जाय, डेभड़े ते ज्ञानी है, त्यारे तमे भने वारंवार धेर आववाना हैम आअड કરાે છા ? જયારે એક ક્ષણવાર, અને તે પણ પાતાની ઇચ્છા મૂળે જ न छतां स्त्रीलितिना संसर्ग थवाथी ते प्रह्मयारीने येवुं महानरहहः भ ભાગવવું પહ્યું, ત્યારે તમે મને ઘેર લઈ જઈ, ચાગ્ય વયના થયા પછી કાઇક સ્ત્રી સાથે લગ્ન કરાવી, માહમાયાળધનમાં નાંખવાનું કહા છા, તા તેથી મારી શી દશા થાય, તેના કંઇ વિચાર તમારા મનમાં આવે છે चारु ? केम पेदी प्रह्मयारी पणु ते स्त्रीना स्पार सामह छतां तेनी પાસે જશે નહિ, કેમકે તેણે પ્રત્યક્ષ દુઃખ અનુભવ્યું છે; તે જ પ્રમાણે હું પણ હજા અહુણાં જ ભાગવેલાં નરકનાં દુઃખા કંઈ ભૂલી ગયા નથી. અને પણ એ પ્રદ્વાચારીની પેઠેજ લાધે માથે ભીચડાવાના, મળમત્ર વચ્ચે અંધકારમાં પડી રહેવાના, કેદખાને અંધારામાં પડી રહેવાના, કહી નહિ ભૂલી જવાય એવા અનુસવ થયા છે; અને હે પતાજી! વળી એ **બ્રહ્મચારીના કરતાં તે**! તે દુઃખાનુલવ ઘણા લાંખા સમય સૂધીના હતા!"

વામદેવજીના મુખથી આવાં વિચિત્ર વચન સાંભળી, આખી સભા ખહુ વિસ્મિત થઈ ગઈ. સાં વિચારવા લાગ્યાં કે, 'અહા ! આવા મહાન્સમર્થ પુરુષને શાને માટે નરકયાતના ભાગવવી પડી હશે ?' એવી શંકા થઈ આવવાને લીધે વચમાં રાજા વરેપ્સુ ખાલી ઉઠ્યો; "અહા શુરુદેવ! એ શું આશ્ચર્ય! આપ એ શું ખાલ્યા કે, 'મારે પણ નરક યાતના હમણાં જ ભાગવવી પડી છે?' એ તા મારા માનવામાં પણ આવતું નથી."



## षष्ठ थिन्दु

#### गर्भवास ते क नरडवास

~ +\$x+\$JG+**+**\$x+

ये मायया ते इतमेघसस्तत्पादारिवन्दं भवसिन्धुपोतम् । उपासते कामछ्वाय तेषां रासीश कामात्रिरयेऽपि ये स्यु.॥

અર્થ-હે ઈશ્વર જેઓ વિષયાનાં અધ્ય સુખ મેળવવા માટે સંસારસિંધુમાયી વહાણ પેઠે તારનાર આપના ચરણકમળનુ સેવન કરે છે, તેઓને તમે તે સુખા આપા છા; પરતુ તેઓની બુદ્ધિ, તમારી માયાથી નાશ થયેલી સમજવી, કારણ કે વિષયાના સુખા તા નરકમા પણ મળે છે.

**730~2002200220022** 

ર્થું રા\_િજાનાં આ રીતનાં વચન સાંભળી, તેને ઉદ્દેશીને અટુક બાેલ્યા; હું ૧૯૦૦ જે કે મારા પૂર્વ જન્મના વૃત્તાંત સાંભેંળ્યા, તે શું ભૂલી ગયા છે? તારે નિશ્ચે સ્મરણમાં રાખલું કે ગર્ભવાસ ને નરકવાસ, એ એક જ છે. વિશેષતઃ નરકવાસ કરતાં પછ ગર્ભવાસ તા મહાલુંડા છે! એ પ્રદ્મચારીના નરકવાસમાં તા મળ અને મૂત્ર જ હતાં; પણ ગર્ભવાસની અંદર તા એને પણ લજવે, એવી અનેક દુઃખદાયી, યુર્તિસત દુર્ગંધમય વસ્તુએ ભરેલી હાય છે સ્ત્રીના શરીરને વિધે જે ગર્લ-સ્થાન, તે તેના મલાશય અને મૂત્રાશય એ બંનેની વચમાં આવેલું હાય છે. તેમાં પ્રથમ માતપિતાનાં વીર્યના મિશ્રણથી ખનેલા, બુંદરૂપે અને થાડાક સમય પછી ખુદ્દખુદ્દસ્પે, ગર્ભવાસ કરનાર જીવના દેહ બંધાય છે. પછી ઉત્તરાત્તર તેની માતા (એ ગર્ભને ધારણ કરનારી) જે જે અન્નાદિક પદાર્થો ભક્ષણ કરે છે, તેના તેના ઉદરમાં રસ ખન્યા પછી, તેમાંથી કેટલાક અંશ ગર્ભસ્થાનના નાળદ્વારા તે ગર્ભને પહોંચે છે, જે વહે ગર્ભ ્વૃદ્ધિ પામતા જાય છે. જેમ જેમ સમય વીવતા જાય છે, તેમ તેમ ગર્ભ આકારવાળા અને છે અને તે પછી સ્પષ્ટ અવયવવાળા અને છે. એટલે સુખ દુ:ખાદિક, શીતાષ્ણાદિક ઉપદ્રવા તેને લાગે છે. આવે સમયે

ગર્લમાં પ્રાણી ઉંધે મસ્તકે જેમ પેલાે બ્રહ્મચારી પડેલાે હતાે તેમ, સંકડાશથી ભીચડાઇને રહે છે; એટલું જ નહિ પણ તેની માતા વારંવાર સૂવે, બેસે, ઉઠે, પાસું ફેરવે, વાંકી વળે, મહેનત કરે, હરેક્રરે, ત્યારે ત્યારે તે ગર્ભને વારંવાર ભીચડાઇને, સંકડાઇને, મરડાઇને, અનેક રીતે મહાન્ સંકટ વેઠવું પહે છે. વળી આસપાસ આવેલા મળસૂત્રના ખાડા-એામાં રગડાવા ઉપરાંત તેના દેહની આસપાસ રુધિર, માંસ, કરૂ, લાળ, પરુ તે એવા અનેક ગંધાતા પદાર્થો ભરેલા હાય છે. જેમ નરકમાંના કીડા નરકમાંથી જ ઉત્પન્ન થાય છે, એટલે તેના દેહ નરકથી જ અંધા-ચેલા હાય છે; તેવી જ રીતે આ ગર્ભવાસમાંના જીવ પણ તેની આસ-પાસ રહેલા રુધિર, માંસ, મળમૂત્રાદિકમાં રહેલા અને તે થકી જ ઉત્પદ થયેલા હાવાને લીધે, મળ, માંસ, રુધિરાદિરુપ જ છે. આવા દ્યાર-મહ દ્યાર-નરકવાસ છતાં, તેનું શરીર નવું બંધાયલું હાવાથી અતિશય કામળ હાય છે, અતિ આળું હાય છે, કશું ખમી શકતું નથી; છતાં તેની માત વખતા વખત જે કંઈ ખાડું, ખારુ, તી ખું, કડલું, ભારે, ઉનું, ટાલું ઇત્યાદિ ખાય છે, તે પ્રત્યેક વેળા તે ગર્ભના કાેમળ શરીરને ઘણી ઘણી પીડાએ થાય છે, જે તે સહન કરી શકતા નથી, પણ કહે કાને ? વળા તે છવન માતા અકસ્માત્ કાઈ જાતના ભયમાં આવી પહે, કિંવા કાઈ કારણસર તેના મનને જ્ઞાલ કિવા ચિંતા કે શાક થઇ આવે, તા તે વેળાએ ગર્લ વાસી જીવ પણ ઘણી ઘણી રીતે સીજાય છે અને દુ:ખ પામે છે. એવ નરકવાસથી પણ હજારગણાં વધારે ઉપરાઉપરી આવતાં અનેકાનેક દુઃખાંચી ગર્ભવાસી છવ, ઘણીકવાર મૂર્ચ્છિત થઈ જાય છે, ચૈત-યરહિત થઈ જાય છે; અને કદાચ તે વાસથી વિખૂટા પડતાં દેવેચ્છાથી ખચ્ચા, તાે એ દુઃખાંથી ખહુ ખહુ અઠળાય છે ને છૂટવા માટે ઘણાંક ફાંફાં મારે છે. પણ છૂટે કયાથી ? ઉપરાઉપરી અનેક ળંધના-આવરણાની અંદર તે વિટાયલા હાય છે, અને ત્યાંનાં સઘળાં દ્વાર બંધ હાય છે. આવે સમયે તે અતિશય અકળાઇને જયારે કાેઇવાર મૂર્ગ્છિત થઈ દેહભાન ભૂલી જવા જેવા થાય છે, ત્યાર પછી તેને પછી કંઈક શુદ્ધિ આવે છે કે, 'રે હું કેવા મહાદુઃખમાં છું ? અરે આ દુઃખનું કારણ હું પાતે જ છું! મેં પૂર્વ જન્મામાં નિરંતર સ્ત્રી સંસર્ગાદિકથી સંસારવાસના જ ૯૯ કરી અને જગિત્રયંતા પ્રલુને હું મૂલી ગયા, તેનું જ આ ફળ છે. તેની પ્રાપ્તિને અર્થે મને મનુષ્યદેહમાં સર્વ સાધન અનુકૂળ હતાં, તાપણ મેં દુષ્ટે તેની ઉપેક્ષા કરી, તેથી યુનઃ મારે કર્મે આ કષ્ટમય નરકદુ:ખ આવ્યું છે.

મારા સરખાે કૃતઘ્રી કેાલ્યું ? મેં જગદીશ્વરના સર્વ ઉપકારાપર પાણી ફેરવીને હાથે કરીને આ દુઃખ વહારી લીધું છે, ત્યારે હવે મને તે પ્રભુ આમાંથી કેમ છાડાવશે ? પણ હવે તો હું આ સંકટને કદી નહિ ભૂલું ! જો હું આ દુ:ખમાંથી નિકળું તો કેવળ ભગવત્સાધન જ કરુ, પણ સંસા-રને પડે ખે નહિ ચહું' એમ મનન કરી વળી તે પ્રાણી પાંછા મનામય રીતે કૃપાળુ પ્રલુની અનેક પ્રકારે સ્તુતિ કરે છે, અને ક્ષમા માગે છે કે, ઉ દીનદયાળુ! હે પરમાત્મા! હે કરુણાસાગર! વારંવાર હું તારી અવગણના કરીને તારા ઉપકારાને વિસરતા આવ્યા છું, છતાં મારી પાર્થનાપર લક્ષ દે. તે મને આ પૂર્વે અસંખ્ય વેળા કૃપા કરીને આવા દુ:ખમાંથી છાડાવ્યા છે, તા પણ હું દુષ્ટ પાછા તને ભૂલતા જ આવ્યા છું; તા હ નાથ! મારા સરખા કૃતશી ખીજા કાેેેે હશે? પરંતુ હે નાથ! તું તા દયાના સાગર છે, મારી એ બૂલા, તારી દુસ્તર માયાને ન તરી શકવાને લીધે થાય છે; તેથી હે જગત્પિતા! ક્ષમા કર, ક્ષમા કર; મારી દીનની આ છેલી પ્રાર્થનાને ધ્યાનમાં લઇ, માત્ર આ એકવાર જ મને દુઃખમાંથી છાેડાવ; હવે હું તને કદી ભૂલીશ નહિ.

આ પ્રમાણે ઘણી ઘણી પ્રાર્થનાપૂર્વક ક્ષમા માગીને, જીવ સંસારમાં ન લાભાતાં ભગવત્સાધન કરવાની પ્રતિજ્ઞા લે છે, ત્યારે દીનઅંધુ કૃપા- સિંધુ પ્રભુ, પાછા તેની ઉપર કૃપા કરીને, તેને ગર્ભવાસના મહા સંકડ- માંથી મુક્ત કરે છે. હે પિતાજ! એવાં એવાં અનિવાર્થ મહત્સંકટોને અનુ- ભવી, કેવળ ભગવત્કૃપાવ જે જે તેમાંથી છૂટીને, અહુણાં જ મુક્ત થયેલા એવા જે હું, તે શું પાછા તે વાતને વિસરી જાલા? એમ થાય તા તો તાપછી મારા સમાન મૂર્ખ અને નીચ આખા જગતમાં ખીં કાણ ગણાય! માટે હે પિતાજ! તમે પિતા ને હું પુત્ર, એવા જે આપણા લોકિક-સંબંધ થયા, એટલું જ ખસ છે: તેમાં જ સંતાષ માનીને હવે ઘર પધારા ને ભગવત્સાધન કરા."

સારી રીતે વર્જું ગા હતા. ગ્રંથ અતિ ઉત્તમ અને મહાજનાને પશુ અનુકરણીય હતા. શિષ્ટ પુરુષા પોતાની કૃતિનું પાતે જ વખાશુ કરતા નથી, તેમ તેની મહત્તા પણ પ્રસિદ્ધ કરતા નથી. એવા મહાપુરુષા, પાતે જે કે આખા જગત્ કરતાં જ્ઞાની હાય છે, અને જે કઈ કરે છે તે, ઘણા કાળના અનુલવને અંતે, કલ્યાણકારક લાગ્યું હાય છે, તે જ કરે છે; પણ તેવી પાતાની અનુલવેલી સ્થિતમાં એ, તેઓ પાતાની સસલતાને માટે આગ્રહી હાતા નથી; એટલા માટે પાતાનું કરેલું ચાગ્ય છે કે કેમ, તે માટે પાતાના પુત્રવત્ અથવા પાતાની આગળ આળવત્ એવા પાતાના શિષ્યોના પણ તેઓ મત પૂછી જુવે છે. જે કે, તેઓ વર્તે છે તો પાતાને જે ચાગ્ય લાગે છે તેમજ, પરંતુ સત્ય, દૃઢતાને પામે છે તેટલા માટે, આ નિયમને અનુસરે છે. વ્યાસજએ પાતાના રચેલા તે ગ્રંથ, પટ્શષ્ય જૈમિનિને જેવા આપ્યા. જૈમિનિ ઋષિની ચાગ્યતા પણ કંઈ ઓછી નહાતી. તે મહાસમર્થ વિદ્વાન, છુદ્ધિમાન ને ધર્માગ્રહી હતા. મીમાંસા શાસ્ત્ર સંબંધે તેણે પાતાના ગુરુ શ્રીત્યાસજ સાથે પૂર્વપક્ષ ગ્રહ્ય કર્યો હતો. જે ગુરુ શિષ્યના સંવાદરુપે-પૂર્વપક્ષ ને ઉત્તરપક્ષરુપે 'પૂર્વમીમાંસા' ને 'ઉત્તરમીમાંસા' એવા છે, અપાર વિદ્વત્તાવાળા ગ્રથા તૈયાર થયેલા અલાપિ જગતમાં પ્રકાશિત છે. '

એવા સમર્ચ જૈમિનિ ઋષિએ પાતાના ગુરુદેવના નિર્માણ કરેલા ગ્રંથ, અથેતિ અવલાકન કરવા માંડ્યો. વાંચતાં વાંચતા તેમાં એક સ્થળે એવું વચન આવ્યું કે, મરુષ્યે જ્ઞી સાથે एकांत करवी निह, कारण, एकांतमां साध अने ज्ञानी जनने पण बरुवान इन्दियमाम मोह पमाहे છે. આ વચન જોતાં જ જેમિનિ મુનિના મનમાં શંકા ઉત્પન્ન થઈ, કારણ કે એ વચન તેમના મનને ચાંચ્ય ન દેખાયું. મુનિ તા ગ્રંથને આગળ અવલાકન કરવા ાંધ્ર રાખી તતકાળ ગુરુજી પાસે આવ્યા અને વંદન કરી કહેવા લાગ્યા કે; "ગુરુ મહારાજ! ગ્રંથ ઘણા શ્રેષ્ઠ અને સર્વમાન્ય છે, પણ એક ઠેકાણે મને કંઈક વિપરાજ! ગ્રંથ ઘણા શ્રેષ્ઠ અને સર્વમાન્ય છે, પણ એક ઠેકાણે મને કંઈક વિપરાજ ! શ્રંથ ઘણા શ્રેષ્ઠ અને સર્વમાન્ય છે, પણ એક ઠેકાણે મને કંઈક વિપરાજ ! શ્રંથ ઘણા શ્રેષ્ઠ અને સર્વમાન્ય છે, પણ એક ઠેકાણે મને કંઈક વિપરાજ શાંસળી ગ્રુરુ વ્યાસજ એાલ્યા, "બહુ રુડું થયું; એટલા માટે જ એ ગ્રંથ પ્રથમ તને અવલાકન કરવા આપ્યા છે. તું મારા મુખ્ય શિષ્ય અને ખુદ્ધિમાન્ છે, માટે તને તે ચાગ્ય લાગે ત્યાર પછી જ તેને બીજા પણ શું રાખલું, એ સંબધે આપણે વિચાર કરશું, અને પછી જ તેને બીજા

<sup>\*</sup> પૂર્વમામાસા એ ધર્મ-કર્મવાદને પ્રતિપાદન કરનારા જૈમિનિસ્ત્રો અને ઉત્તર-મામાસા એ હ્યન્નવાદને-વેદાતને સિદ્ધ કરનારાં વ્યાસસૂત્રો છે.

શિષ્યોના હાથમાં મૂકીશું. મારી ખાત્રી છે કે, ગ્રંથમાં એક પણ અપ્ર-માણ કિંવા પ્રજાને ઉન્માર્ગે દાેરવનારુ વચન પ્રવેશ થવા પામ્યું નથી; अने की तेवुं वयन सभायुं हाय ने प्रका छन्मार्ग वर्ते ते। ते, तेना નિર્માણકર્તાની અપકીર્ત્તિ કરનારુ અને તેને અવગતિએ પહોંચાડનાંરુ થઈ પહે છે. શિષ્ટ પુરુષા, કે જેનાં વચનને પ્રજા ભાવપૂર્વક ઈંધરની આગ્રા-તુલ્ય ગણી માન આપે છે તથા તેને અનુસરે છે, તેવા સમર્થ પુરુષ, के કદાચ પાતાની તરફ વળેલા પ્રાણીની લક્તિવાળી લાગણીના લાલ લઈ, પ્રમાદથી કાેઇ વાર તે પ્રાણીને પ્રતિકૂળ માર્ગે દાેરવનારાં જે અસત્ય ાવચન દર્શાવે, તો તે પ્રાહ્યાઓ પ્રતિકૃષ માર્ગે ચઢીને કરેલા સઘળા પાતકના અધિકારી તે ઉપદેશના પુરુષ થાય છે. માટે હે બાપ! હે જૈમિનિ! તને મારા ગ્રંથમાં શું અયાગ્ય ભાસ્યું, તે મને સત્વર જણાવ." મહામુનિ વેદ-વ્યાસજનું આવું અતિ યાગ્ય ભાષણ સાંભળી, જૈમિનિ ઋષિ તુરત તે <u>ગ</u>થ તેમની આગળ મૂકી પ્રણામ કરીને ખેઠા; અને ગ્રંથમાંનું તે વચન કાઢી બાલ્યા; "મહારાજ, મને અચાગ્ય લાગે છે તે માત્ર આ જ કે, 'મતુષ્યે એકાંત કરવી નહિ.' એ તા ઠીક છે; પણ તેમ કરવાથી 'સાધુ અને જ્ઞાની જનને પણ ખલવાન ઇદ્રિયગામ માહ પમાંડે છે' એ શું ? જ્ઞાનીને તે વળી માહ થતા હશે કે ? ગ્રાની, એ શખ્દજ પાતાના અર્થમાં એમ સૂચવે છે કે, અજ્ઞાન અને માહ જેનાથી દ્વર વસે છે તે. વિદ્વત્તા એટલે જ્ઞાન, અને જ્ઞાન એટલે સત્ય શું ને અસત્ય શું, એની યથાર્થ જાણ સત્ય તા માત્ર પરમાત્મસ્વરૂપ જ છે, અને એનાથી પ્રતિકૂલ એ ખધું અસત્ય છે-મિશ્યા છે, એમ નિશ્ચયવઉ જે જાણુંલું, તે જ્ઞાને હવે એલું સત્યાસત્ય જાણ્યા પછી, અસત્ય પ્રતિ લાભાઇને ઇંદ્રિયાના સમુદાયના જેરથી માહિત થવાની જે અજ્ઞાનતા તે જેનામાંથી તદ્દન નાશ પામેલી હાય, તે જ્ઞાની કહેવાય છે. તાે તેવા ગ્રાનીને પછી માહ કેમ સંભવે? તેનું પતન કેમ થાય? માહથી રહિત હાય ત્યારેજ નાની કહેવાય છે; માટે 'સાધુ અને નાની જનને' પણ માહ થાય, એટલું વચન મને ઉચિત લાગતું નથી. માટે હે ગુરુદેવ! આપ એ વચન કાહી નાંખી, તેનાપર હડતાળ મારા, અને આ અમૂલ્ય પવિત્ર શ્રંથને અપવાદથી મુક્ત કરશા, એવી હું પ્રાર્થના કરુ છું."

વેદ્વગ્યાસજ કિંચિત્ હસીને બાલ્યા, "જૈમિનિ! ઈશ્વરની માયા કેટલી પ્રખળ છે, એ શું તું જાણતા નથી ? આખા વિશ્વને માહ કરનારી મહા-માહિની, એ માયા જ છે. પુરુષાત્તમ એવા શ્રીહરિની એ મૂળ પ્રકૃતિ છે; એટલે જગતમાંના જે કંઈ જઠ પદાર્થોના સમુદાય છે, તે સર્વની ઉત્પત્તિ

કરનારી મૂળ દેવતા–શક્તિ એ છે. એ સ્વભાવથી જ જડ, મહામાહ કરાવનારી અને પ્રાણીને ખધનમાં નાંખનારી છે. એ માયાથકી જ આ સચરાચર જગત્ પ્રભુને વિષે દૃશ્યમાન થયું છે, અર્થાત્ એ માયાન માહથી જ આ જગત વસ્તુતઃ કંઈ નહિ છતાં સત્ય જેલું ભાસે છે અને ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, તથા લય, એ ત્રણે અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. માટે એ ઈ ધરીમાયા ઘણી દુસ્તર છે અને તેથી જ શ્રીપુરુષાત્તમે પાતે જ श्रीभुभथी अंदेलं छे हे 'दैनी होपा गुणमयी मम माया दुरत्यया' ॥ हैवी अने શુણપ્રચુર એવી આ મારી માયા ખરેખર ઘણી દુરત્યયા–નહિ તરી શકાય તેવી છે. હે તાત! હે જૈમિનિ! એવી ઇશ્વરી માયામાં માટમાટાએ! માહિત થઈ ગયેલા છે. આ સૃષ્ટિ સરજનાર\* પ્રદાદેવ, હૈલાસવાસી શંકર અને દેવર્ષિ નારદ સરખાઓને પણ માયાએ ભૂલાવી દીધા છે, તા પછી બીજાઓનું તા શું ગર્જી માટે હે પુત્ર! સ્ત્રી સાથે એકાંત કરવી, એ મહા અનર્થકારક–રે ગમે તેવા ઉચા સ્થાનમાંથી બ્રષ્ટ કરનાર છે. લાઈ! માયાના શસ્ત્રસ્પ કામાદિકનું જોર ચ્યેટલું બધું છે કે, વયમાં આવ્યા પછી, સુરાજનાએ અન્ય સ્ત્રીએ તો શું, પણ યાગ્ય ઉમ્મરની માતા, લગિની કે પુત્રીની સાથે કદી પણ એક આસન કે એક બીછાના ઉપર ખેસલું કે સુલું કે વાર્તાલાય કરવા નહિ. કારણ કે નવીના મીનાથી च्यथयति सनीनामिष मनः। નવસુવાન भी નાક્ષીએ। સુનિઓનાં મન પણ વિદ્વળ કરી નાખે છે; અને તેમાં 'જ્ઞાનીને પણ અજ્ઞાની પેઠે માહ થાય છે,' એવું મારુ સૂત્ર અચાગ્ય કેમ? છતાં જો તને એ વચન ખાધિત લાગતું હાય તા તું તારા હાથે તેનાપર હરિતાલા લગાડી દે."

આ સાંભળી જૈમિનિ બાલ્યા; "પ્રભા ! શું શિવ પ્રક્ષાદિકને પર્શું માયાએ માહિત કરેલા છે, એ કેમ મનાય? એએા તા પરમાત્માની મુખ્ય વિભૂતિઓ હાવાથી પરમાત્માતુલ્ય જ કહેવાય છે; છતાં એમને માયાનું આવરણ નહ્યું-માયામાં આસક્તિ થઈ, એ સાંભળીને તા મને

<sup>\*</sup> સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ પરમાત્મા થકી છે, માટે વાસ્તિવિક જેતા સૃષ્ટિના સરજનાર તે પરમાત્મા જ, પરંતુ પરમાત્માના સાલિક સ્ત્રપમાથી નાબિકમલદ્વારા થદ્યા ઉત્પત્ન થયા, તેમને સૃષ્ટિ સરજવાની પુરુષાત્તમે આજ્ઞા કરી એટલે થ્રજ્ઞાએ સૃષ્ટિના મૃળ મડાણથી આરભ કર્યો, જેથી થદ્યા સૃષ્ટિના સરજનાર ગણાય છે.

<sup>†</sup> હરિતાલ એટલે હડતાલ પૂર્વના લેખકા પાકી શાહીથી લખાણ લખતા અને તેમાં કઈ ખાટુ લખાઈ ગયુ હાય તા પાકી શાહી હાવાથી નિકળા શકે નહિ, માટે તેના પર હડતાલથી છેકા મારી તેટલું લખાણ ઢાંકા દેતા હડતાલ મારવી અથવા હડનાલ લગાડવી, એટલે લખેલું છેકી નાખલ-રદ કરદં.

બહુ જ આર્શ્વર્ય લાગે છે." એ ઉપરથી વેઠન્યાસછ બાલ્યા; "એમાં જરા પણ આર્શ્વર્ય થવા જેવું નથી. માયાનું બળ એવડું માે તું ન હાય તો આ જગત્, કાલે પાછું બ્રહ્મરુપ થઈ જાય, અને કાઇને પણ બ્રમ કે માહ રહે નહિ; પણ જગતમાંની પ્રત્યેક સ્થૃલ સૂક્ષ્મ વસ્તુ ઉપર માયાનું દૃઢ આવરણ છે, તેથી જ જગતના ક્રમ ચાલી રહ્યો છે. માયાને આશ્રયીને જ પરમાત્મા વિરાટરૂપે આ નાટક લજવે છે. માયાને આશ્રયીને જ પરમાત્મા, શિવ બ્રહ્મારૂપે થયેલા છે, તા તેઓને (શિવ બ્રહ્માદિને) ઈશ્વરી માયાથી ક્ષાલ થાય, એમાં શું આશ્ચર્ય?"

્રેગાર વૈકુંઠનાં દર્શન કરવાની ઇચ્છા થઈ, તેથી તે દિવ્ય, નિત્યમુક્ત એક બિવાર વૈકુંઠનાં દર્શન કરવાની ઇચ્છા થઈ, તેથી તે દિવ્ય, નિત્યમુક્ત એવા વિષ્ણુલાકને વિષે ગયા. ત્યાં પરમાતમાની મહિદ્રિભૃતિ-મુખ્ય સ્વરૂપ સાક્ષાત્ લક્ષ્મીપતિ મહાવિષ્ણુ બિરાજે છે. એ વિષ્ણુલાકમાં વસનારા સર્વ પ્રાણી કેવળ લગવત્પરાયણુ હાવાથી લગવદ્રપ જ હાય છે. આ આખા દિવ્યરૂપ વિષ્ણુલાકને જેવાથી આર્ટ્ય પામેલા શંકર, શ્રીહરિના મંદિર આગળ આવ્યા. ત્યાં પણ સર્વ પાર્પદગણ સહિત વિરાજેલા દિવ્યન્ પ મહાવિષ્ણુને જોઇને શ્રીશંકરને બહુ જ આર્ટ્ય ઉત્પન્ન થયું. લગવાનને મળીને, નમનવંદનાદિકવ શંકર કર જેડી સ્તુતિ કરવા લાગ્યા ત્યારે લગવાને તેમને હર્ષથી હૃદય સાથે ચાંપીને કહ્યું: "હે શિવ! હે પરમ કલ્યાણુરૂપ! હે માયાતીત! મારી માયાના આવરણને લેદી તમે અહીં આવ્યા તે જોઈ હું અતિ પ્રસન્ન થયા છું. મારી દુસ્તર માયા, કે જેની સત્તા સર્વ ઉપર છે ને જેના આવરણના સપાટામાં આવ્યા વિના કાઈ રહ્યું નથી, તેને તમે તરી શકા, એમાં કંઈ આર્ટ્યર્ય નથી; કારણ કે તમે તા મારા આતમારૂપ અને મારી માટી વિભૃતિરૂપ છા."

સદાશિવ શંકરના મનમાં પરમાત્મા વિષ્ણુનું આ સંભાષણ સાંભળી એકાએક એક વિચાર કુતૃહુલતાથી સ્કુરી આવ્યો, અને વિનતિ કરતાં. ખાલ્યા કે, 'હિ પ્રભા! મારી એક ઇગ્છા છે, તે આપ પૂર્ણ કરા. પૂર્વ જયારે દેવ અને દાનવે સમુદ્રનું મથન કર્યું ત્યારે સર્વ દેવાએ પાત-પાતાને મનગમતી વસ્તુઓ જેવી ઉત્પન્ન થઈ, તેવી લઈ લીધી અને તેમાં જગતના કલ્યાણને અર્થે મારે ભાગે હાલાહલ વિષ આવ્યું હતું, એ સર્વ વાત આપને યથાસ્થિત વિદિત હશે જ; પણ જયારે છેલ્લું અમૃત નીકળ્યું ત્યારે ઉત્પન્ન થયેલા વિચહને શમાવવા માટે આપે, જે મહામાહિનીનું સ્વરૂપ ધારણ કર્યું હતું, તે આપનું માયાસ્વરૂપ જોવાની

આજે આપનાં ઉક્ત વચનાથી મને ઉતંકે શકે છે, તે આપ પૂરી પાડશા; કારણ કે તે સમયે હું કૈલાસમાં—મારા ધામમાં રહ્યો હતો, અને તેથી આપનું તે સ્વરુપ જોવાને હું ભાગ્યશાળી થયા નહાતો." ત્રિલુવનપતિ વિષ્ણુએ કહ્યું, "હે શિવ! હે જગતના કલ્યાણકર્તા! મારી એક વિવેકની વાત સાંભળા. એ માહિની સ્વરુપ મારી દેવી ગુણપ્રચુર મહામાયાનું એક અંગ-વિભૂતિ છે. એમાં ભલભલા ગ્રાનીઓએ ગાયાં ખાધાં છે-ધીરજ બાઈ છેઠા છે, માટે એ વાત માંડી વાળશા તો ઠીક." મહાદેવે કહ્યું, "હે મધુસ્તૃદ્ધન! હે શ્યામસુંદર! શું તમે પણ મને તેવા મૂર્ખા અગ્રાનીઓની કાેટીમાંના એક ગણા છાે? ના, ના, હું લગાર પણ નહિં ચળી શકું. જે વ્યક્તિ જાણતી નહિં હાય, તે કદાપિ બૃલે તેમાં નવાઇ નથી. પણ તમે મને તમારી માયાનું સ્વરુપ આટલી સારી રીતે સમજાવયું છે તા પછી હું કેમ બૂલી જઇશ મારી હોશ એકવાર તા પૂરી કરાે." ભગવાન વિષ્ણુ હસીને છાલ્યા, "વારુ ત્યારે; કાેઈ સમયે વળી એ દેખાડીશું; પણ દમરણમાં રાખજે કે મારી માયા દરત્યયા છે."

શ્રીહરિ પરમાત્માનું આવું સંભાષણ, જગતના કલ્યાણકર્તા શ્રીશંકર-ને રુચ્યું નહિ. તેમને એવા વિચાર આવ્યા કે, 'તેમની માયા એવી તે કેવી અળવાળી હશે, કે જેને તેમણે પાતે શ્રીમુખથી દુસ્તર કહી ? અને સર્વની ઉપર તેનુ આવરણ છે, તેા મારી ઉપર પણ છે શું ?' આવા વિચારમાં ને વિચારમાં શંકર આડા અવળા કરતા, અતિ શાભામય વિષ્ણુમંદિરનું અવલાકન કરવા લાગ્યા. એ મંગળ મંદિરની અનુપમ શાલાનું વર્ણન કાેણ કરી શકે ? કૈલાસપતિ શંકર પણ તે જોતાં ચકિત, થઈ ગયા, અને જોતા જોતા શંકર મહાર આવ્યા, તા મંદિરની આસપાસ અસંખ્ય જાતિનાં ફળ અને પુષ્પવાળાં વૃક્ષાની વિચિત્ર વાર્ટિકા દૃષ્ટિગાચર થઈ. તેમાં મરકતમણિવઉ આધેલી પાળવાળાં અનેક સરાવરા, મુક્તાફળ સરખાં શુદ્ધ અને ચિત્રવિચિત્ર કમળાવે હંકાયલાં જળથી છલાછલ ભરેલાં હતાં. તે જળ વિષે ક્રીડા કરતા હંસ કારંડવાદિક, તેમ જ તે વૃક્ષા પર રમતાં કાેકિલાદિક દિવ્ય પક્ષીચાેના કલરવ મનને મહદાનદ ઉત્પન્ન કરતા હતા. વાર્ટિકાનું અવલાકન કરતા શંકર જેમ જેમ આગળ ચાલ્યા, તેમ તેમ સાનંદાશ્ચર્યમાં લીન થતા ગયા. જૈમિનિ! તું જાણે છે કે, શંકરના નિવાસસ્થાન કૈલાસની શાભા અતિ અદ્ભુત છે. સર્વત્ર ઉત્તમાત્તમ ( શાભાવાળા સ્થાનને પણ સહુથી શ્રેષ્ઠ ઉપમાં કેવળ ઠેલાસની જ આપવામાં આવે છે; અર્થાત્ ઠેલાસ કરતાં વધુ શાભામય સ્થાન ખીજું નથી. છતાં તે ટૈલાસમાં નિરંતર વાસ કરનારા શંકર, એ વિષ્ણુવાટિકાની શાભા જેવામાં તલીન થઈ ગયા! એવામાં વળી એક આર્ર્સર્ય તેમના જેવામાં આવ્યું; મંદ, ્સુગંધ, શીતળ, અનુકૂળ પવનવું હાલતી કેટલેક દૂરની વૃક્ષલતાઓમાં એક નવયૌવના સુંદરી તેમની દૃષ્ટિએ પડી. શંકરનું મન તેનું મુખ જોવામાં લાેભાયું, તેથા તેના પાછળ ચાલ્યા. સુંદરી શંકરને નજદીક આવ્યા જોઈ, તેમના સામું નેત્રકટાક્ષ ફેંકતી સડાક દેતીકે નાઠી, તે કટાક્ષ ખાણવડે શંકરનું હૃદય લેદાઈ ગયું. ગ્રાની-પ્રાણીમાત્રનું કલ્યાણ કર્ત્તા શ્રીશંકર, માયામાં લપટાયા-માહમાં કસાયા શંકર માહિત થઈ તે સુંદરીની પછવાડે દેાક્યા. સુંદરી આગળ ને શંકર પાછળ. ઘણીક વાર સુધી આખી વાડિકામાં દાંડાદાડ ચાલી રહી. કેટલીક વારે શંકરને થાકેલા જાણી, એ માહિની સ્વરૂપ ક્ષણુલર ઉભું રહ્યું; એટલે શંકરે દેાટ મૂકી તેને પકડી અને તેણીને આલિંગન દેવા જેવા શ્રીશકર જાય છે, એટલામાં તે એક કારે ખસી ગઇ! થયું! એ અનિવાર્ય માહાવેશમાં શંકર ભાન ભૂલી ગયા! નિસ્તેજ! માયા! પ્રખળ માયા! પછી પેલી સામે ઉભેલી સુંદરી ભણી દૃષ્ટિ કરી તા, આર્ર્ચર્ય! આર્ર્ચર્ય! સુંદરી તા સુંદરી નહિ, પણ સાક્ષાત્ મહાવિષ્ણ પરમાત્મા-પરપ્રદ્યા પ્રભુ હતા! ભગવાન વિષ્ણુ મંદ મંદ હસતા વદને બાલ્યા, "હ શિવ! મારુ માહિની સ્વરૂપ જાયું?" અતિ લજ્જાય-માન થઇ શંકરે તુરત નીચું ઘાલ્યું; અને અંતઃકરણમાં નિશ્ચય થયાે કે, પરમાત્માની માયા કેવળ અનિવાર્ય છે. પછી નારાયણની ઉત્તમ પ્રકાર સ્તુતિ કરી શંકર ઠૈલાસ પ્રત્યે આવ્યા."

વામદેવ મુનિ પાતાના પિતાને કહે છે કે; પિતાછ! એ ઇતિ-હાસ કહી સંભળાવીને વેદવ્યાસ બાલ્યા; 'હે જૈમિન! એવી રીતે શંકર સરખા પણ ભગવાન્ માયાથી માહિત થઈ જાય છે, તો પછી બીજાઓનું તે શું ગર્ભું? શંકર એ શું જ્ઞાની નહાતા? એ જ્ઞાની તો શું, પણ જ્ઞાનીઓના મુકુટમણું છે. તેઓ જ્ઞાનના અધિષ્ઠાતા–જ્ઞાનવંઢ જાણવાની વસ્તુરૂપે છે. એમના સમાન બીજો જ્ઞાની જ કાેણું છે? એવા જ્ઞાનીઓને પણ માહ થવા, એ પ્રમાણસિદ્ધ છે, તાે પછી આ શ્રંથમાંનું મારુ વાક્ય કેમ અસત્ય થશે?

આટલું છતાં જૈમિનિના મનનું સમાધાન થયું નહિ. ગુરુની આગળ તે, વધારે તો કંઈ કહી ન શક્યો, પણ મનમાં તે વાત ન રુચવાથી ગયને ત્યાં જ પડતા મૂધી, ગુરુને વંદન કરીને પાતાને આશ્રમે ચાલ્યા ગયા. ગુરુએ પણ એ ઉપરથી જાણી લીધું કે, તેને એ વચન રુચ્યું

નથી. એના મનનું સમાધાન હજ થયું નથી. પરંતુ એ વેળાએ તેઓ પણ કશું બાલ્યા નહિ.

'અસ્તુઃ પિતાજ!' વામદેવ બાલ્યા; 'ગુરુના આશ્રમથી કેટલેક દ્વર આવેલા પાતાના આશ્રમ, કે જ્યાં જૈમિનિ મુનિ તપશ્ચર્યા કરતા હતા, ત્યાં જતાં તેમને વિચાર થવા લાગ્યા કે, 'અરે, શંકરને પણ માહ થયા, એ શું માનવા જાગ છે ? ગુરુજનું વચન અસત્ય તા ન જ હાય; સત્ય હશે, તા પણ વાત જૂદી જ હાવી નાઇએ. શંકરને તા સૌ વિચિત્ર સ્વભાવના લાળા કહે છે; એમની તા સ્થિતિ જ અધી માહરૂપ છે; એટલે તેમને તા માહ સહજ થાય; પણ ના, એ કંઈ ઉદાહરણ લેવા જોગ ગણાય નહિ'. આવા પરસ્પર વિરુદ્ધ વિચાર કરતાં તેઓ કેટલીક વારે આશ્રમે આવી પહોંચ્યા. એ આશ્રમ ઘણા વિસ્તીર્ણ અને રમ્ય હતા. ચામેર આમ આદિક ઉત્તમ વૃક્ષાની ઘટા આવી રહેલી હતી. તે પર પક્ષીએ મીઠા શખ્દા ઉચ્ચારી રહ્યા હતાં. ઋતુ વસંત હાવાથી આશ્રમ-વન પત્રા, પુષ્પા અને માર કત્યાદિ નવીન અલંકારાથી સુશાભિત અની રહ્યું હતું. આવા મનાહર આશ્રમમાં જઇ જૈમિનિએ સમય થઈ ગયા હાવાથી, ગંગાત્ર પર રનાન કરીને પાતાનું મધ્યાલુ સમયનું આલિક કર્મ કરી લીધુ. પછી સ્થિર ચિત્ત કરી તપ સંબંધી નૈમિત્તિક જપાનુષ્ઠાન કરવા બેઠાં, જપ કરતાં કરતાં પાછલાે પહાેર થવા આવ્યાે. વસંતનાે સુગધિત અતિ સુખમય વાયુ મધુરા મધુરા અનુકૂળ રીતે વાતા હતા. તે કિંચિત્ અદલાયલા હાય એમ ઋષિને લાગ્યું. ધીરે ધીરે વધીને તે ઘણા જેસમાં વાવા લાગ્યાે. ક્ષણવારમાં તેણે ભાંકર રૂપ ધારણ કીધું. ચામર ધૂળ ઉડવા લાગી, વૃક્ષા ઉાલવા લાગ્યાં અને જાણે હમણાં ઉથલી પડશે, તેમ પવનના સપાટાએાથી તેઓ ધૂણવા લાગ્યાં. ધૂળવેંડે આંખા ભરાઈ જવા લાગી. આકાશ પણ વાદળથી ઘેરાયું. આચિતું આમ અનવાથી વનમાંનાં પશુ પક્ષી એાની નાસાનાસ પણ ભારે થઈ રહી. વાદળમાંથી માટાં માટાં ફારાં પડવા લાગ્યાં, અને એમ કરતાં કરતાં મેઘરાજાએ મૂશળધાર વર્ષાદ વરસાવવા માંડ્યો. જેવજેતામાં તા આશ્ર-મમાં ને ખહાર, વૃક્ષાપર ને ભૂમિપર સઘળે જળજળ થઇ રહ્યું.

ચાડીક વારે વૃષ્ટિનું જોર નરમ પડ્યું, પવન ખદલાયા ને તાકાન બીજી દિશાભણી ઘસડાઈ જવા માંડ્યું. વૃષ્ટિ પછુ બંધ પડી, વાંદળાને લીધે ચયેલા અંધકાર પછુ ક્ષણે ક્ષણે ઓછા થવા લાગ્યા. ઋતુસ્થિતિ પુનઃ પ્રહેર બે પ્રહેરમાં ખદલાઈ ગઈ. ધીમા અને સુખકર વસંતના વાયુ; એ વેળા હેમંત કે શિશિરના સરખા ઠંડા થઈ, પ્રાણીઓના અંગાને લેકીને સોંસરા નિકળી જવા લાગ્યાે. પશુ, કે મનુષ્ય સૌ થરથર ધુજવા તે એષ**ય** શાધવા લાગ્યાં.

આવે સમયે એ નિર્જન અરહ્યમાં, જૈમિનિ ઋષિના આશ્રમથી કેટલેક છેટે, વૃક્ષાની નીચે એક ખાળા પણ એ જ પ્રમાણે કુજતી તે એાય ખાળતી દૃષ્ટિએ પડી. તેને ઠંડા પવનથી બચવાને આસપાસ કયાંય એાથ મળતી નહાતી. તેણે ચામેરે દૃષ્ટિ ટ્રેંકી, પણ ક્રાઈ સ્થળ દૃષ્ટિએ પડ્યું નહિ. છેવટે એ આળા નિરાશ ઘઇને એક વૃક્ષના ચડમાં બેસવા જતી હતી, એટલામાં તેની દૃષ્ટિ ઋષિના આશ્રમ ભણી ખેંચાઈ. વૃક્ષાની ઘટા જોઇને તેને આશા ઉત્પન્ન થઈ, કે અવશ્ય તે કાઈ ઋષિના આશ્રમ હશે. )તુરત સાહિયું વાળીને ચરચરતા તે નવચૌવના, આશ્રમ ભણી ચાલી અને આશ્રમ આગળ થાેહા સમયમાં જઈ પહોંચી; પરંતુ અંદર જવાને તેનું મન ખેંત્રાયું. અબળા, વળી યુવાન, વળી એક્કી અંગપર માત્ર એક જ વસ્ત્ર, અને તે પણ વળી ઝરમરિયું હાવાથી અંગસંગે લપટાઈ ગયેલું-તેથાં તે ખૂફ લજ્જા ધરતી હતી. તેની કાંતિ, અલંકારા અને શરીરની કામળતા ઉપરથી સ્પષ્ટ દેખાતું હતું કે એ કાઈ મહા ધનાહ્યની કે કાઈ રાજાની કન્યા હશે. શરીરપરનું વસ્ત્ર લીંજાયલું, એટલે ઘણીવારથી ટાઢે અકડાઇ ગયેલી હાવાને લીધે, મનમાં તા ઘણુંએ હતું કે, આશ્રમમાં જઈશ તાે વસાદિક મળશે; પરંતુ લજ્જાને લીધે અંદર ન જઇ શકતાં આશ્રમદારપર આમથી તેમ સંતાતી ઉભી રહી.

આશ્રમમાં ઋષિ જૈમિનિ વિના ખીતું કાઇ જ નહાતું. તેઓ પણ એકાશ્રિસ જપ કરતા ખેઠેલા હાવાથી ત્યાં કશા શખ્દ થતા નહાતા. શાહીક સણમાં ઋષિના નિયમિત જપ સંપૂર્ણ થયા ને તે 'હરિ કર્કેં, હરિ કર્કેં, હર હર!' એવા શખ્દ કરતા આસનપરથી ઉઠીને પર્ણશાળાની અહાર આવ્યા. જીએ છે તા ચારેમેર વાયુથી હાલતાં વૃક્ષાપરથી જળ ૮૫કી રહ્યું છે, ઘડીક પહેલાં વરસેલું જળ સઘળેથી વહી રહેલું છે, શિયાળાના જેવા શીતળ પવન વાય છે, જમીન રસાળ થઇ ગઇ છે અને પ્રાણી માત્ર શીતથી ઘરઘરે છે. અહા! ઇશ્વરી લીલાના શા અતકાર! ઘડીક પહેલાં શું હતું ને ઘડીકમાં શું થઇ ગયું! એમ આર્શ્વર્ય પામતા તેઓ આશ્રમમાં આમ તેમ ફરવા લાગ્યા, એટલામાં દ્વાર આગળ સંતાતી પેલી નવયોવના પર તેમની દૃષ્ટિ પડી ઋષિ જરા આગળ ગયા, ત્યારે પોતા લણી તેને આવતા એઇને તે બાળા લજ્જા પામતી ખાજીપર ખત્રી ગઈ, અને પાતાનાં અંગોને હાંકવા લાગી. તપાવેલા સુવર્ણ સરખા તેનાં તેજસ્વી ગૌર અંગ

પર પહેરેલું ક્ષોમવસ્ત્ર, જે અતિશય ઝીછું હતું, તે વરસાદવહે પલળીને આખે શરીરે ચોંડી ગયેલું હાવાથી અંગના સર્વે લાગા સ્પષ્ટ દેખાઈ આવતા હતા. તે ખાળા ક્ષણમાં પાતાના ખંને હસ્તકમલાવે નવાં ખીલેલાં હૃદયાં-યુજાને ઢાંકતી હતી, તાે ક્ષણમાં સપાટાળંધ વાતાે શીતળ વા ઝાંઘ ઉપ-રના જરાતરા સુકાયલાં વસ્ત્રના છેડાને ઉરાડી દેતા હતા. તેને એક હસ્તવડે ઢાંકવા જતી, ત્યાં તા હુદયના ભાગ ઉઘાડા થઇ જતા હતા. ક્ષણમાં તેના પાયણ સરખા પેટ ઉપરના પાલવ ઉડી જઈ, ગંભીર નાભિપ્રદેશની શાલાને ઉઘાડા કરી દેતા, તા ક્ષણમાં કંખુ સરખાે કંઠ, અને તેમાં પહેરેલી ગજમુ-ક્તાની માળા, જેમાંનાં પદકા ખરે કુચકુંલા વચ્ચે વિરાજ રહ્યાં હતા, તે સઘળું ઉઘાડું થઈ જતું હતું; વળી વસ્ત્ર અતિશે ઝીહ્યું અને પાણીથી પલળીને શરીર સાથે ચોટેલું હાવાથી, એક કારથી ઉડી જાય, તેને ખીજી ખાજાથી તાણવા જાય, એટલે ચરડ લઇને ફાટી જતું હતું એમ થવાથી ઉલટી તે વધારે ઉઘાડી થતી જતી હતી. તે મુગ્ધા સિહાવિહા થઇ ગઈ અને અતિશે લિજ્જિત થવાથી, ઋષિ જ્યારે સામું જુએ ત્યારે નીચું ઘાલે, અને ઝાધ આગળ આવી ઉભા રહે ત્યારે પુઠ ફેરવીને ઉભી રહેતી. આવા પ્રકાર જોઈ ઋષિ છેટેથી જ બાલ્યા; 'હિ ભાળે! હે નવલસુંદરિ! તું કાેેે છે? આ નિર્જન અરહ્યમાં આવા હુઃ ખદ સમયે ક્યાંથી આવી ચુડી છે? વળી એકલી, તેમાંજ એક વસ્ત્રલેર કેમ છે?" ઋષિનાં એવાં વાકય સાંળળ્યા છતાં તે ખાળા કશું ખાલી નહિ, ત્યારે ઋષિ વળી વધારે નજીક જઈ બાલ્યા; "હે યૌવને! હે લિજ્જિતે! તું આટલી ખધી લજ્જા શા માટે ધરે છે? હે સુંદરી! માથે સાંજ પડવા આવી છે, શિયાળા સરખા ઠડા વા વાય છે, અને તું ભીંજાયલે શરીરે શા માટે ટાઢે ઠરે છે? તું શા માટે આશ્રમમાં આવતી નથી? હે કુસુમાંગી! તું આ મિથ્યા લજ્જાના ત્યાગ કરી આશ્રમમાં જા, ત્યાં તું સુરક્ષિત થઇશ. તું અનાયાસે અને આવી સંકટની અવસ્થામાં આવી ચહેલી હાવાથી, મારા અતિથિરૂપ છે. હું તારુ રુડી રીતે આતિથ્ય કરીશ." એટલું કહી ઋષિ વળી વધારે આગળ જઈ કહેવા લાગ્યા; "હે શશિવદની! તારી આકૃતિ ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે, તું કાઈ રાજવનયા હાઇશ, માટે હે રાજપુત્રી! શું તું આ પુષ્યિત વનમાં વસંતકીડા કરવા આવી હતી? પણ તેમ હાય તા તારી સાથે ઘણીક સખીઓ હાવી જોઇએ. પણ ત્યારે આ વરસાદના તાફાનને લીધે તું તેઓથી વિખૂટી પંડી ગઈ હાઇશ, નહિ વારું? હશે, ગમે તેમ હાય, પણ હવે તું વગર કારણે પવનમાં શા માટે હુઃખી થાય છે? અંદર જા અને કારાં વસ્ત્ર પહેર."

આ વેળાએ પણ તે મ'ળા લજનને લીધે કંઈ બાલી શકી નહિ: પરંતુ ઋષિના આગ્રહને લીધે અંદર જવા ઇચ્છા કરતી હાય તેમ નીગું જોઈ પૃથ્વી ખાતરવા લાગી. ઋષિછ સમછને આગળ થયા, અને તે ધીમે ધીમે પછવાઉ ચાલી. આશ્રમની અંદર જઇ ઝવિએ તુરત દર્લના અને છાલનાં ખનાવેલાં ચીરવસ્ત્રો, વલ્કવસ્ત્રો તથા ઉર્જુવસ્ત્રા લાવી તેને પહેરવા આપ્યાં અને અગ્નિમાં કાષ્ટ મૂકી તેને ખૂળ પ્રદીસ કર્યો. પછી તે બાલ્યા કે: "હ કામળ અંગવાળી! મિથ્યા લજ્જા ધરીને શા માટે. દુઃખી ચાય છે? ઉતાવળથી ભીતું વસ્ત્ર કાઢી નાંખ, અને આ કારાં વસ પહેર. હે દેવિ! તારા કામળ અગે ખુંચશે, માટે વલ્ટલ ન પહે-રતાં આ ઝીશું ઉનનું વસ્ત્ર પહેરઃ અને અહીં આવી શરીરને સારી પેઠે તપાવ, એટલી વારમાં હું તારે સારુ કેટલાંક ક્ળ મૂળ લઈ આવું છું." એમ કહી ઋષિ પર્ણશાળાની પછવાંડે ગયા, અને ચાહીક વારમાં કેંદ્ર-લાંક સ્વાદિષ્ટ ફળ ને મૂળની એક ઝાંગી ભરી લાવ્યા. ઋષિ આવ્યા તાય તે સુંદરી વસ પહેરી રહી નહાતી. ચીર વલ્કલ તેણે ક્યારે પહેર્યા હાય કે, આજે પહેરતાં આવહે? એ જાડાં ખદડ જેવાં વસા પહેરે પહેરે ને ક, રપરથી ખસી પહે. એ જોઈ, જે કે તે શરમાતી હતી, તાપણ તેની હાયે જઇને ઋષિએ પાતાને હાથેથી તે પહેરાવ્યાં, અને હાય ઝાલીજમિશ આગળ લાવી તપાડવા ખેઠા. પેલાં ફળ મૂળ પણ લાવીને આગળ મૂક્યાં અને પાતાને હાથે ખાવા તેને આપવા માંક્યાં- જેમ लेस अधिना वधारे आश्रुड लेथा, तेम तेम ते श्री वधारे सल्ला धरवा લાગી, અને અંગ ઢાંઠવા લાગી. પણ એક દૃષ્ટિમાત્રમાં તેનાં લાેચને ભૂચાપ ચઢાવી તીર માર્યુ, અને મહાત્માનું હૈયું ચીર્યુ. ઋષિ માહમાં પક્યા. તે ખાળા પૂર્ણ ચોવનાવસ્થાને પામેલી સાળ સત્તર વર્ષની હતી. તેના શરીરના ઘાટ અતિશય સુંદર હતા; શરમની મારી તે એક પણ શખ્દ હજી બાલતી ન હાતી, તેથી જ તેના તે સુગ્ધત્વે સુનિના મનને વ્યાકુળ કર્યું હતું. તેના અર્ધ સ્પષ્ટ હાવલાવ, સાહિજિક નેત્રકટાક્ષ અને અંગ પ્રત્યંગાનું દર્શન, એટલું જ નહિ પણ વલ્કલ પહેરાવતી વખતે કરેલા સ્પર્શના સંસ્કારા, મુનિના અત કરણમાં ઘૃસી જઈ, સારી રીતે જમાવ કરી ખેઠાં હતાં. એ સઘળાં આવ્યે મળીને મુનિજીના ચિત્તવૃત્તિના ચક્રને ચલાયમાન કરી દીધું હતું પિતાછ! અગ્નિના સંયાગ થયા પછી ઘૃત પ્યાં સુધી નહિ પાગળે ? પછી ઋષિએ ધીરે રહીને હિંમત પઠડી તેની એક એસી ખાંધે હાથ મૂક્યા, કે વેણીના સ્પર્શ થયા, તે જાણે ઠાળી 5-93

નાગણના સ્પર્શથી ડંખ થયેા હાય! તેમ તેમના અંગમાં ઝેર વ્યાપ્યું, ક અને આ ડંખથી મુનિ તલ્પી તલ્પી, તે સુંદરીના અંગપર પ્રેમથી હાથ ફેરવી બાલ્યા; "રે મુગ્ધાં શું તું બીતિરૂપ અમૃલ્ય રસથી અજ્ઞાત છે? આવું એકાંત અને આટલાે સમય મળવા છતાં હેજી લજ્જામાં જ મોં સંતાડતી જાય છે, તેથી શું રિતિરસના લાભને તું સમજતી નથી? હા, લાજના એ તારા જેવી યુવતીનું ભૂષણ છે ખરુ, પરંતુ અહીં હવે તારે सक्क डानी छे? यहीं ते। मात्र हुं ने तुं आपणु के क कणुं छीं थे, માટે સઘળી ચિંતાના ત્યાગ કર; પ્રસન્ન ચિત્તે આનંદોત્સવમાં તત્પર થા. હવે વિલંગ મા કર! ચલ ચલ!" એટલું કહી અતિ કામાતુર થયલા મુનિશેષ્ઠે તેના શરીરપરનું વસ્ર પાતાના હાથ વતી દૂર કરી નાંખ્યું અને એક હાથની ખાય ભરી ખીજે હાથે એાષ્ટ્ર અને હડપચીને સ્પર્શ કરીને જાણે યાચના કરતા હાય, તેમ આલિગન દેવાની તૈયારી કરવા ' લાગ્યા. પણ તેટલામાં માટા આશ્ચર્ય સાથે, ઋષિજી ચમકયા. તેઓ એક કારમી ચીસ પાડીને કાેરે ખસી ગયા! કારણ, તે બાળાના કામળ મુખારવિંદપર હાથ ફેરવતાં, સુંવાળા ગાલ, બિંબ સરખા અધર 🧎 સુંદર હડપચીને દેકાણે માટા ને જાડા, ડાઢી ને મૂછના વાળના ભારા, રાથમાં આવ્યા! "अरे आ डाणु? आ शुं भने स्वर्नुं ते। नथी आवित रे, પેલી છખીલી બાળાને ઠેકાંણે આ ખંખ તપસ્વી ક્યાંથી ?" એ<sup>રવ</sup>ં કહી ઋષિ સાવધ થઈ ફરીને જુએ છે તાે આશ્ચર્યના પાર રહ્યો નહિ. તે સ્થળે ઘરડા ખંખ તપરવી એવા લગ્ય સ્વરૂપવાળા વેદગ્યાસ સુનિ બેઠેલા હતા!

પિતાછ! અડુકે કહ્યુ, વિચાર કરા કે તે વેળા, એ સુંદરી કે જેની અભિલાષાથી જૈમિનિ મુનિ આતુર ખની ગયા હતા તે સુંદરી નહિ, પર્લું પોતાના પરમપ્જય ગુરુદેવ છે, એલું પ્રત્યક્ષ જોઇને, તેને કેટલી ખધી ન્હાજા આવી હશે? કેટલું ખધું નીચું ઘાલવા જેવું થયું હશે? અસ્તુઃ અમાણે જૈમિનિને ચમંદીને કારે ખસી ગયા જોઈ, ધીમે રહીને વેદ-ત્યાસછ હમતા હસતા ખેલ્યા; "ખાપ, જૈમિનિ! કેમ ડરે છે? તે મને ન એાળખ્યા ? શું તારા જેવા મહા રાાનીને તે માહ થવા સંભવિત છે? અને માહ તે વળી એટલા ખધા, કે કાઇના ખદલામાં તું કાઇને જ માતી ખેઢા? ખાપ, ઇધારી માયા તા શંકર જેવાને ભૂલવે, પણ તારા આવા તે ખાપડીનું કાણ ગણું? ગમે તેવી એકાત હાય, તાય શું તારા જેવા ખાળપ્રદ્મચારીને સ્ત્રીની અભિલાષા થતી હશે કે?"

ગુરુનાં આ રીતનાં વચન સાંભળી જૈમિનિને તેા જાણે પૃથ્વીમાં '

પૈસી જઈ અથવા જિહ્લા કચરીને મરી જઉં, તેમ થયું. સુર્નિનું મહેં તદ્દન ઉતરી ગયું. ઘણીકવાર સુધી તેમા એક શખ્દ પણ બાલી શક્યા નહિ. એ જાઈ શુરુ મહારાજ સાયંકાળનાં સંધ્યાવંદન, હોમ ઇત્યાદિ કર્મોના સમય થઈ જવા આવેલાે હાવાથી, લાગલા ઉભા થયા, અને ખાલ્યા; "પુત્ર જૈમિનિ! આજનું આ વૃત્ત પૂર્ણ લક્ષમાં રાખજે, કે ઈશ્વરી માર્યા મહા દુસ્તર છે; અને ગમે તૈવા જ્ઞાનીને પણ પાતાના પાશથી અળવડે આકર્ષીને પાર્કી નાંખે છે. માટે એવા જ્ઞાનનું કે જ્ઞાનીપણાનું અભિમાન મૂકી દર્દ, કેવળ ભગવત્પરાયણ થા, અને તે માયાપતિના \* ૯૯ આશ્રય કરે; જેથી તેની માયાવેં તેને કહી ખાધ થશે નહિ. એ માટે પ્રલુએ માતાના જ શ્રીમુખથી ઉચ્ચારેલાં તેમનાં પવિત્ર વચન પ્રસિદ્ધ છે કે-" मामेव व प्रपर्यंत मायामेता तरंति ते ॥ भारे परायशु थयेक्षाय्या अ માયાને તરી શકે છે. આ વિશ્વ જ આણું આ માયામાં લાેટપાટ થયલું છે; અને જેમ મણુ સૂત્રમાં પરાવાયલા છે તેમ, એ માયામાં લપટાયલાં પામર પ્રાહ્યિઓ માટે જ જો વિશ્વના નિયમ ખાધકારક હાય, તા જ ગ્રાની અચી શકે. પણ માયા એવી છે કે, તે સર્વને ખાધ કરનારી છે. એ માચા એટલી ખંધી નિર્લજ છે કે, તે જ્ઞાની તથા અજ્ઞાની સર્વ ઉપર આરુઢ થવા આવે છે; તેમાં પામર બિચારા અજ્ઞાનીએ ગર્દલવત્ તાળે શઈ જઈ तेनी સ્વારી માન્ય રાખે છે, ત્યારે જે ખરા ગ્રાનીએ હોય છે તેઓ તેનાથી ચેતતા રહી, તેને તુચ્છકારી કાઢી કઢિ પણ પાતાના ઉપર સ્વાર થવા દેવાની તક આપતા નથી. માટે જ ગ્રાનીએ પણ એકાંતમાં, સ્વાત્માના રક્ષણ માટે, માયાની સંગે રહેવું નહિ નાઇએ. માયાના સંગમાં આવતાં જ ચિત્તવૃત્તિએ। એકાકાર થતાં ભ્રાન્ત થઇ વંઠી જાય છે, એટલે અળવાન્ ઇંદ્રિયાના સમુદાય તેને ગમે તે દિશામાં ઘસડી જઈ ક્રાઈ અંધારા ખાડામાં ગખડાવી પાઉ છે, એ સ્પષ્ટ જ છે. માટે હે ખાપ! હવે એ વાવના કંઈ શાહ કરીશ નહિ; કેમકે, તારી ખટકના નિર્ણય કરવાને આ સર્વ માયા અની હતી. સાયંકાળ સમીપ આવ્યા છે, માટે સંધ્યાવંદનાદિ માટે તત્પર થા; અને તારા મનના અપરાધને માટે ચાેગ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત કરી લેવાને તું ગ્રાર્તા છે. તારુ કલ્યાણ થાચ્યા." એટલું કહી મહામુનિ વેદગ્યાસ પાતાના આશ્રમ પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા; અને જેમિનિએ, પાતાના મનને અત્યંત ધિદ્ધારતાં એ પાપની નિવૃત્તિનું પ્રાયશ્ચિત કર્યું. એટલું કહી વામદેવ મુનિએ પાતાના પિતાને કહ્યું; "એવા એવા

<sup>\*</sup> માયાને ઉત્પન્ન કર્નાર, અંદુશમા રાખનાર પરમાત્મા

મહાન્ પુરુષાને પણ જયારે માહ થાય છે, ત્યારે મને કેમ સંસારના ડર ન લાગે ? માટે પિતાજી, કૃપા કરી મને ઘેર આવવાના આગ્રહ ન કરતાં આપ સુખેથી પધારા ને મારી માતાના મનને શાંત કરાે." આવા સચાટ ઉપદેશ છતાં ઋષિના મનનું સમાધાન થયું નહિ, તેથી તે બાલ્યા; "પુત્ર, આવા દઢ નિશ્ચય જેના મનને થયા, તેને માહ થવાના સંભવ નથી; માટે હવે વધુ આગ્રહ શા સારુ કરાવે છે ?" ખટુક બાલ્યા; "એ સત્ય છે, પણ પિતાજ! ઘણાક નગ્ન મનુષ્યામાં રહેલા વસ્ત્રવાળા એક મનુષ્ય મૂર્ખ ગણાય છે, ઘણા સુરાપાન કરનારા સમુદાયમાં વસતા એક તિવ્ધેસની મનુષ્ય પતિત ગણાય છે. નગ્નની પંક્તિમાં સુખેથી વસતું હાય તો વસ્ત્રધારીએ પણ વસ્ત્રોના ત્યાગજ કરવા પડશે, સુરા પીના-રાએમાં વસતારે સુરાનું સેવન કરતું પડશે, ઘણા કમી વચ્ચે વસનારા એક ખ્રહ્મવેત્તાને કમીરજ થવું પડશે; તેમ ઘણા અજ્ઞાનીઓમાં વસનાર એક જ્ઞાનીની પણ તે જ દશા જાણાં. જેનું ચિત્ત સંસારમાં નહિ, તે સંસારીએ જે નીલી શકે નહિ. સાધુ સંગે સાધુ ને સંસારી સંગે સંસારી જ શાલે. પ્રાહ્મણુપંક્તિમા પ્રાહ્મણ અને વૈશ્યપક્તિમાં સઘળા वैश्य हाय त्यारे अ तेकाना व्यवहार उत्तम अधारे आहे. भारा विथा-રને મળતું કુટુંગમાં એક પણ મતુષ્ય હાય તા જ મારાથી ક્ષણવાર પણ તેમાં રહી શકાય; નહિ તા માટી વિટંબણામાં આવી પડાય." એ સાંભળી ઋષિ બાલ્યા; "હે ખાપ! તારા વિચારને મળતાં તે બીજાં કાલા કાલા કાલ ખાલ્યા; હ ખાવા તારા વિચારન મળતા તે બાજા કાલ્યુ હાય ? સાધારણ પાષાણા તે જાઇએ તેટલા રખકે છે ને રત્ન તો ક્યાંક એકાં ફ્રંજ હાય છે. માટે સંસારી તો અમે સૌએ ને સાધુ તો, તું એક જ." ત્યારે અટુકે કહ્યું; "પિતાજી એમ કેમ કહે છે ! સઘર્ભે પાષાણુ ને રત્ન ક્યાંક જ, એ વાત ખરી છે; પરંતુ રત્નની ખાણમાં તા સઘળાં રત્ન જ હાય છે. ત્યાં તા સાધારણ પાષાણુના કાંકરા પણ રત સરળા રતન કહાવ છે. વાં તા તાવાવનું વાવાવું દાવા કારત કરુ રત સરળા જ દીપતા હાય છે; માટે એકાદ માણસ તો શું, પણ જયાં અહં અને મમ અર્થાત્ આત્મ અને આત્મીય ખુદ્ધિના ત્યાગ થયેલા છે, ત્યાં આપ્યું કુટુંબ આત્મન્ન હાય છે, ત્યાં કાઇ પણ મનુષ્ય સંસારમાં માહ પામતું નથી. એ માટે એક રાજપુત્રના કુટુંબના વૃત્તાંત મારા જાણવામાં છે, તે પછીથી સંભળાવીશ; અહુણાં તા સંધ્યાસમય થયા છે, માટે તે કાર્ય કરવા સા પધારીશું." એમ કહ્યા પછી સલ્હા વિસર્જના થઇ તે સો પાતપાતાનું કર્મ કરવામાં પ્રવૃત્ત થયા.



# अष्ट्रम थिन्दु भाडिकत् कुटुंध

るとのよりようなよのようで

मनसा वेदमाप्तव्यं नेह नानास्ति किंचन ॥ यस्मिनसर्वाणि भृतानि आत्मेवाभृहिजानतः। तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमन्तपञ्यतः॥

व्ट-ईंग∙

અર્થ-માને (આત્મજ્ઞાનને-મ્હદ્મદ્માનને) મનથી જ પ્રાપ્ત કરતું, એમાં લેશ પણ નાનાપણુ નથી. જ્ઞાની મનુષ્યને જ્યા સર્વભૃત આત્મરુપ થયા હાય, ત્યા એક્ત્વ અલેદના અનુભવનારને શાકે શા ને માહે શા ?

<u>ැපංගලංගලංගල</u>

જે રાતિના સભા ભરાઈ. મહાતમા ખટુક વામદેવજના મુખમાંથી ઝરતા કિલ્લ જીલાન જેવાન અમૃતના રસારવાદ લેવાને સર્વ પ્રાણી તત્પર થઈ રહ્યાં. ખટુકદેવ ધ્યાનપરાયણ હતા, રાજા વરેપ્સ પાદસેવન કરતા હતા, આતમતત્ત્વના જિજ્ઞાસ જીવા, ખટુકમાં લીન થઈ, તેના પ્રતિ એકી ટસે એઈ રહ્યા હતા. શાડીવારે ખટુકે નેત્ર ખાલી આ પ્રમાણે ઉપદેશના પ્રારંભ કીધા.

નિર્મોહા નગરીના એક રાજપુત્ર પાતાના સમવયી સ્નેહીએ સાથે વનકીડા કરવા નીકળી પહેલા હતા. કેટલીક કીડાએ કરતા કરતા, તે એક સિંહની પછવાડે અધ દાડાવતા વનની ઝાડીમાં તેઓથી વિખ્દો પડી ગયા. ઘીચ ઝાડીમાં આદ્યા નિકળી જવાથી તેઓ વચ્ચે ઘણું અંતર પડી ગયું, તેથી સ્તેહીએ તેને શાધે, અને તે સ્તેહીઓને શાધે, પણ કાઇને કાઇના મેળાપ થયા નહિ. અંતે રાજકુમાર એકલા પડ્યો. મધ્યાલ થવા આગ્યા, તેથી મધ્યાલ સમયનું આલિક કર્મ કરવા માટે જળાશયની શાધ કરવા લાગ્યા. કરતાં કરતાં એક અતિ સુશાલિત વૃક્ષ-ઘટાથી વિંટાયલા તટવાળું નિર્મળ સરાવર તેના એવામાં આગ્યું. ત્યાં ઉતરી પડી, અધને જળ પાઈ સ્નાન કરી, સ્થિર ચિત્તવઢ ઇધરાપાસના કરી

ધના નામથીજ વ્યાધિ જતા નથી; અપરાક્ષાનુભવ વિના પ્રદ્યાના નામ-થી જ મુક્તિ થતી નથી; અને માહિને જિત્યા વિના શખ્દથી જ માહિ-જત્ થવાતું નથી." એ સાંભળી રાજપુત્ર ભાદ્યા; "મહારાજ, એટ-લાથી જ આપ આશ્ચર્ય માનશા નિર્દા; મારી માતા, ખહેન, ભાતાએ, તેમની સ્ત્રીએ, મારી સ્ત્રી, ઇત્યાદિ અમારુ કુટુંબ અને અમારાં દાસ દાસીએ પણ માહિજત્જ છે, એમ જાણશા ત્યારે આપને વધુ આશ્ચર્ય પ્રાપ્ત થશે! વિદેહવંશના પ્રત્યેક રાજા વિદેહી છે, તેવી રીતે અમારુ આખું કુટુંબ અને વંશ માહિજત્ છે." એ સાંભળી, "આશ્ચર્ય! આશ્ચર્ય!" એમ મુનિએ કહ્યું. "આખું કુટુંબ એવા એક સરખા અમૂલ્ય ગુણવાળુ હાય, એ તો કેવળ અસંભવિત છે; અને તેમ જ દાય તા ખરેખર એ કુટુંબ શ્વે જગતને પરમ દર્શનીય અને વંદનીય જ છે." એટલું કહીને રાજપુ-ત્રના આતિચ્યને સારુ કેટલાંક તાજાં કૃળમૂળ લઇ આવવા સારુ તેણે તુરત જોળી હાથમાં લીધી, અને તેને કહ્યું; "હું આવું ત્યાં સુધી આપ અત્ર બિરાજો; થાંકાંક કૃળમૂળ લઇને આવતાં મને ઝાઝો વિલભ થશે નહિ."

રાજપુત્રને આશ્રમમાં ખેસાડી યાત્રીરાજ વનમાં આવ્યા, પણ રાજ-પુત્રની કહેલી વાત એમના હૃદયમાં કસી નહિ. તેમને ખહુ ખહુ વિચાર આવવા લાગ્યા કે, "હજારા વર્ષ તપ કરીને ઇંદ્રિયાનું દમન કરનાર અનેક કઠિન વૃતા આચરનાર ને સંસારનાં સર્વ સુખના ત્યાગ કરનાર, આ નિર્જન અરહ્યમાં એકલા વસનાર મુનિએાના માહ હજી સુધી દૂર થતા નથી; અને આ ક્ષત્રિયપુત્ર, તેનું આખું કુટુંખ માહરહિત જહાવે છે, તે શું ખરું હશે? એના નગરનું નામ પણ નિર્મોહા નગરી છે, તે ઉપર-શી તો એ આખું નગર પણ માહરહિત હાય, એમ ભાસમાન થાય છે. એ સર્વ સત્ય હશે? એ વાત પ્રત્યક્ષ જોઈ મારા સંશય દૂર કરીશ." આવા નિશ્ચય કરતાંજ તે મહાયાગી, પોતાની અદ્ભત યાગશક્તિના ખળવહે ક્ષણવારમાં નિર્મોહા નગરીના ભાગાળે જઈ હતા અને તે નગરીમાં પ્રવેશ કરવાની ઈચ્છા કરે છે, એટલામાં દરવાજાની અંદર જ એક સ્વારી સામી આવતી દૃષ્ટિગાચર થઈ.

### કાળે કાના શાક કરવા?

સ્વારી નજીક આવી ત્યારે તેમાં શાળુગારેલા હસ્તીપર સ્વાર થયેલા એક પુરુષ તેની દૃષ્ટિએ પડ્યો, તેની મુખમુદ્રા ઉપરથી જ તે મહાત્મા યાગીએ અનુમાન કર્યું કે, રાજપુત્રના બધુ હશે. સ્વારી સમીપ આવી, એટલે રાજપુત્રે તે દાગીના માનાય સ્વારી ઉભી રાખી, અને હસ્તી

ચાેગીન્દ્ર! આપ મને જણાવશા કે, શાક કાેના દાેજો કરવા ? આ જગ-તમાં અનેક જન્મે છે, અનેક મરે છે; એ સર્વ મનુષ્યના બંધુ જ છે, ત્યારે મારે કાેના શાક કરવા ને કાેના વિષાદ કરવા ?" ચાેગાએ કહ્યું; "લાખા યત્ન કરવા છતાં પણ જે પુનઃ પ્રાપ્ત થાય નહિ, એવા પાતાના પ્રિય સહાદર મરણ પામે, રે પાતાની ખરી બેલ ઊઠીને ચાલી જાય, તેના શાક કીયા પુરુષને થયા વિના રહે ? એના કરતાં શાકકારક ખીઝું શું હાય? જે ખન્ધુ વગરના છે, તેની તા સર્વ દિશાએા શૂન્ય છે. જેઓના આખા જન્મારા પરસ્પર વૈરથી જ ચાલ્યા આવતા હાય. અને એક-મેકનું મુખ દીઠું ગમતું ન હાય, છતાં ખાન્ધવામાંના એક ખાન્ધવ મરણ પામે, તા તેના તેઓને અપાર શાક થાય છે. સઘળા પદાર્થ પુનઃ પામ થાય છે, પરંતુ સહાદર મૂવા પછી તે પુનઃ પ્રાપ્ત થતા નથી." એ સાંભળી રાજપુત્રે કહ્યું; "યાગીરાજ! આપ આવા મહાત્મા થઇને માહવશ થાએ છા, તેથી જ અશાચ્યના શાચ કરા છા. કહા, મનુષ્યે શાક શા અર્થે કરવા ? એ હર્ષ શાકાદિક ઊર્મિએ માત્ર અજ્ઞાન અવ-સ્થાને અંગે હાય છે; પણ જ્યાં સદસતના વિવેકના, સત્-ચિત્-આનંદના, નિત્યાનિત્યના, માહુમમતાના, ખ્રદ્ધાજીવ ને માયાના વિચાર છે, ત્યાં તેના વાસ નથી. વળી જે વસ્તુ નહિં ખનવા જેવી હાવા છતાં ખને, તેને માટે આશ્ચર્ય અથવા શાક થવા સંભવિત હાય, પણ ક્ષણભંગુર સંસારના અચલિત નિયમ પ્રમાણે જે થતું હાય છે તે થયા કરે છે, તેમાં શાના શાક ? આપે મને અમુક પદાર્થ અમુક કાળ સુધી વાપરવા સાપ્યા હાય, તે તેના અવધિ પૂરા થતાં આપ પાછા માગી લા, તેમાં શું શાક કરવા ? અર્થાત્ પ્રાણીને જે દેહ પ્રાપ્ત થાય છે, તે ઈશ્વરી નિયમાનુસાર પ્રાપ્ત થાય છે; તેના અવધિ એટલે આયુષ્ય નક્કી થયેલું હાય ત્યાં સૂધી પ્રાપ્ત થાય છે; તના અવાધ અટલ આયુષ્ય નક્કા વેપેલું હાય ત્યા ત્ર્યા તે આત્માની સાથે રહે અને આયુષ્ય પૂરુ થતાં તુરત પડી જાય છે. મારા ભ્રાતાનું પણ આયુષ્ય પૂરુ થયે તેના દેહ પડ્યો હશે, તેમાં શાના શાક ? જે વિનાશી છે, તે આજે કે કાલે કે કાટી વર્ષે પણ વિનાશ પામનાર જ છે. ત્યારે તેવા વિનાશી માટે જે શાક કરે છે તે શું મૂઢ નથી? હે યોગીન્દ્ર! આપનું કહેલું એલું છે કે, પાતાની ખેલ અને સહાદર જતાં કાને શાક ન થાય? હે મહાતમા! પ્રારુષ્ધ પી દારાથી ગુથાયલા જીવ મરી જાય કે રહે તેથી હર્ષ કે શાેક શાને માટે કરવાે? પરતુ જે ખ્રહ્મનિષ્ઠ છે, જેની વૃત્તિ ખ્રહ્મમાં લીન છે, જે જાણું છે કે, લાખાે ને કરાેડા પ્રાણી નિત્ય ક્ષણે ક્ષણે મરણુશરણુ થાય છે, જે જાણે છે કે,

જન્મના પર્યાયવાચક શખ્દ મૃત્યુ છે, જે બહ્યું છે કે, ક્ષણુલંગુર સંસારમાં સર્વ પદાર્થ નાશવંત છે ને ચિરંજીવ એવા એક આત્મા છે, જે કદી પણ મરણ પામવાના નથી, જે બહ્યું છે કે આ દેહ નાશને માટે જ રચાયા છે, એવા વિચારશીલ ધીરાત્મા, એ તુચ્છ દેહ સામા દૃષ્ટિ પણ કરતા નથી, અને તેને વ્યથા પણ થતા નથી. તે તા સુખદુ:ખને સમાન બણી, અસાર સંસારસાગર તરી બાય છે. નિર્વિકલ્પ અને પરમ સત્ય પરમાત્મારૂપ અગ્નિમાં આ ઉપાધિને હામ્યા પછી, શુદ્ધ જીવ, નિત્ય શુદ્ધ આન-દાત્મારૂપે જ રહે છે. જગતમાં મિત્ર કે સ્નેહી જેવું કર્ધ નથી. આ જગતમાં સૌ જ સગાં ને સૌ જ સ્નેહીઓ છે; તેઓના મરણ સમે બે મને શાક થતા નથી, તા પછી, જેને આપ મારી બેલ કહા દા, તેના મારે શાક શા કારણે કરવા? શું બીબાઓ મારી બેલ નથી? તમે, આ પદાર્થો, આ જગતના પ્રાણીઓ, સૌ મારી બેલ જ છે, અને તેમના મરણથી મને શાક ન થાય; તા જે પાતાને ત્યજ અલાવો બાય છે, તેના શાક શા કાર થયા નથી જોઈએ?"

આંખાતું કુટુમ્ખ

ક્ષણભર વિચાર કરી, ચામેર દૃષ્ટિ ફેરવી, રાજપુત્રે ચાગીને કહ્યું; "હે ચાેગીન્દ્ર! આપ પેલા સામેના આંખા લાહી દૃષ્ટિ કરાે. એ આંખા સુંદર અને પાઠાં કૃળાથી લચી રહ્યો છે; પણ જુઓ, પેલા ધૂળ ઉડાડતા વટાળિયા, લાકાનાં વસ્ત્ર ક્કડાવતા ને આંખા મીંચાવતા ધમધાકાર ચાલ્યા આવે છે. આ! રેરે! તે આવી પહોંચ્યા! જૂઓ, આંખા આંખા ચામેરથી કાલવા માંકે છે! નીચા ઉંચા ઐાળંબા એક બીજા સાથે અથ-ડાય છે. અને તેને વળગેલી કેરીએાની લૂમા, આન્દોલન કરતી દ્વાય તેમ આમથી તેમ ઢાલાં ખાતી, સાથેની-સગી ખેંઢન-સખીરૂપ લુમા અથવા ખીજ લુમા સાથે થડાયડ અકળાય છે. જૂઓ, જૂઓ! કેટલીક તા ધળા ધખ નીચે પણ પડે છે! અહાહા! જોવજીવામાં તા ઢગલાળંધ કેરીએ! નીચ આવી પડી!" ક્ષણભરમાં વંટાળિયા ચાલ્યા ગયા. પવનનું જેર નરમ પડ્યું, ત્યારે મુખસુદ્રાપર ઉદાસીનતા દર્શાવીને, તે માહજિત્ રાજપુત્ર ખાલ્યા: "અર! આ શા દાળા કેર વર્તાઈ ગયા! ક્ષણમાં શું થઈ ગયું! હરહર! કેટલા અનર્થા" એ સાંભળી યાંગી બાલ્યા; "અરે રાજપુત્ર! આમ વાત કરતાં કરતાં તમને આ શું થયું? આપ કેમ ઉદાસ છા ?" ત્યારે તે બાલ્યા; "મહારાજ! આથી વિશેષ અનર્થ શા ને શાક શા ? ઉપર નજર તા કરા, કે કેટલાં બધાં કુટુંબ પાતાના સહાદર વિનાના

થઇ પડ્યાં છે? રે! તેમને માટે તેઓ કેટલા ખધા શાક કરી રહ્યાં છે!! તેમનાં હતાં ક્ળકળતાં શાકાવિષ્ટ અશુબિંદુઓ\* ટપાટપ નીચે પડે છે, તે જોઇ કાનું હૃદય દ્રવિત થયા વિના રહેશે? ઇશ્વર વાચા ન આપેલી હાવાથી કરુણ વિલાપ નહિ કરી શકતાં એવાં તે બિચારાં મુંગે મોંઢે માત્ર અશુપાતથી જ પાતાના ખેદ અને શાક પ્રદર્શિત કરે છે! કાઇની એક બેલ ચાલી ગઈ છે, તો કાઇના પડખામાંથી બે, ત્રણ કે ચાર સહાદર હઠી હઠીને ચાલતાં થયાં છે. રે! તેના મહાશાક તેઓથી કેમ સહન થઈ શકતા હશે?" એટલામાં મુનિ એકદમ બાલી હધ્યા; "તું આવી ભ્રમિતના સરખી વાણી કેમ બાલે છે? વૃક્ષનાં ફળાને સ્નેહ શો, શાક શો ને અશુપાત કેવા?" રાજપુત્રે કહ્યું; "એમ કેમ મહારાજ?" ચાગીએ કહ્યું; "એ તો જડ જેવાં છે અને એ બધાંની એ જ ગતિ છે, માટે એમને હર્ષશાક નથી. હમણાં ઘડી પછી બીજો એક વેટાળિયા આવે તા તે બધાંય નીચે ઢગલા થઈ પડે, એમાં કાણ કાના શાક કરે?"

રાજપુત્રે કહ્યું; "માહવશ મુનિ, ધન્ય ધન્ય! તમે મને આજે કૃવાર્થ કીધા, વાગીન્દ્ર! એ સર્વ જડ જેવાં છે, તાપણુ આપણા કરતાં ઘણાં સારાં, કેમકે નિહ કરવા જાગ એવા મરણના મિચ્યા શાક તેમને નથી; પરન્તુ તે બધાંની ગિંત જયારે એ જ છે, ત્યારે આપણી ગિંત શું મારા લાઈ કરતાં જૂદી છે? એ મૂએા તેમ આપણે પણ શું મરલું નથી? આપણે પણ એ જ માર્ગમાં છીએ; અને કાેણ જાણે કચે અણ્ધાયેં સમયે આપણને તે નિયંતાનું તેંકું આવશે, તે જાણતા નથી, તાે પછી આપણે આપણી ચિંતા કરવી કે તે ગયા તેની? નિયમમાં વહેતી નદીના તટ ઉપર જ એક જાતનાં એ વૃક્ષા ઝુકી રહ્યાં છે. એટલામાં નદીમાં પૂર આવ્યું; તેના ધસારાથી તટની ભેખડ ધસીને પાણીમાં પડી; તે સાથે પેલામાંનુ એક વૃક્ષ પણ કડડડબૂસ કરતું તૃટી પડીને પાણીમાં તણાવા લાગ્યું. કહા, હવે પેલા એકલા રહેલા વૃક્ષની શી દશા? તેને પાતાના સાથી માટે કેટલા બધા શાક થવા જોઇએ? તેઓ એક જ વૃક્ષના બીજમાંથી ઉત્પન્ન થયેલાં, એક જ સ્થળે ઉછરી ઘણા દિવસ સાથે જ રહેલાં તે એકમેકથી કિચિત્ પણ વિખુટાં પડેલાં નહિ, તાે હવે એક બીજાથી કેમ રહેવાશે? પણ પેલું પૂર ચઢતું આવતું હતું. તેના ધસારાથી બીજી લેખડ પડી; અને એ રહેલા વૃક્ષને પણ ઘસડીને

<sup>\*</sup> ડીટા આગળથી કેરી ષ્ટ્ટી પડતા જે રસી વહે છે તે.

ચાલતું થયું. કહેા, એમાં કાના કાણ શાક કરવા ? માટે હે મહાતમા ! આપ ચાગી થઇને અચાગીની પેઠે મને કેમ માહમાં નાંખવા જેવાં વચન કહેા છેા ? जातस्य हि युवो मृत्यप्रुवं जन्म मृतस्य च । ' જન્મેલાને અવશ્ય મૃત્યુ છે, અને મૂવેલાને અવશ્ય પુનર્જન્મ છે જ,' એવી લગવદુક્તિ છે તો પછી તેમાં શાક શા ? સર્વદા દેહાલિમાન વગર રહેનારા જીવને પ્રિય અપ્રિય, મુખ દુ.ખ, શાક માહ થતાં નથી. સ્થૂલદેહ વિષે અલિમાન માનનારાને જ શુલાશુલ વગેરે છે. થવાનું હતું તે લલે ગમે તેમ થયું; તેની ચિંતા ત્યજી આપ સુખેથી આપના સ્થાનક પ્રત્યે પધારા; અને મને પણ આગા આપા કે, તે પ્રમાણે આપનું પ્રિય કરી, હું પણ મારા કાર્ય વિશે પ્રવૃત્ત થાઉં."

રાજયુત્રનું આવું નિર્મોહત્વ જાઈ, ચાગી તેા દિગ્મૂહ જ ખની ગયા; અને તેને આશીર્લાદ દઈ કહેવા લાગ્યા કે, "હે માહજિત્! તને ધન્ય છે ને તારા માહજિત્ નામને પણ ધન્ય છે. આનંદ સહિત તું તારા કાર્યાર્થે ચાલ્યા જા; તારુ કલ્યાણ થાચ્યા. તારા કનિષ્ઠ ખંધુ માહજિત્ કુશળ છે." રાજપુત્રને એથી કશા પણ આનંદ થયા નહિ, તે તા પ્રણામ કરીને ચાલતા થયા.

#### लायुं ते लावातुं क

રાજપુત્રના ગયા પછી યાગીરાજ વિચાર કરવા લાગ્યા કે; "ઍં: ગમે તેટલું માહજિતપણું હાય, પણ તે લાગેવળગે નહિ ત્યાં સૂધી જ; ભાઈ મૂચ્યા તેમાં એને શું ? ભાઈ ગયા અને ભાગિયા ગયા; એને તા ઉલંદું નિષ્કંટક રાજ્ય મળ્યું, એટલે ભાઈના મરણથી એને શાના શાક શાય ? ઉપરથી કદાચ શાક ખતાવે તાય અંતરમાં તા ટાહું હિમ જેલું હાય; એટલે વગર માહ જિત્યે એ તા માહજિત જ છે. સ્વામીના મરવાના સત્ય શાક તા તેની સ્ત્રીને જ થાય. તે તેનું અર્ધુ અંગ ગણાય છે. માટે હવે માહજિતની સ્ત્રીની વૃત્તિ કેવી છે, તે જેવી આવશ્યક છે." આવા વિચાર કરી તે નગરમા પેઠા. માર્ગમાં એક સુંદર નવચાવના તેને સામી મળી. તે હાથમાં એક છાખડી લઇ આનંદભેર ચાલી આવતી હતી. તેને યાગીએ પૃછયું; "હે ખાળે! તું કાેણુ છે? અને ક્યાં બાય છે? આ નગરના સ્વામી માહજિત રાજાનું રાજમદિર કયાં આવ્યું, તે મને કહે." તે સ્ત્રી ઊભી રહી, અને એ કર જોડી યાગીરાજને નમન કરીને બાલી; "હે પવિત્ર પુરુષ! એ રાજકુટુંખમાંની હું એક પરિચારિકા છું, અને મારાં ખાઈ, કે જે માહજિત રાજાના નાના પુત્રનાં પત્ની છે, તેમને

ભગવત્સેવામાં ઉપયોગી થવા સારુ જે સુંદર યુખ્યા નેઇએ છે, તે લેવા માટે હું ઉદ્યાનમાં જાઉં છું." યાગીએ કહ્યું; "શું એક મહા શાકકારક ખનાવ ખન્યાે છે, તે તારા જાણવામાં જ નથી કે ?" દાસી ખાલી; "એવા શાકકારક શા ખનાવ છે મહારાજ ? મને કૃયા કરી જણાવા." ચાેગીએ રાજપુત્રના મરણના સમાચાર કહ્યા. તે સાંભળી દાસી બાલી; "મહારાજ! એમાં મહાખેદપદ અને શાકકારક એવું શું છે? એવા શાક અને હર્ષ તા માત્ર જેઓ સંસારની મિચ્યામાયામાં માહિત થયેલાં હાય, તેવાં અજ્ઞાની પ્રાણીઓને જ થાય છે." ચાગીએ કહ્યું; "પાતાના શિરદાત્ર અને પાષણ કરનારના મરણથી શાેક ન થવાે એ શુ<sup>9</sup> એ તાે મહા નિષ્ઠુરતા છે!" ્રદાસી બાેલી; "મહારાજ, નિષ્ઠુરત્વ તાે નિદ્યતામાં વસે છે, અને એ તાે અમે એમને દુ:ખ દર્ધએ અથવા એમના દુ:ખ સમયે સહાય ન થઇએ ત્યારે મનાય. પણ આ તા તેથી ઉલદું જ છે. જવ, નાશવંત દેહના ત્યાગ કરી અવિનાશી સ્થાનમાં વાસ કરે તેના શાક કરવા, એ તદ્દન નિરર્થક નથી શું ? જે વસ્તુ અવશ્ય ખનવાની છે તે ખને, તેમાં શાક અથવા ખેદ શાના ? આ જગતમાં જાયું તે તેા જાવાનું જ. ખીલ્યું તે ખરે, ઉગ્યું તે આથમે, ચઢયું તે પડે, જન્મ્યું તે મરે! એમાં આશ્રિયે શું ? जातस्य हि धुवो मृत्यु ॥ મૃત્યુ એ ઇશ્વરાધીન છે, અને તેના જ કાઇથી ન ટળે એવા દઢ નિયમ છે, તેમાં પછી શાક શાના? દિવસ ઉગ્યા તે આથમવાને માટે છે, અને પુષ્પ ખીલ્યું તે ખરવાનું છે. આ જગત્ આખું પરિણામવાળું છેઃ તેમાં વિચાર કરી એઇએ તા પ્રત્યેક સ્થાવર જંગમ પદાર્થ પ્રાણીની ગતિ, કાળને વશ હાવાથી, પ્રતિભાગ ખદલાતી જાય છે. ખીજ રાપાય છે, કૃષ્ણુગા કૃટે છે, તેના છાડ કુમળા થાય છે, રત આવતાં ફૂલ આવે છે, ફળે છે ને પાંકે છે, પછી આપાઓપ સુઠાવા માંઢ છે. તે જ પ્રમાણે પશુ, પક્ષી અને મનુ-ષ્યનું પણ જાણવું. આળક જન્મ્યું, જરાક માટું થઈ બાલવા ચાલવા ને હરવા કરવા શીખ્યું, ભણી ગણી તરુણાવસ્થાને પામ્યું, સંસાર માંડ્યો, ક્ષ્પ્યું કૂલ્યું, એટલામાં વૃદ્ધાવસ્થા આવી, એટલે આપાઆપ શક્તિ ક્ષીણ થશે; એને કાળપાશમાં ઘેરાયું એટલે ખસ. એવી જ સર્વની ગતિ છે: તા કહા એમાં કાેેે કાેના શાક કરે? એક હલકામાં હલકા હવામાંના જંતુથી માંડીને તે કીટ, પતંગ, પશુ, પક્ષી, જળચર, માનવ, દાનવ, ઋષિ, મહર્ષિ, પિતર, દેવ અને અંતે આખું જગત, તથા તેના ઉત્પન્ન કરનાર પિતામહ ખ્રદ્દાદેવ પર્યન્ત સર્વે કાળના મુખમાં છે. પછી કાઈ મે દિવસ પહેલું, તા કાઈ ચાર દિવસ પછી; પણ જે આ જગતમાં જાયું તે તા

નિશ્ચે જાવાનું જ છે. કેટલાક જંતુ એવા છે કે, સૂર્યના ઉદય અને અસ્ત તથા અસ્ત અને ઉદય જેટલા સમયમાં અનેકવાર જન્મમરણને પણ વશ થાય છે; અને કેટલાક પ્રતિદિન જન્મે છે ને મરે છે. કેટલાક છવ અમુક દિવસ સુધી જીવે છે; કેટલાંકનાં આગુષ્ય માસની અવધિનાં હાય છે; કેટલાંક વર્ષ, દશ વર્ષ, કે સા વર્ષનાં લાંખાં આયુષ્ય ગાળે છે; તેઓ કરતાં વધારે સત્વવાળા છેવા (દેવતાદિકા) હજાર, હજારા કે લક્ષાવધિ વર્ષનાં આ ચુખ્ય લાગવે છે, પણ પછી શું ? એક કાળે મરે છે, એમ સર્વને અંતે મરણ તાે છે જ. ત્યારે કાેણ કાેના શાક કરે ? આખું જગત કાળના ગાસ (કાળિયા) રૂપ છે. અર્થાત્ જેમ કાઈ ખાવા બેઠેલા મનુષ્ય ભાણામાં પહેલા ભક્ષ્ય પદાર્થના ગ્રાસ મુખમાં મેલતા જ જાય છે તે પ્રમાણે કાળ નિરતર દેહધારી વિનાશીના વિનાશ કરતા જાય છે. હે ચાગીરાજ! અમારા કુમારના જે વર્તમાન આપ કહાે છા, તેના શા શાક અને શા અર્થે શાક કરવા ? જ્યારે આપું વિશ્વ જ વિનાશી, ક્ષણભંગુર છે, મારી, આખા રાજકુટુંખની, તમારી ને આ સર્વની (જગતની) અંતે એ જ ગતિ છે, ત્યારે મિચ્યા શાંક મૂકી, આપ મિચ્યા પરિશ્રમ ન લેતાં, સખેથી આપને સ્થાનકે પધારા."

દાસીનાં આવાં નિર્મોહપણાનાં વચનથી ચકિત થયેલા ચાેગીએ કહ્યું; "અહા આળા! તારા માહરહિતપણાતે ધન્ય છે. તારું કલ્યાછ્ થાએ. હે માહરહિને! હે જ્ઞાનસંપન્ના! તું પાછી ન વળતાં સુખેથી તારા કાર્યોર્થે જા; તારી સ્વામિનીનું સૌભાગ્ય અખડિત છે. સદસત્થી જ્ઞાતા થવાને જ મેં આ વાર્તા તને જણાવી હતી." એ સાંભળી દાસીએ તે સાધુને કરી નમન કર્યુ અને પુષ્પ લેવા સારુ ચાલતી થઈ. દાસીના ગયા પછી ચાગી મહાત્માએ વિચાર કર્યો કે; "અહા!

આ તેના ઘરની પરિચારિકા પણ કેટલું ગ્રાન ધરાવે છે? અને કશા શાક કે માહ થતા નથી. પણ તેથી શું ? આંગળી થકી નખ વેગળા તે વેગળા જ. રાજપુત્રના શાક દાસીને શાના હાય? તે તા આવી જ્ઞાનની વાતા કરે જ." પછી ચાગીન્દ્ર રાજમદિરમાં ગચા ને અંત:પુરમાં જઇ માહજિતની સ્ત્રીને મળ્યા.

જળ સુદ્ધુદ્ જગત જેવું છે સાધુને જેતા જ રાજપુત્રની સ્ત્રીએ અતિ આદરપૂર્વક આસન આપ્યું, અને પધારેલા ચાગી મહાત્મારુપ અતિથિતું પૂજન કરવાની તૈયારી કરવા માંડી. એ નોઇ ચાગીરાજ ગભરાયલે ને ઉદાસ મુખે બાલ્યા;

''હે રાજવધૂ! હે સુશીલે! તારે આ સમય પૂજન કરવાના કે આતિથ્ય-સત્કાર કરવાના નથી, કારણ કે દુર્ભાગ્ય ચાર્ગે એ સઘળાથી દૂર થવાના સમય તને પ્રાપ્ત થયા છે અને તે તું જાણતી નથી. હે અંબે! તારા સામું જાઈ મને તારા સૌભાગ્ય માટે ખહુ શાંચ થાય છે, પરંતુ નિરુપાયે મારે માથે આવી પહેલું કર્ત્તવ્ય ળજાવ્યા સિવાય છૂટકા જ ન હાવાથી જ ર્હું અત્ર આવ્યા છું." એ સાંભળી શાન્તચિત્તે માહજિતની ભાર્યાએ પૂછ્યું; "હ ઉપાધિરહિત! એવું શું છે કે, જે નિવેદન કરતાં આપ ખેદ પામાં છા? જે હાય તે કૃપા કરી નિશંકપણે કહા." ત્યારે ચાેગીએ મુખ ઉદાસ કરી, સજળનેત્રે માહજિતના મરણના કૃત્રિમ સમાચાર ્રઅથેતિ તેની સ્ત્રીને કહી સંભળાવ્યા, અને અંતે જણાવ્યું; 'હે પવિત્ર વ્રતવાળી! તે શુરા રાજપુત્ર જે કે સિંહરુપ શત્રુના હાથે મરણ પામ્યા, પરંતુ મરતાં મરતાંએ તેણે પાતાના તે શત્રુને જવતા જવા દીધા નથી. भरवाना तेने हशा भरभरा हता क नहिः परंतु भात्र स्रेष्ठ क भारी ચિંતા તેના મનમાં રહી ગઇ કે, જેને માટે તેને કશું સમાધાન મળી ન શકવાને લીધે, છેક છેલી ઘડી સુધી તે તે જ આળાલાચ કરતા હતા એ ચિંતા તે માત્ર તારા સંબંધી હતી કે, મારી પ્રાથપ્રિયાની પછત્રાંહ શી અવસ્થા થશે? મારા અને તેના મેળાપ હવે કર્યા થવાના? તેણે તા અદ્યાપિ પર્યંત ઉત્તમ પાતિવ્રત્યથી મારી પૂર્ણ સેવા કરી છે, પણ હું તેના કરાા બદલા આપી શકયા નથી જે સ્ત્રી મારા વિના એક ચું હુલર પહુ રહી શકતી નથી, તે હવે પછીની વિધવા અવસ્થા કેમ ગાળશે ? તેના મનના સાન્તવન માટે મે એકાદ સંતાન પણ પછવાડે મૂક્યું હાત તા ચિંતા થાડી રહેત. પણ રે રે! તેમે નથી; તેથી મારા મૃત્યુના સમાચાર સાંભળી તેના પર પ્રદ્માંડ તૂટી પડશે. હું તો ચાલ્યો; હું તેનું ચંદ્રવદન ક્યારે જાઇશ ? રે મારા આ વર્ત્તમાન તેને કેાલ્ જણાવશે ?" આવી ઝંખના કરતાં તેને મેં ખહુ ખહુ આશ્વાસન દઇને સઘળા સમાચાર જણાવવાનું માથે લીધું, ત્યારે, 'હે પ્રિયે! હે પ્રાથ્-પ્યારી! હે મનમાહને!' ઇત્યાદિ ઉદ્ગારા સાથે તેના આત્મા પ્રયાણ કરી ગયા."

આ સાંભળી સંસારમાં રહેલી છતાં, તે નિર્લેષ સ્ત્રી, કે જેના મનમાં આ સમાચારથી જરાએ ખેદ કે જરાએ શાક થયા નહાતા, તે ગંભીર-તાથી બાલી; "મહારાજ! આપ કહા છા તે સમાચાર સત્ય હશે, પરંતુ મરતી વેળાએ મારા સ્વામીએ, 'હે પ્રિયે! હે પ્રાષ્ટુપ્યારી!' એવા ઉદ્

ગારા કાલ્યા હાય અને મારુજ સ્મરણ કર્યું હાય, એ વાતને હું સલ્ માનતી નથી. અવિદ્યાના અંધકારમાં લગ્રપગ થયેલા અને આ અસા સંસારસાગરમાં ગળચીયાં ખાતા અને માયાના બૂલાવાથી માહિત થયેલ યરમ અત્રાત મનુષ્યામાં જ આવા માહ સંભવે. જેનું નિરંતર સ્મરણ રે આસક્તિ હાય તેજ મરણ વેળાએ આપાઆપ સ્મરી આવે, એ સાધારણ નિયમ છે; અને તે પ્રમાણે મારા સ્વામીના મરણના સમયે, જેન આસક્તિ નહિ તેનું સ્મરણ થવું કેમ સંભવે? સ્ત્રી તા શું, પણ યુત્ર ધન, રાજ્યસુખ ને છેવટે સૌ પ્રાણીને જગતમાં અતિ પ્રિય એવા પાલાન દેહ ઉપર પશુ તેમને આસક્તિ નહાતી, તે√ મારા જેવી અધમાન્ સ્મરણ કેવું? હરહર! નેતરને ફૂલ, ઘટને સાજન્યસુખ અને આઠાશને કુસુમની પ્રાપ્તિ જેવું આ અસંભાવ્ય છે. એ સાધુવીરને મરતી વેળાએ ગ્યા વિશ્વમાંની કાેઈ વસ્તુનું સમરણ થવું સંભવતું જ નથી. મારા સ્વામી आ संसारनी असार भायाना भिथ्यापणाने सारी रीते जाणनारा अने तेना भारामां असार भायाना भिथ्यापणाने सारी रीते जाणनारा अने तेना भारामां अही निर्देश मानारा हता ते भाराज्य छे; अने तेमना दृढ संअंध्यी तेमनी अनन्य हासी के हुं, ते संसारनुं भिथ्यापण् जाण्ती हावाथी, तेमांनी डाई पण् वस्तुनी आस्क्रित वगरनी छुं. येगीराक! हुं ते। शुं, पण् अभारु आणुं हुं अ भेरिकत् छे. तेने आवे। भारे મમતા-માયાનું આવરણ થવું એ, હે દેવ!/ન માનવા યાગ્ય વૃત્તાંત છે."

આવા પ્રત્યુત્તર સાંભળી ચાગીરાજ તા સ્તબ્ધ જ અની ગયા. ચાંગીએ તે સ્ત્રીને શાકાવેશમાં આણુવાને જે કૃત્રિમ સમાચાર કહ્યા, તેને તા તેણે કેવળ અસંભવિત જ ગણી કાહ્યા. પછી જેમ તેમ કરીને પાતાને લાવેલા સમાચાર સત્ય ઠરાવવા સારુ તે કંઇક છાલવા જતા હતા, ત્યાં તા વળી તે નિર્મોહા સ્ત્રી છાલી; "હે મહારાજ! તમારી વાતથી એક ખીબું પણુ આશ્ચર્ય થાય છે. તમે સંસારાસક્તિ તજી દઇને વનને વિષે રહી એકાંતવાસમાં અસંગપણે કેવળ પરમાર્થ સાધનરૂપ ચાગમાર્ગનું અવલંખન કરનારા છો, તે છતાં મારુ પ્રિય સમજી મને આ સમાચાર કહેવા આવ્યા છા! ઠીક; તે માટે હું ઉપકૃત છું. પણુ તે સાથે આમ મને શાકાધીન થવાનું સૂચવા છા, એ શું ચાગ્ય છે? સમસ્ત શાકમાહના અને કામકાધાદક દુર્શુણેના ત્યાગ, એ આપનું મુખ્ય કર્તવ્ય છે; અને એ જ આપના ચાગમાર્ગના મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. પ્રાણીએ શાકમાહાદકથી મુક્ત થયું ને ખીજાઓને તેવા થવા માટે ઉપદેશ કરવો, એ સ્વાભાવિક વૃત્તિ તમારી હાવી જોઇએ; તેને ઠેકાણે તમે ઉલટા મને–આ અલ્પપ્રાણી–

જેના માહાંધ થવાના ધર્મ નિર્માણ જ છે, તેને માહેરહિત જોઈ, શાક નિમગ્ન થવાનું કહા છા, એ શું યાગ્ય છે દે યાગીરાજ! આ પ્રવાહી જગતમાં કાેણ કાેના શાક કરે? નદીના પ્રવાહના વેગથી જળના ઉછળવાને લીધે જે ખુદ્દ ફર્શન દે છે, અને પ્રવાહની ઉપર વદ્યાં જાય છે, તેઓના જેવા આ સૃષ્ટિના ખેલ છે. જેમ જળના ખુદ્દ જન્મે છે, પ્રવાહમાં થાઉક આગળ જઈ લયને પામે છે, વળી ત્યા લખુમાં ખીજાં નવાં ઉપજે છે, વળી લખુમાં લય પામે અને એમ સત્ત ચાલ્યું જ જાય છે, તેમાં કાેને કાેના શાક થાય છે?"

એ સાંભળી યાગીરાજને કંઈક ખાલવાના માર્ગ જક્યા, તેથી તે મોલ્યા; "હે બાળા! તારુ કહેવું સત્ય છે. પણ શું એ ખુદ્પુદ્દના જેટલા જ સંબંધ મનુષ્યામાં પણ છે? મનુષ્ય એ આખી સૃષ્ટિમાના સર્વ પ્રાણીઓ કરતાં શ્રેષ્ઠ અને વિવેકી, વિભ્રમિત, પ્રપૂર્ણ ને દ્વિતીય સ્વરુત્પી છે; તે જ્ઞાનવાન્ છે. તે એક ખીજા સાથેના વ્યવહારમાં, મેમમાં, કર્ત૦વમાં અને પ્રીતિ, અપ્રીતિ, લાભ, લાભ, હાનિ, હર્ષ, શાક, માહ, મમતા, કર્ત્તવ્ય ને લાકતવ્યના જ્ઞાતા, સુખ દુ:ખ ઇત્યાદિમાં સારી રીતે સમજનારા છે; તા તેની અને જડ પદાર્થની સ્થિતિ કેવી રીતે સર-ખાવાય? પાતાનું પ્રિય થવાથી પ્રત્યેક મનુષ્યને સ્વાસાવિક જ હર્ષ અને અપ્રિય ચવાથી સ્વાભાવિક જ શાક થવા સંભવિત છે. જેને આશ્રયે રહીને તું આ રાજસુખ ભાગવે છે, રાણીપદે છે, અને સર્વ આપ-ત્તિથી મુક્ત છે, વળી જેના જવિતથીજ તારા જવિતનું સાફલ્ય છે, અને તું સૌભાગ્યવતી કહેવાય છે; અને જે વિનાની તું આ સઘળાં सुण वैलवाहिं वगरनी छे; तेवा, तारी सुण संपत्तिरूप महालाग्यवंत સુકુમાર પતિના મરણથી, તને અપાર શાેક થાય, એમાં શું આશ્વર્થ હાય ? એવે પ્રસંગે શોક ન થવા, એ જ પરમ આશ્ચર્યની વાત કહેવાય. ગમે તેવા શુન્ય હુદયમાં પણ પ્રિયવદ્યભનું મરણ તા શાકાશિને પ્રજન્ય-લિત કરી દે જ. પરંતુ હે ખાળા! તારી આવી સ્થિતિથી મને તારામાં માત્ર નિષ્કુર નિ સ્પૃહતા, દેલી મેમીપહ્યું અને નિર્દયપણા સિવાય ખીજું કઈ જાવામાં આવતું નથી. તારુ પ્રદ્મરાન પ્રપંચથી ભરપૂર-પ્રેમ-રહિત છે. રે, પતિપત્નીના જેવા ગાઢા સંબંધ જગતમાં બીજો કૌયા છે ? તેવા પવિત્ર સંબંધ એગ્રિ, સૂર્ય આદિ દેવતાએા, બાદ્મણા, બંનેનાં માતા-પિતા અને સ્વજન પરજનાની સાક્ષીથી બંધાયલા છે, અને તે એટલા તાે નિકટના સમ્બન્ધ પ્રદાવે છે કે, પરસ્પરનાં શરીર સાથે શરીર, મન

સાથે મન, અને આંત્મા સાથે આત્મા એકતાને પામી લીન થઇ જાય છે. આમ હાવાથી તેઓનાં લાગ્ય પણ જોડાયલાં જ રહે છે. શ્રી પુરુષ ખંને મળીને દંપતીરૂપ એક નેંડું છે. એવાં નેંડાંમાંથી એકાંદું દૂર જાય એ પણ એક બીજાથી સહન થઈ શકે નહિ, તેા પછી તે સદાને માટે જુટું પડી જાય, એ શું ગમે તેવા કઠિન હૃદયને પણ શાક અને વિયા-ગના દુ:ખથી દ્રવિત કરી નાખનારુ નથી ? આ જગતમાંના સર્વ પદાર્થો પ્રેમરુપ છે. પશુ, પક્ષી સર્વે મેમવશ છે, અને પ્રેમમાટે પ્રાણુદાન દેવાને સદા તત્પર રહે છે. રે પ્રેમજ આ જગતનું જીવન છે!\* રે સ્થાવર જગમ સર્વનું જીવન છે! પણ જે પ્રેમના શુદ્ધ સ્વરૂપને યથાર્થ જાણતું નથી, તે અધાગતિને પામે છે. હારીલ પક્ષીનું બાળ જન્મતાં જ કાષ્ઠ સાથે પ્રેમ કરે છે અને મરણ પર્યંત તેના ત્યાગ કરતું નથી; અને ત્યાગ સમય સમીય આવતાં પ્રાણુ ત્યજે છે. જરાફ દંપતી વિચાગકાળ જણાતાં ખળી મરે છે. એ પ્રેમની અલિહારી છે. જ્યારે જ્ઞાનરહિત પ્રાણીમાં પતિ-વિયાગથી શાક વ્યાપે છે, ત્યારે ચૈતન્યમય મનુષ્યમાં શાક ન થવા કેમ સંભવે ? પણ પંડિતાઈ ભરી આત્મનાનની તારી વાતાના અર્થ હું તા કેવળ તારા મનની નિષ્ફુરતા જ માનું છું; અને એવી નિષ્ફુરતા માત્ર તારી આવી વાક્ચાતુરીથી ભરેલા ઉપરચાટિયા વાચિક આત્મનાનથી, જગત સિચ્યા છે, અને સ્નાન દાનાદિક કર્મ કરવાની આવશ્યકતા નથી, ખ્રદ્દા હું પાતે જ છુ, તા હવે મારે ઉપાસના શી, ઈત્યાદિ વાક્યાવેક, સારા, સરળ અને પ્રેમાળ અંતઃ કરણને પણ દયાભાવ-પ્રીતિ આદિથી રહિત त्यने निष्ठुर भनावी हे छे।"

આટલું કહીને વળી તે ચાગીરાજ કંઇક કહેવા જતા હતા, એટલામાં તે રાજ્યુંદરી બાલી; "હે તંપાધન! સત્ય છે કે, સંસ્કારી અને અધિકારી વગરના મિચ્યા બકવાદ કરનારા છાદ્યવાદીઓનાં અંતઃકરણ તેવાં હાય છે અને તે બીજાઓને પણ તેવાં જ બનાવી મૂકે છે. પરંતુ હે દેવ! મારું કહેલું તેવું નથી. હું તા જે સત્ય છે તે જ કહું છું. મારુ અંતઃકરણ આપ કહા છા તેવું નિર્દય કે નેઠાર નથી; હું વિવેક ભૂલી નથી, કેમકે આજ પર્યંત ભૂલથી કિવા સ્વયમમાં પણ મેં તેવું નિર્દયતા ભરેલું કે નેઠારપણાનું કાર્ય કીધું હાય, એમ મને સાંભરતું નથી. જેમ કાઈ એક મનુષ્ય પરમ પ્રીતિપાત્ર હાવાથી પ્રેમપાત્ર મળ્યા વગર ઠારાઠાર પ્રેમ કરતા નથી અને હોશી તેને પ્રેમશૂન્ય કહેનાર સત્યવકતા ગણાતા નથી, તેમ જ મારુ કહેલું

<sup>\*</sup> આ પ્રેમનું શુદ્ધ સ્વરૂપ દ્યક્ષને સમ્બાધીને કૃદેવાયનું છે.

છે. હું પ્રેમને જાહું છું, પ્રેમને લજું છું, પ્રેમમાં લીન છું તે પ્રેમમાં જ એક થનારી છું. તે પ્રેમનું સ્વરૂપ ન જાહું એમ મા જાણે. પણ ચાળી-રાજ! મતે કહા કે વિવેક તે શું ? પ્રેમ તે શું ? નિત્ય અને અનિત્ય-અવિનાશી અને વિનાશી પદાર્થનું યથાર્થ જ્ઞાન, તે જ વિવેક છે. હું સત્ય अने नित्य वस्तुने यादनार छुं, ने भिथ्या-असत्य अने अनित्य वस्तु માટે ઉદાસ-નિઃસ્પૃહ રહું, તેથી શું નિષ્ઠુર ઠરું છું ? આ જગતમાં આતમા જ અવિનાશી ને સત્ય સ્વરૂપ છે, અને અનાતમા-દશ્ય પદાર્થો, અસત્ય ने विनाशी छे. विनाशीना विनाश ये सत्य छे, अविनाशीना विनाश સત્ય નથી. દેહ વિનાશી છે, આત્મા અવિનાશી છે, અવિનાશીના વિનાશ ્રાંમથી. વિનાશી ચિરજીવ નથી, ત્યારે વિનાશીના વિનાશમાં શાકલીન થનાર વિવેકી છે, કે જે સંગી, અંગી, લિંગી, અશાન્ત, મળમય, લાક્તા, વિકારી, જોનાર, સાંભળનાર, કરનાર, દ્રષ્ટા અને દશ્ય છે, તે શું વિવેકી છે કે જેને માયા-પ્રેમ-મમતા-ઉપાધિ ખાધ કરે છે તે વિવેકી છે? હ ચાગીન્દ્ર! જે પર, શુદ્ધ, લેદરહિત, અદિતીય મંગળરૂપ છે તે જ સત્ય પ્રેમી છે. જે ઍકારહ્મપ, નાદરૂપ, શાન્તદ્ભપ, કાન્તિહ્મપ, ને સત્યરૂપ નિય છે તે જ પ્રેમી છે! આ જગત્ માયાપ્રતીતિના પ્રવાહ છે, માટે મન જે સર્વ માહનું કારણ મનાય છે તેને શાન્ત રાખી, જ્ઞાનંદિષ્ટથી સર્વ કાળે, સર્વ સ્થળે પરમાત્મા- પ્રદ્માવિના અન્યનું અવલાકન કરનાર જે જીવ છે, તેને જ આ શાકમાહ ખાધ કરે છે; અને તે જ અપ્રેમી વેવલા ને મૂંઢ છે. હું પત્ની કાેણું ? એ પતિ કાેણું ? આપ યાગી કાેણું ? આ જગત્ કાેેે જગતના પ્રેમ કાેેે યું એ સર્વ વિવિધ પ્રકારના 'સંકલ્પ અજ્ઞાનવહે થાય છે; અને અજ્ઞાનવહે એ સર્વેને નાશ પામલા 🦯 નેય છે. જગતમાં મનુષ્ય પ્રાણી સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ છે, તેનું કારણ એટલું જ કે, તેનામાં બીજાં સર્વ પ્રાણીએા કરતાં સારાસાર વિચાર કરવાની પુદ્ધિ વિશેષ હાય છે; ત્યારે એ પુદ્ધિથી આપણું જોવું જોઇએ કે, સત્ય શું અને અસત્ય શું ? સત્ય પ્રેમ શા ને અસત્ય પ્રેમ શા ? આપે સ્ત્રી-પુરુષના સંબંધ માટે જે જે કહ્યું, તે સઘળું સત્ય છે, પણ તે કયાં સૂધી ? સ્ત્રીપુરુષના તા શું, આ જગતના સઘળા સંબંધ અમુક સમય સુધી-ના જ નિર્માણ થયેલા હાય છે. જેમ દેલું પતાવ્યું, એટલે લેણિયાત અને દેવાદારના સંબંધ પણ પૂરા થાય છે. તેમ જ પૂર્વના ઋણાનુબંધ / પૂરા થયા, એટલે અહીંના-સંસારના સંબંધ પણ પૂરા થાય છે. સંસારના સઘળા સંબંધ પૂર્વના ઋછાતુબંધવડે જ નિર્માણ થયેલા હાય છે. ભાડાની

ગાહીમાં એકેલાએનો તે ગાહી સાથેના સંબંધ, જયાં સૂધીના પૈસા આપ્યા હાય ત્યાં સૂધીના જ છે. માટે હે ચાગિશ્વર! પૂર્વના કાઇ ઋણાનુબધથી આ જન્મે બંધાયલા અમારા દંપતીરૂપ દેખાતા સબંધ, તે ઋણાનુબંધ પૂરા થવાની સાથે જ પૂરા થયા હાય તા તે માટે મારે શાક કરવા, એ મૂખતા નથી? એ ઋણાનુબંધ ને પૂરા થયા હાય તા ગમે તેટલા ઉપાયથી પણ પાછા સંધાવા દુલલ છે, તા પછી શાક કરવાથી શું ફળ ?"

મુનિ આ વાત સારી રીતે જાણતા હતા છતાં કુમાર પત્નીનું જ્ઞાન જેવાને અજાણ્યા થઇને બાલ્યા; વત્સ! વારંવાર તું સ્રીપુરુષના સંબંધને પૂર્વના ઋણાનુબંધને કારણમૂત ગણાવે છે; તો એ ઋણાનુબંધ કેવા છે અને તેને લીધે શી રીતે સંબંધ જોડાતા હશે? ત્યારે માહજિતની સ્રી તેમને આ પ્રમાણે કહેવા લાગી:—

#### ઋણાતુળંધ

''યાગીરાજ! સંસારમાં જન્મેલાં પ્રાણીઓને આખા આયુષ્યમાં તિર્વી-હાદિક વ્યવહારાને માટે ખીજાં અનેક પ્રાણીઓના પ્રસંગમાં આવતું પહે છે. તે વેળાએ તેઓ સાથે. જે જે વૃત્તિથી વર્તવામાં આવે, તેવા તેવા પરસ્પરના ઋણાનુળંધ ખંધાય છે. ઋણુ એટલે લેણુદેણું, અને તેનાથી થયલું જે બંધન, તે ઋણાનુબંધ. હું જેમ આપને મારા કાર્ય માટે કાેઈ જાતના પરિશ્રમ આપું, અને પછી તેના ખદલા વાળું નહિ, તાે મારે માથે આપનુ ઋણુ રહે. તેના ખદલા ઇશ્વરી સત્તા મારી પાસે આ દેહે નહિ તાે અન્ય દેહે પણ અવશ્ય વળાવે છે. એ જ પ્રમાણે પ્રત્યેક છવનું સમજનું. એમાં કાઈની દ્રવ્યની લેણાદેણી દેવય, કાઈની સુખદુ:ખની લેણાદેણી હાય, કાઈની વિદ્યાની ને કાઈ અન્ય પ્રકારની લેણાદેણી હાય, તા તે પાછી વાળી આપવાને પ્રાણીએ અનેક જન્મા લઇને તે નિમિત્ત અનેક સુખદુ: ખા વેઠે છે અને ઋશુ પુરુ થયું કે, તુરત સંસારી જીવ પાતપાતાને માર્ગે પહે છે. અપાર વિસ્તારવાળો આ વિશ્વમાં ઇશ્વરી સત્તા, એ કાર્ય એવી અક્લુત રીતે પૃર્ણ કરાવે છે કે, જેના પાર કાઈ પામી શકે નહિ, અને તેમાં કિચિત્ પણ ભૂલ આવતી નથી. જેનું કરેલું તેને જ આપાઆપ એ સત્તા અનાયાસે અચૂકપણે પળાવે છે; અને તેમાં કરોા પક્ષપાત કે અન્યાય થવા દેતી નથી. એ માટે પરમ પુત્રય અને ગુરુદ્ભપ મારા સ્વામીએ મને અનેક ઇતિહાસા કહેલા છે, તેમાંથી એકાદ હું આપને સંભળાવું છું."

પૂર્વે પાંચાળપુરમાં કર્મલખ્ધ નામે એક મહાતમા બ્રાહ્મણ રહેતા હતો. તે નિત્ય પાતાનાં સ્નાન, સંધ્યા, ભગવત્સેવા આદિક સત્કર્મોમા પ્રીતિમાન્ હતા અને તેમ જ પરમ સુખી હતા. જે કઈ અનાયાસે આવી મળે, તેના ઉપર જ સંતુષ્ટ રહેનારા હાવાયી, તે કાઇની યાચના કરતા નહિ. એની શ્રી પણ ખહુ સુશીલા અને પતિવત હતી. તે નિરંતર સ્વામીની સેવામાં તત્પર રહેતી હતી. ચાગીરાજ! આપ જાણા જ છા કે, અનન્ય ભાવે ભગવચ્ચિતન કરનારના સલળા વ્યવહારના ખોજે પ્રભુને માથે હાય છે. શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ સ્વમુખે કહ્યું છે કે:—

अनन्याश्चिन्तयतो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभिग्रक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

'જેઓ અનન્યભાવે નિત્ય મારી ઉત્તમ પ્રકારે ઉપાસના કરે છે, તેઓના ચાગક્ષેમ હું જાતે વહન કરુ છું.' એવી રીતે નિઃસ્પૃહ થઇને निरंतर ભગવત્સેવા કરનારા તે કર્મલખ્ધ મુનિ, જેમ સંસારની ચિંતાથી રહિત હતા, તેમ ઈશ્વરકૃપાથી તેમને ચિંતા કરવા જેવું રહેતું પણ નહાતું. જે કાળે જે જાઇએ તે પ્રસુની ઇચ્છાથી આપાઆપ આવી મળતું હતું. આવી રીતના પવિત્ર ગૃહસ્થધર્મ પાળતાં પાળતાં કેટલાક કાળ ગયા. એવામાં તેમની પતિવ્રતા સ્ત્રી સગર્ભા થઇ. પૂર્ણ માસ વીતતાં ખતેણું એક રતન સરખા પુત્રને જન્મ આપ્યા. ખાદ્યાણે તેના જાતકર્માંદિ સંસ્કારા કર્યો, શક્તિ પ્રમાણે દાનપુષ્ય કર્શુ અને ઉતરતી વયમાં ઘર યુત્રનું પારણું અધાયલું જાઈ, તેઓએ પરમ આનદમાં દિવસા નિર્ગમવા માંડ્યા. કર્મલેખ્ધ જયાતિષ્ શાસ્ત્ર સારી રીતે જાણતા હતા, તેથી તેણે યુત્રનું ભવિષ્ય જાણવા સારુ જન્મપત્રિકા કરવા માંડી. યુત્રના શહેા એક કરતાં એક ઉત્તમ સ્થાને પહેલા અને વિદ્યાભવન તથા ભાગ્યભવન તા બહુ જ ઉંચા પ્રકારનુ જાણી, તેમને બહુ જ આનંદ થયા. પરતુ સાં પહેલાં આયુષ્યના નિર્ણય કરવા જાઇએ; કેમકે આયુષ્ય ન હાય તા ઊંચા ગ્રહ અને ઊંચુ ભાગ્ય શા કામનુ ? તેણે તેના નિર્ણય કરવાને ગણિવ આરભ્યું, તાે તેમની મૃતિ કુઠિત થઈ ગઈ. ગણિતમાં તત્કાળ શુન્ય આવી, જે જોતાં જ તેમના હૃદયમાં માટા ધ્રાસકા પડ્યો કે, આવા માટા ભાગ્યવાળા પુત્ર, અલ્પાયુષી છે! હર! હર! એ તા બહુ જ ખાટું. પણ ના, એમ નહિ હાય. રખેને હું ગણિતમાં કંઇ ભૂલતા હાઉ, એમ ધારી તેણે તે ગણિત કરીથી કરવા માંડ્યું. ગર્ણિતમાં ન કિચિત્ પણ ભૂલ રહી જાય તા તેનું પરિણામ (ફળ)

તદ્દન ખાટું આવે છે; (અર્થાત્ પરમાત્માને જાણવાના ગણિતમાં બૂલ-શિચિલતા–રહે તા આ દેહનું ધરનું વૃથા જ ગયું.) માટે કર્મલખ્ધે પાતાના ગણિતમાં કંઇ ભૂલ રહી હશે, એવી શંકાથી વારંવાર ઝીણી અને એકાં કૃષ્ટિથી તેને તેપાસવા માંડ્યુ. પણ પરિણામ તેનું તે જ આવ્યું! આથી મનમાં એદગ્રસ્ત થતાં, તેણે તેનાં ભાગ્ય વિદ્યા આદિ સઘળા ભવનનાં ગણિતા કરીથી ત્પાસી જોયાં, તા તેને લાગ્યું કે, મારા અને આ પુત્રતા માત્ર ધનસબંધ દેષાય છે, તેથી યુષ્કળ ધન મને મેળવી આપીને પછી

માત્ર ધનસબધ દેખાય છે, તથા પુષ્કળ ઘન મન મળવા આવાન પત્ર તે પોતાને માર્ગ પહેશે. ઇશ્વરેચ્છા! થનાર હશે તે અવશ્ય થશે જ; તેમાં મારુ કે કાઇનું શું ચાલે તેમ છે? આવી રીતે મનનું સમાધાન કરીને તેણે આગળ ગણિત કરવું બધ કર્યું.

ચાની હાવાથી કર્માલા ધે પોતાના મનને વાર્યું, તાપણ તેનુ રહોં વિલું પડી ગયલું જોઇ, સ્ત્રીએ પૂછ્યું; "કૃપાનાથ! આપ કેમ ઉદાસ દેખાએ! છાં! શું અહુણાં અથવા ભ વિષ્યમા આપને કાઈ જાતનું દુઃખ દેખાય છે! જો તેમ હાય તા આ દાસી પણ આપની સહ્યારિણી હાવાથી અર્ધની ભાગીદાર છે. માટે તેને જાળવા તે અપાર્ય કર્યા સ્ત્રાપ્ત કર્યા છે કર્યાં! એવાં સ્ત્રીનાં લાગીદાર છે, માટે તેને જણાવી આપનું દુ:ખ એાછું કરા." એવાં સીનાં ભાગીદાર છે, માટે તેને જણાવી આપનું દુ:ખ એાછું કરા." એવાં સીનાં વિનીત વચન સાંભળી, પ્રાહ્મણે કૃદ્ધું; "હું પતિવતા! આ સંસાર જ આખો દુ:ખરુપ છે, તેમાં વળી અહું યુના કે ભવિષ્યના દુ.ખતું પ્રશ્ન શું ? જે કાળે જે ખને તે જોનું અને ભાગાવનું " આવી રીતે વાતને દાખવા છતાં સી ચતુર હોવાથી, એમાં કંઈક તાત્પર્ય છે, એમ સમજીને વારંવાર વિનતિ કરવા લાગી, ત્યાર તેમણે કૃદ્ધું કે, "હું સદ્ધર્મશાળી! હેમણાં તને કહેવાનું કંઈ કારણ નથી, સામય આવ્યે મારી મેળે જ હું તને કહીશ." ત્યારે તે પતિવતા તુરત સ્પાતાની હઠ મૂકી દઈ, ગૃહકાર્યમાં પ્રવૃત્ત થઇ. એમ એક પછી એક પિર્નિશ વિતતા બાળક આઠ વર્ષના થયો. વસંતઝતુમાં સારુ મુહૂર્ત જોઈ કાર્મલાયો તેને ઉપનયન (જનાઇ) ના સરકાર કર્યો; અને પછી અધિકાર પાપ્ત થયો હાવાથી રહે પ્રકાર તેને વેદાધ્યયન કરાવવા માંડ્યું. આળક પુ દુત્તા ઘણા તીવ અને મોડી સ્મરણશક્તિવાળા હાવાથી થોડાક સમયમાં ત્યાકરણ શાસ્ત્ર તંત્ર કરી લઇ, બોજાં દર્શનોના અભ્યાસ કરવા માંડ્યો. અને તેમા પણ સારા નિપુણ થયા પછી, તેણે જયોતિષ્ વિદ્યા પર માં તુ લગાડ્યું. આ વેળાએ એહા, ઉપગ્રહો, નક્ષત્ર આદિના ગણિત અને ફર્યાણે શાખવતી વેળા કર્મલખ્ધને પાતાના તે પ્રિય પુત્રનુ પાતે વર્તેલું ભવિષ્ય તુરત યાદ આવ્યું, અને લાગલા જ તેના હૃદયમાં કારકો પડ્યો તેને માટે શાભ્ય આવ્યું, અને લાગલા જ તેના હૃદયમાં કારકો પડ્યો તેને માટે ક્ષાલ આવ્યું, અને લાગલા જ તેના હૃદયમાં કારકો પડ્યો તેને મેાટે ફ્ષાલ આવ્યું, અને લાગલા જ તેના હૃદયમાં કારકો પડ્યો તેને મેાટે ફ્ષાલ માટે કયાંયથી પ્રતિગ્રહાદિક કરીને દ્રવ્ય લાવે તો ઋણ કપાય; અને ઘરથી ખડાર જાય તો તેવો કાેઈ પ્રકારના પ્રસંગ આવે, એ હેતુથી જ તેઓએ ખાળકને સાચવવા માંડ્યો. કયાંયથી સભા વગેરેનું નિમંત્રણ આવે, તો પણ પાતે એક્લા જ જાય: ખાળક ઘણાય ઉમંગ ધરાવે, પણ તેને સાથે લઈ જાય નહિ. એમ કરતાં તે ઋણી, ખાળક મટી કિશાર અવસ્થાને પામ્યા, ત્યારે તેના પિતા, કે જે પરમ આત્મનિષ્ઠ હાવાથી સંસાર મિથ્યા માની, કેવળ ભગવદ્દ ક્તિ એ જ પાતાનું કર્તવ્ય સમજતો હતા, તેણે વિચાર કર્યો કે, પુત્રને મેં સર્વ વિદ્યા ભણાવી; પરંતુ સર્વ વિદ્યાઓની શિરામણિ અને પરમ કલ્યાણકારિણી એવી અધ્યાન્સવિદ્યા જયાંસૂ ધી ભણાવી નથી, ત્યાંસૂધી મેં તેના પિતા તરીકેનું મારું કર્તવ્ય યથાર્થ પૂર્ણ કર્સું કહેવાય નહિ, એમ ધારીને તેને ઉત્તમ પ્રકારે, એ પરમ વિદ્યા (પ્રદ્યવિદ્યા) પણ ભણાવી.

એલું બન્યું કે, એક સમયે કર્મલખ્ધને નિમંત્રણ આવવાથી કાઈ કાર્ય પ્રસંગે પરગામ જલું પડ્યું, તેથી યુત્રને કયાંય ન જવા દેવા માટે સ્ત્રીને ભલામણ કરીને, પાતે એ દિવસ ગ્રામાંતરે ગયા.

દેવ શ્રેષ્ઠ છે, પણ અદશ્ય છે. પુરુષ, ખુદ્ધિમાન, પંહિત, ચતુર અને સૃક્ષ પદાર્થના જાણ્યુહાર હોવા છતાં, વિવિધ પ્રકારે સમજાવ્યા છતાં, તમ તથા રજથી લિસ હાય ત્યાંસુધી, સત્ત્વગુણશાળી થતા નથી; પણ ભ્રાંતિથી માનેલી અસત્ય વ'તને સત્ય ગણે છે. આવરણશક્તિથી પરાડ્મુખ થનઃરા તા વિરલ જ હાય છે. પ્રસંગ એવા બન્યા કે, જે દિવસે કર્મલખ્યને ગ્રામાતર જવૃ હતું, તેને આગલે દિવસે પાંચાલપુરમાં રાજાને ત્યાં એક પરદેશના પૃત્રાં આવ્યા, અને તેણે વાદ કરનારની માગણી કરી. એ પંહિત સર્વ દેશાસસંપન્ન અને ઘણા વાગાળ હાવાથી, અનેક દેશના પંહિતાને વાદમાં જિતીને આવેલા હતા. તેને પાતાની વિદ્રત્તા માટે માટું અભિમાન હતું. રાજાએ તેની માગણી સ્વીકારી, પણ તેને મનમાં માટી ચિંતા થઈ કે, એની સાથે વાદમાં ઉતરે એવા પંહિત મારી સભામાં કાણ છે? આ પાંચાલપુર વિદ્યા અને વિદ્રાનાનું ધામ ગણાય છે. માટે જો તેની સાથે વાદની ના પડાય તો યશ જશે ને વાદમાં પરાજય થશે તોયે યશ જશે પણ હરીચ્છા! તે જ પૂર્ણ પુરુષાત્તમ આ નગરની લજ્જા રાખશે; એમ નિચારી તેણે પાતાની સભાના પહિતાને આમંત્રણ કર્યું. તે ઉપરાંત નગરમાં પણ હુંડી ફેરવાવી સભાના પહિતાને આમંત્રણ કર્યું. તે ઉપરાંત નગરમાં પણ હુંડી ફેરવાવી કે, મારા નગરમાં જે કાંઇ નિદ્રાન હાય, તેણે કૃપા કરી અવશ્ય સભાને

વિષે પધારનું. સભા ભરાઈ અને તેમાં એકત્ર થયેલા રાજાના અર્વ પૃંદિ તોને તે પરદેશી પંડિતે પરાસ્ત કર્યો. પહેલા દિવસની સભા વિસર્જન થતાં જ આખા નગરમાં માેટી હાહા થઇ રહી: સર્વત્ર એ જ વાર્તા ચાલી રહી દે, પાંચાલપુરની આજ પર્યતની સઘળી છીર્તિને તે નાહે. દેશી પંડિત હરણ કરી જાય છે. ઘરામાં, શેરીમાં, ચાંટામાં, વાટમાં ! દ્યાટમાં સર્વત્ર લાેકાને મુખે એ જ ચર્ચા ચાલી રહી એક શેરીમાં ઘઇ, કેટલાક પ્રાદ્માણો એ વાત કરતા ચાલ્યા જતા હતા, તેવામાં એક જણે એક ઘરના સામા હાય કરી કહ્યું; "અરે ભાઈ, પેલા ઘણા સમર્થ ગણાતા કર્મલખ્ય પંડિત પણ આજે પરદેશી પંડિતથી હારી ગયા કે ડુંં!" ત્યારે બીજાએ કહ્યું; "અરે નહિ રે! પણ તે આજે સભામાં દેખાયા નથી જો! આ સામે રહ્યું તે જ તેમનું ઘર; અને પેલા એાટલા ઉપર કંઈ વાંચતા છેડા છે, તે જ તેમના પુત્ર. એ પણ તેના પિતા જેવા જ વિકાન થયા છે એમ સંભળાય છે; પણું ડાણ જાણે આવે પ્રસંગે તે એમાંથી એકે જણુ સભામાં કેમ નહિ આવ્યા હાય? નિશ્ને, પૃંત્તિજ આજે ઘર નહિ હાય, નહિ તો આમ પાંચાલપુરની લાજ ૧ લાકે નહિ હશે; પણું અલે સભા કરાયે છે?"

માર્ગ જતા ખાદ્યાગુાની આવી વાતચિત કઇક પૈક્ષા ખ્રદ્યાપુત્રના સાંભળવામાં આવતાં જ તેના મનમાં માટા જેવાસ થઇ આવ્યા અને તે વિચાર કરવા લાગ્યા કે, મારા પિતા જેવા સમર્થ પુરુષને પણ હરાવી દે, એવા તે વિદેશી પડિત કાેેે છે? તેને જેવા જોઇએ. ટાલે જે સભા ભરાશે અને મારી માતુશ્રી આગ્રા આપશે તાે હું તેને જેવા જઇશ. અહીં સભામાં સર્વ પંડિતા હાર્યા, અને વાદ તા જેમના તેમ ઉભા

અહીં સભામાં સર્વ પંડિતા હાર્યો, અને વાદ તો જેમના તેમ હભા જ રહ્યાં. રાજ ખિલ્ન થયા. ખીજે દિવસે સમય થવાં પુનઃ સભા ભરાઈ અને નગરમાંથી લોકાનાં જૂથનાં જૂથ તે વાદ જેવા સારુ આવ્યાં. પોતાની પડાશના સમવથી બ્રાહ્મણમાળકોને જતા જોઇને કર્મલખ્ધના પુત્રે પણ પોતાની માતા આગળ જઇનું આત્રા માગી કે, "માતુકી, આ સાં જાય છે તે લેળા હું પણ સભા જેવાને જઈ ?" માતા ખાલી, "વડાલા, તારા પિતાએ તને બહાર દું પા ના કહી છે, કેમકે તેમ થાય કે, તે વખતે તું કાઇના પ્રતિથહ કાંપી, ક્રેત્રે પુત્રના સાચહ જોઇ માતાએ આગ્રા આપી, એટલે તે રાજસસામાં ગયા, અને જેવા હભેલા બ્રાહ્મણાના સમુડમાં શા પ્રશ્નાત્તરા થાય છે, તેપર લક્ષ દઈ હમે.

સંક્ષામાં એક ખાનુ રાજ અને રાજવંશીએ તથા ખીજી ખાનુ અનેક શાસ્ત્રાનું અધ્યયન કરેલા પંડિતા બિરાજેલા હતા. તેઓની સામે પેલા પરદ્દેશી પંડિતનું માટું આસન હતું. સભાસ્થાનની આસપાસ જેવા અ. જ લા પદ્માણાદિક પ્રજાને માટે બેઠકા નિર્મી હતી. સભાનું કાર્ય આરં ભતાં જે કે પંડિતે આગલા દિવસના પાતાના પ્રશ્નાના પ્રસ્તાવ કરીને, માટા અભિતમાન સાથે કહ્યું; "મારા પાતાના જ ઉપજાવી કાઢેલા આ પ્રશ્ને, કે જે સારા વિચાર પ્રમાણે તા કેવળ સાધારણ છે, તેનુ જ આ સભા-માંથી મોનુ યુચાર્થ ઉત્તર મળ્યું નહિ, તાે હવે બીજા પ્રશ્ના માટે પરિશ્રમ કરવાની રીતે આવશ્યકતા છે? હવે તાે આ સર્વની સંમતિથી રાજાએ મતે विकथपन्त्रे आपी विहाय हरवा, ये क हर्तव्य शेष रह्यं हे." आ सांसणी સભાસદા મૌન રહ્યા. આખી સભા સમસમાકાર થઇ રહી, તે જોઈ.પેલા યાદ્યાલાયુત્ર, કે જેનું નામ 'ઋણુદત્ત' હતું, તેર્નાથી મોન રહેવાયું નહિ. તેની સર્વ વિદ્યા પ્રદ્યાશિત હતી અને તે પ્રદ્યવિદ્યાસ્પ ભૂષણથી અલંકૃત હતા: તે કાઇથી ગાંત માં જાય તેવે! એ નહાતા. લેકિંાના દાળાના મધ્ય-માંથી તે તિહાળ ખાર માંચાવી, હાથ જોડી, ગંભીરતાથી ખાલ્યા, "આ કાઈ વિદેશી આંડંખરવાળી, ત્રદાન્મત્ત અને ઉદ્ધત પહિતનં, વિનય અને विद्वत्ताथी रिहत मेवुं तथा णालिशताथी लरेखुं साष्ण् सांसणी, मा सी પહિત મહારાજો તાે એનું પ્રત્યુત્તર કરવાના કામને જાણે અયાગ્ય-લજ્જા-રપદ ગણતા હાય, એમ મને લાસે છે; અને એનું પ્રત્યુત્તર આપવા માટે તેવા કાઈ ખાળક જ અહિં હાય તા ઠીક, એમ ધારી તેવા ખાળ-કની શાધ કરવા માટે આમ તેમ દૃષ્ટિ કરતા હાય. એમ હું સમ**નું** છું. હિ સભ્યેશા! તે સર્વ મહાજનાની જિજ્ઞાસા યથાશકિત પૂર્ણ કરવાને ભાળક એવા જે હું, તે આ પંડિતના ભાષણના ઉત્તરમાં બે શેષ્ટ કહેવા ઇચ્છું છું. આગ્રા છે ?" ઋણદત્તનું આવું ચાતુર્યમય ભાષણ સાંભળી, સભ્યેરોા, રાજા અને તે પંડિત, એ સૌની દૃષ્ટિ એકી વખતે તેના ભર્ણી ખેંચાઈ, સૌ અત્યાશ્વર્ધ પામ્ય પછી ઋણદત્ત બાલ્યા; "મહારાજા પાંચાલપતિએ નગરમાં જે પં<sup>8</sup>ા આવવા વિષે પ્રસિદ્ધિ કરી, તે પંડિત-રાજ આજ કે ? હું પૂછું છું તી સ્ટ વચના કાઈ શુક પક્ષીતે ગાેખા-વીતે માઢે કરાવ્યાં હાય, તે સે યશ ભળતાં કડકડાટ બાલી જાય, ઐથી શું તે પંડિત કહેવાશે ? પંડિતા શુંરાયાતાને મુખે યાતાની શ્લાર્ઘા અને 📜 ખીજાના તિરસ્કાર કરવામાં જ મહત્તા માનતા હશે ? વળી 'અમુક વસ્તુ મેં કરી, ફલાણા પ્રયોગા કે પ્રશ્ના મેં મારી જાતે ઉપજાવી કાઢેલા છે,

એમ મિથ્યાભિમાની ઘવું, એ શું પંડિતજનને ચાેગ્ય છે?" આવી રીતના ઉપરાઉપરી અનેક પ્રશ્નામાં જ પ્રથમ પહિતને દળાવી દઈ, પછી તેના આગળના પ્રશ્નાના તે (ગાળક) અનુકુમથી ઉત્તર આપવા મંડ્યો. તે સાંભળી પંડિત કશી પણ આનાકાની કે પૂર્વપક્ષ કરી શકયો નહિ. પણ ઉલટા જાણે તેના તેજમાં અંજાઈ ગયા હાય તેમ, "હે ખુધવર્ધ! આટલી લઘુવયમાં તેને આવું જ્ઞાન કયાંથી પ્રાપ્ત થયું છે ? આપ કાે અને કાેના પુત્ર છેા ? આપ સરખાની આગળ હું પંડિત નામ ધરાવવાને શક્તિમાન્ નથી, આપને ધન્ય છે." ઇત્યાદિ વચનાથી ઋણદત્તની સ્તુતિ કરવા માંડી.

આવી રીતે ખુદ્ધિમાન અને ત્રિદ્યાવાન્ ઋણદત્તે વિજય મેળવીને ⁄પાંચાલપુરની કીર્તિ રાખી. સભામંડળમાં માટા જયધ્વનિ થયા, ઝખ-વાઈ ગયેલા પહિતાનાં મુખ હર્ષથી દીપવા લાગ્યાં અને રાજએ સભા મધ્યે માટું સિંહાસન ખીછાવી, તેપર જાણદત્તને સત્કારપૂર્વક બિરાજ-માન કરી, સર્વ પંડિતાની સમક્ષ માટા સમારંભથી તેનું પૂજન કર્ધુ. પછી અમૂલ્ય વસ્ત્રા, અમૂલ્ય મણિમાળુકયનાં આલરણા તથા દક્ષિણારુપે ુર્જ પૂર્ણ મુદ્રા ઓથી ભરેલા એક માટા-કનકથાળ લાવી આપવા માંડ્યો. ત્યારે તે ખાળકે કહ્યું, ''રાજાજી, આમાંનું કશું મારે જોઇતું નથી. આ વસ્તાલંકાર આ પડિતરાજને અર્પણ કરા ને દ્રવ્ય સભાના પ્રાદ્મણોને દક્ષિણારુપે વહેંચી દ્યો. એક વેળાના અજ્ઞ સિવાય પીજો કશા પણ પ્રતિગઢ ન ત્રસ્વા માટે મારા પિતાજીની દૃઢ આદ્મા છે, અને તે અન્ન પણ અનાયાસે પાતાના આવી મળે કા જ ગઢણ થઈ શકે, તેવી મારા નિશ્ચય છે." આટલું તે તે તિફારઅને પાત્ર કહ્યા થયા. રાજાએ ઘણાય આગઢ કરવા છતાં કહ્યા પણાપવા માંક્યું તે તે તે સલ્લ આ વાલવા માક્યું; ત્યારે રાજાએ તેને અત્ર સુખપાલમાં નેક છત્ર ચામરાદિ ઉપચારા સહિત ઘર પહોંચડાવ્યા. આખા નગરમાં જયા જયકાર વ્યાપી રહ્યો તે કર્મલખ્ધના પુત્રનાં સૌ વખાણ કરવા લાગ્યાં.

હવે ''ઘણી ખમા પડિતરાજને," એવી નેકી પાેકારવાની સાથે પાલખી તેના આંગણા આગળ આવી ઉલી. ઝાણદત્તની માતા ખાડ્ આ શ્રંથ પામી; અને પાતાના પુત્રને કદી નહિ ધારેલું એવું આ અપૂર્વે રાજમાન મળેલું જોઇને, પરમ આનંદ પામી, ગહાર આવી તુરત પુત્રને વધાવી લીધા, અને હૃદય સાથે ચાંપી, ઘરમા લઇ જઇને કહ્યું; "ભાઈ, આજે તારા પિતાની ભણાવેલી સર્વ વિદ્યા અને અમારા સઘળા પરિ-શ્રમ સફળ થયા." એ પ્રમાણે કહી તે પતિવ્રતાએ ઉત્તમ પકવાન બનાવીને પ્રેમથી પુત્રને જમાડ્યો.

ઋષ્ણદત્તને પહોચાડવા આવેલાં પાલખી, છત્ર, ચામરાદિક લઈ સેવકો પાછા ક્યાં. ત્યારપછી રાજાએ વિચાર કર્યો કે, જે વિદ્વાન્ પ્રાહ્મણખાળ કે નગરની જતી લજ્જા રાખી છે, તે મારી સભામાંથી કશું પણ પારિતાપિક લીધા વિના વિમુખ જાય, એ મારી કીર્તિને મંદ કરનારુ છે. આમ રાજા વિચારલીન છે, તેવામાં અણધાશું કોતુક ખન્યું. રાજાની આગળ એક દાસીએ આવી વિનતિ કરી કે, "પૃથ્વીનાથ! આપને રાણી છોએ અત:પુરમાં પધારવા વિનતિ કરી છે" રાજા તુરત રાણી પાસે ગયા, તા ત્યાં રાજપુત્રી પલંગમાં સૂતી સૂતી રહ્યા કરે છે ને રાણી તેને અને કરીતે સમજાવે છે. રાજાને આવેલા જેતાં જ રાણી બાલી; "હે ખહેન, તારા પિતાજ આવ્યા. તેમને હું તારા દેખતાં જ તારે માટે લલામણ કર્રા છું, માટે રહવું મૂકી બેઠી થા." એમ કહી તે રાજા પ્રત્યે બાલી; "સ્વામિનાથ, આ પંડિતાના ઝઘડામાં તા આ વળી એક ત્રીનું તાન જાચું છે. કુંવરીના એવા આથહ છે કે, એ બાળપંડિત (ઋષ્ટુદત્ત) સાથે જ મારુ લગ્ન કરવું; માટે આપ હવે જેમ તેને સંતાય થાય તેમ કરા."

સભાનું કામ ચાલતું હતું, તે વેળા સભાની સામે આવેલા મહેન્ લના ઝરુખામાંથી રાજકુંવરી પોતાની ભાજાઈ સાથે સઘળું જોયા કરતી હતી. રાજકન્યા પણ પંડિતા હતી. જયારે આળપંડિત ઋણુદત્તના ભાષ-ણના પ્રારંભ થયા, ત્યારે તેના સૌદર્ય અને વાક્ચાતુર્યથી તે માહિત થઈ ગઈ; અને તત્સણ પ્રતિજ્ઞા કરી કે, 'મનસા, વાગ્ય-ને દર્મણાએ એ પંડિતકુમારને જ હું વગ્ને અહિ છું; એ વિના અજિ સર્વ પુરુષ મારે પિતા-ભાતા સત્મત્ત્ર આમ તેમ ભા વિજતન થતાં જ, કુંવરી પોતાની સભ્યેરાએ તાલા લગ્ય જનાની વિષ્તા, હઠ લઇ ખેઠી.

ે નેજ, ઝાળુદત્ત ઉપર પ્રસન્ન હતો અને તે માટે તેને હર કાઈ વીતે જેટલું અપાય તેટલું થાંહુ માનતા હતા. તેમા વળી કન્યાના આવા આગ્રહ નિઇને તા તે ઘણા રાજી થયા. ઝાળુદત્ત એક દિવસના અન્ન વિના કરાા વિશેષ પ્રતિગ્રહ ન કરતા હાવાથી, તેને દક્ષિણામાં રાજપુત્રીનું

દાન આપવું ચાેગ્ય ભાસ્યું.

આણીગમ ઘર આગળ ઋણદત્ત લોજન કરીને વિશામ સારુ આડા થયા હતા, અને તેની માતા ઘરકામમાં પ્રવર્તેલી હતી, તેવામાં એક રાજનંશી પુરુષે પૃછ્યું, 'પંડિતરાજ ઋણદત્ત ક્યાં છે?' પછી એક વાંસની છાખડી, કે જેમાં મગજના ચાર લાડુ હતા તે આપીને કહ્યું, ''માતુશી! હું પ્રધાન છું ને મને રાજાજીએ માેકલ્યા છે. પંડિવરાજને અર્થ આ

નિલેંપ ઘૃત\* પકવાલ લઈ મને માેકલ્યા છે, અને આ એક પત્ર છે તે માતુશ્રી! પંડિતરાજને આપને." અનાયાસે સ્વેચ્છાથી કાેઈ ઘર આવીને અન્ન આપી નાં તેના અસ્વીકાર નહિં કરી, કાેઈ પણ પ્રકારના સંશય વગર, ઋણદત્તની માતુશ્રીએ પત્ર અને પાત્ર લીધાં.

अशहत्त थाडी ह वारे जायत थर्ड मुणभार्जन हरीने थेहा, त्यारे તેની માતાએ પેલા લાડુની છાખડી તેના આગળ મૂકી અને કહ્યું, "પુત્ર, રાજાએ આ ભલ્ય પદાર્થ અને આ એક પત્ર માેકલ્યાે છે." ત્યારે ઋણ-દત્તે કહ્યું, "માતુશ્રી, હમણાં મૂકા, પછી લઇશ." તુરત જ તેની માતા તે મૂકી આવી પાછી ફરી. દેવની અકલ્પ ગતિ કાેણ કળી શકે છે; ખને નિર્માણને કાણ ફેરવી શકે છે? જેવી તેની માતા પાછી ફરી કે, तेने जेतां अ अशहते यें हे मारी राठ पाडी; अने "ये। मा, हे पर-માતમા !" એમ પાકારતા તે પરલાકમાં સિધાર્યો માતા બેબાકળી થઈ ધ્રુજવા લાગી. કહા ચાગીરાજ! એ વેળાએ તેની પ્રેમાળ અને પુત્રપર પ્રાંણ પાથરનારી માતાની કેવી દશા થઈ હશે ? રે! તેનાપર ખ્રદ્ધાંડ તૂડી પડ્યુ હશે! પુત્રની એવી દશા જોઈ, તે પાતાનું હૃદય તથા મસ્તક કૃટવા લાગી, છાતીકૃડિ રુદન કરવા લાગી. તેના આક્રાશથી ચામેરનાં આહાશી પાંડાશી દાંડી ભાગ્યાં અને અચાનક આ શું ખન્યું, તે જાણતાં જ ઘણા

## ેસંસાર પાંચિકાશ્રમ\*

"ચાગીરાજ! આ સંસારમાં કાેેે કાેના બાતા ને કાેેે કાેની લગિની ે છે ? ક્રાઈ ક્રાઇનું સગું ને સંગી નથી. મારા બ્રાતાના હું શા શાક કરુ ? આ સંસાર પાંથિકાશ્રમ જેવા છે. ધર્મશાળામાં અનેક પ્રવાસીઓ આવે છે, રાતવાસા કરી; રાત્રિના બે ક્ષણના આનંદ કરે છે અને પ્રભાત થતાં સૌ चातचातां भूणस्थान प्रति याल्या जाय छे. भात्र आ थे धडीना भेणा છે. તેમાં આવર્જન વિસર્જનના શાક શા ? એકવાર એક મનુષ્ય કંઇક કાર્ય પ્રસંગે ગ્રામાંતરે જતા હતા. ચાલતાં ચાલતાં છેક સાર્યકાળ થવા આવ્યા. ત્યારે શ્રમિત થયેલા હાવાથી, તેણે ક્યાંય ઉતારા મળે તા રાતવાસા કરવાના નિશ્ચય કર્યો. એવામાં એક ધર્મશાળા આવી, તેમાં તેના જેવા જ કેટલાક પંથીઓએ ઉતારા કરેલા નાઇ, તેણુ પણ પાતાનું સાહિત્ય જમીનપર મૂક્યું, ને ધર્મશાળામાં પ્રવેશ કરી, માલિકની રજા લઈ એક આજુપર મુધામ કર્યો. જેમ જેમ વેળા થતી ગઈ, તેમ તેમ અનેક પંચીઓ આવીને તે સ્થાનમાં ઉતરતા ગયા; અને તેએ! સાથે વાતચિત થતાં તેને સ્નેહ બંધાતા ગયા. કાુધા સમય થવાથી ભાતું છાડીને <sub>સ્</sub>તેમાંથી જરા આસપાસ ઉતરેલાઓએ વહેંચીને ભાજન લીધું, અને ખીજાઓ પણ, જેઓ સજાતીય હતા તેઓએ વહેચેલું પાતે સ્વીકાર્યું. રાત્રિના સૌ પરસ્પર પાતપાતાનાં સુખદુ:ખની વાતા કરવા લાગ્યા, કાઈ હાસ્યવિનાદ અને ગાનતાન કરવા લાગ્યા, કાઇ ઘણા શ્રમિત થઇ ગયા હાવાથી તત્કાલ નિદ્રાવશ થઇ ગયા અને કેટલાક તા પાતાના સાથી સગે ભગવાનનાં કીર્તન કરવા લાગ્યા. કાઇ દેશાંતરમાં નેચેલી ને સાંભ-મેલી અનેક ચમત્કૃતિઓ વિષે વાત કરવા લાગ્યા, તાે કાેઇ હવે પછી - 3માં જલું છે. ક્યાંથી આવ્યા ને કયા માર્ગ સુલભ પડશે ઈત્યાદિ પૂછ-પરછ કરવા લાગ્યા. આવી રીતે તેએા, સ્ત્રી હાય તેને બહેન તથા પુરુષ ે હાય તેને ભાતા, એમ પરસ્પર એક બીજાને એક બીજાના કુટુંળના केवां गणी रह्यां. थाडी वारे, स्पेठ पछी स्पेठ सौ निद्रावश धर्ध ગયાં; રાત્રિ સહજમાં વીતી ગઈ અને પહાસાટતાં પૂર્વે ત્રાત શ્રીષ્મ . હાવાથી, તે પંથીએા તડકા ચઢી જવાના ભયથી, એક પછી એક ચડપા -ચડપ ઉઠીને સૌ સૌને માર્ગે પડ્યા.

હુવે પેલા એકલા પંચી, કે જે આગલે દિવસે ઘણા શ્રમિત થયેલે દાવાથી નિદ્રાવશ થઇ ગયા હતા, તે છેક દિવસ ઉગ્યા પછી નાગત થયા

<sup>\*</sup> પાયિકાશ્રમ એટલ પથીઓના ઉતારા, મુસાક્રખાતુ.

અને આંખ ઉઘાડી જુવે છે તે સઘળે સ્નુંસટ જણાયું. પાંથિકાશ્રમમાં કાઇ જ નહાતું. ગામેર ખાલીખમ્મ હતું! માત્ર કેટલાંક કાગડા અકારા શખદા કરતા ને રાતના પહેલા ભાતના દાણાની લાલચે આમ તેમ ઉશ-ઉડ કરતા હતા; અને બે ચાર ધાન ત્યાં કરતાં જણાતાં હતાં! આવી રીતે તે અતિ વિશાળ અને સુન્દર એવા અરણ્યમાં આવેલું પાંથિકાશ્રમ, રાત્રે જેયું હતું તેના કરતાં તદ્દન ઉલટું જ ઉજ્જડખંખ જોઇ, પેલા પંથી એકદમ આવરાખાવરા અને શાકલીન થઇ ગયા: તે ઉપરાઉપરી નિઃસાસા નાંખવા લાગ્યા. તેનું હૃદય ભરાઈ આવ્યું, આંખામાંથી પાણી ટપકવા લાગ્યું, અને "હાય હાય, આ શું થઇ ગયું! રાત્રિના આનંદ ક્યાં ગયા ? અરે! તે ત્રંલ પંથીઓકયાં જતા રહ્યા? રે, એટલા બધા રનેહ દેખાડનારા તેઓએ શું મારા ભાવ પણ ન પૂછયા? રે, એટલા બધા રનેહ દેખાડનારા તેઓએ શું મારા ભાવ પણ ન પૂછયા? રે, કાઇ મને જોડે પણ ન તેડી ગયું! કાઇએ મારી જરા પણ સંભાળ ન લીધી? અહેા! હવે હું એકલા જ પડી ગયાે? હવે હું શું કરુ? કયાં જાઉં?" ઇત્યાદિ ઉદ્દગારા સહિત, તે ભૂલાવામાં પડી માટેથી રડવા લાગ્યા, જે કેમે કરતા છાના રહ્યા નહિ.

આટલું કહી તે રાજપુત્રી (માહજિતની ખહેન) એાલી; "કહા ચાગી-રાજ, કેવી એની દયામણી સ્થિતિ! એને કેટલું બધું દુ:ખ અને કેટલા શાક! તે બિચારાને દિલાસા પણ કાેેે આપ્યા હશે ? મને એની ઘણી જ દયા આવે છે." એ સાંભળી ચાેગી છાલ્યા; "આ એમાં દયા શાની અને દુ:ખ શાનું ? વળી એમાં તે શાક શા ? એ તાે એની કેવળ મૂર્ખાઇ જ કહેવાય. ધર્મશાળામાં વિસામાને માટે ઉત્તરેલા પંથીએા વિસામા લઇને ઘડી પછી, કિંવા રાત વીત્યા પછી, પાતપાતાને માર્ગ ચાલ્યા જય, તેઓના તે કચા મૂર્ખ શાક કરે ? એ સર્વ તા લણવાર માટે જ એકઠા થયા હતા. તેઓમાં જે પરસ્પર એકઠા મળતી વેળા સ્તેહ બંધાય છે, તે પણ લણ માત્રના જ છે. તેઓના વિચાગથી કયા મૂર્ખને શાક થાય ? એટલું તાે કેવળ અજ્ઞાની હાય તે પણ સમજે, કે પંથીઓના સમાગમ તા ક્ષણિક જ છે; અને તેટલા માટે તેઓના વિચાગથી સ્વાભાવિક રીતે જ શાક થવા ચાગ્ય નથી. હે રાજબાળા! આમાં તે શી ચમત્કારિક વાર્તા મને કહી ?"

વનવાસી ચાંગીનું આ ખાલલું સાંભળી, રાજપુત્રીએ કહ્યું; "એ જ પ્રમાણે મહારાજ, આપે જે મારા બંધુના મરણુસમાચાર કહ્યા, તેમાં આશ્ચર્ય કે શાક કરવા જેલું શું છે જેવા પાંચિકાશ્રમ સમાગમ-સ્તેહ-પ્રેમ–મમતા અર્થ-લાલ છે, તેવા જ આ સંસારસમાગમ છે. જેવા તે પંચીઓના વિચા-ગથી શાક કરવા નિરર્થક છે, તેવા જ આ લાકનાં સગાં સંબંધી જનાના

વિચાગના શાક કરવા, પણ નિરર્થક છે. તે પંથીઓના સમાગમ ક્ષણિક છે, તેવા જ આ લાકનાં સંબંધી જનાના સમાગમ પણ ક્ષણિક છે. આ જગત્ એક માટું પાંચિકાશ્રમ અથવા પંથીએને વાસા કરવાની ધર્મશાળા છે, અને આ સર્વ મનુષ્યાદિક પ્રાણીઓ તે જગત્ર પ ધર્મશાળામાં રાત-વાસા કરનારા પાંથિકા છે. તેઓ કાઈ ક્યાંયથી ને કાઈ કયાંયથી આવીને અત્ર એકઠાં થાય છે, અર્થાત્ પાતપાતાનાં કરેલાં સારાં નરસાં અનેક કર્મો પ્રમાણે જુદી જુદી ચાનિઓદ્ધારા તેઓ સંસારમાં જન્મે છે; પંથીઓ જેમ વહાણું વાતાં પાતપાતાને માર્ગે પડી જાય છે, તેમ આ સંસારજ્ય ધર્મ-શાળામાં ઉતરેલા પંથીએા-જીવાએ કરેલાં કર્મ ભાગવી, રહેવાસ્ત્ર અથવા નિર્મેલું આયુષ્ય પુરુ થઈ રહેવાર ૫ વહાણું વાય છે, એટલે સંસાર દ્વા ધર્મશાળાને ત્યજ દઇને ટેપાયટ ચાલતા થાય છે, તેમાં એ શું આશ્ચર્ધ ? અને તેમાં શાના શોક? હે મહારાજ! એ જ પ્રમાણે એ મારા ભાતા, મારું આપું કુટુંખ, તમે, હું ને આ પ્રાણી માત્ર સર્વે, આ અસાર સંસારના પાંચિકાશ્રમમાં ઉતરેલા પંચીએ છિયે; અને સમય પૂરા થતાં પાતપાતાને માર્ગે પડી જવાનાં છિયે; તો તેમાં આપણે કેાના શાક કરવા ? વિશ્રામને સારુ એક વૃક્ષ ઉપર આવીને રાત્રે બેઠેલાં અનેક પક્ષીઓ સવાર થતાં પાતપાતાને માર્ગે ઉડી જાય, તેમાં કાણે કાના શાક કરવા ?" આવા પ્રત્યુત્તરથી અતિ પ્રસન્ન થયેલા ચાગીરાજ, તે રાજપુત્રી માહજિતાને તેના ભાતાના કુશળ સમાચાર કહીને, ત્યાંથી માહ-જિતના પિતાની પાસે ગયા; અને તેને પણ તેવા માઠા સમાચાર કહ્યા. ુત્યારે રાજાએ તેના આદર કરી, અતિ વિનયપૂર્વક આ પ્રમાણે કહ્યું:-સંસાર ખેતી

રાજા ભાલ્યા; "હે મહારાજ! આ જગત્રુપ કૃષિકર્મથી,\* આપ અવિદ્યાને ચાર્ગ કે માહાંધપણાને પ્રતાપે, અજ્ઞાત જણાઓ છા ? ઉષ્કુ-કાળના અસદા તાપથી સારી પેઠે તપીને તરસી થયેલી પૃથ્વીપર વૃષ્ટિ થતાં જ કૃષિકારા! તેને ઉત્તમ પ્રકારે ખેડીને નરમ કરે છે; અને પછી તેમાં પાતાની ઇચ્છાનુરુપ ધાન્યનાં ખીની વાવણી કરે છે. થાઢેક કાળે એ વાવેલાં ખીજ કૃષ્ણગારુપે ઉગી નીકળે છે; અને ધીમે ધીમે વૃદ્ધિ પામે છે. વળી વાવેલાંમાંથી કાઈ નિર્શ્યક પણ જાય છે, અર્થાત્ નથી પણ ઉગતાં. હવે ઉગીને વૃદ્ધિ પામેલાં ખીજ, પ્રથમ કૃષ્ણગારુપે, પછી સાર રૂપે, એમ પાતાનું રૂપ કમે કમે ખદલતાં ખદલતાં છાડુરુપે દેખ

<sup>\*</sup> ખેતીથી. 📑 ખેડુતા.

છે. છેાડા વરસાદનાં પાણી અને સૂર્યના તાપથી સાટા થાય છે, ત્યારે તેઓને હળસાંણા, રાંપ અથવા દંતાળથી હળવામાં આવે છે. હળતી વેળાએ ઘણાક છાડવાં સમૂળ ઊખડી જાય છે, જે કરીને સારા થવા કે માટા થવા ન પામતાં, સુકાઈ જાય છે; અને પેલા લીલા રહેલા છાડવાએ કેટલીક મુદત સુધી વધીને નીકળવા માંઢ છે. પ્રથમ તેઓને તૂલ આવે છે, તૂલ ઊડી જઇને ક્ણુસલાંમાં દ્રુધથી ભરેલા કૃણુ ઉત્પન્ન થવા માંડે છે; તે કહ્યુ પાકીને સૂકાવા માંડે કે, તુરત ખેડુત દાતરડું લઈ, તે છેાડવાઓની કાપણી કરે છે. થયું. કપાઇને ભોંયપર પહેલા છેાડ સૂર્યના તાપથી સૂકાઈ મરી જાય છે; અને તેમનાપર આવેલાં કણસ-્લાંમાંના કણુ તેમની સંતતિરૂપ પછવાડે રહે છે. તે પણ જીવડાંના કિંવા મનુષ્યાના આહારરુપે પરિણામને પામે છે. અને એમ કરતાં પણ જે વધીને ખરાવા પામ્યા, તે પાછા આવતી ઋતુમાં વાવણીના કામમાં આવે છે. એ પ્રમાણે વારંવાર, 'પુનરપિ જનનમ, પુનરપિ મરણમ, પુનરપિ જનનીજઠરે શયનમ,' પેરે થયા જ કરે છે! ઉત્પન્ન થઇ થઇને-નાશ પામ છે-જીવે છે ને મરે છે, એવા એ અજ પેદા કરનાર ખેડુતની ખેતીના ઇતિહાસ છે. એના જેવી જ એક ખીજી માટી ખેતી છે, જે નિરંતર થયા જ કરે છે, વવાય છે, ઉગે છે, વધે છે, ફાલે છે, ફૂલે છે, કરમાય છે, સૂકાય છે, કપાય છે, નાશ થાય છે, એવું અવિદારહિત જેય જુએ છે–અને વિદારહિતને તેમાં શાક માહ પણ થાય છે. સંસાર-રૂપ આ ખેતી છે; તેમાં વાસના દેહરૂપ બીજ, માતારૂપ પ્રકૃતિ કે પૃથ્વીમાં રાપાય છે; તેમાંથી જન્મવાસ્ત્વે ઊગે છે ને સ્તનપાન લાજ-નાદિરૂપ વૃષ્ટિથી વૃદ્ધિ પામે છે. તેમાં આળકાપર આવતા શીતળા, ચારી, ઉટાંટિયાં ઇત્યાદિ રાગાસ્ત્રપ હળસાંણી, ગાંપ કે દંવાળવહે તે હળાય છે-તે વેળા હળાતા કેટલાક આળકરૂપ છાડવાના નાશ પણ થઈ જાય છે, પણ તેઓમાંથી ખચેલા આગળ વધી પરણીને સંસાર (ગૃહસ્થાશ્રમ) માંડવારુપે નીંઘલે છે, કૃળે છે અને પાકેલાં છાડવાની જેમ કાપણી કરવામાં આવે છે, તેમ એ મનુષ્યરૂપ છેાડવા પણ અવસ્થા પહોંચવાસ્ત્ય કાપણીના સમય આવી પહોંચવાથી, અનેક રાગાદિક દાવ રડાંવડે કપાઇને નાશ પામે છે. થયું. એ ગયા, અને પછવાડે એમની મજારુપ રહેલાં ફળાથી પાછી નવી ખેતી થાય છે, હપજે છે ને નાશ થાય છે. એ નિત્યના ક્રમ છે. આ મારા પુત્ર, આ મારુ આણું કુટુંખ, વમે, હું ને પ્રાણીમાત્ર એ સંસાર ખેતીના છોડ છિયે, માટે કાળરુપ

ખેડુત એકવાર અવશ્ય આપણી કાપણી કરશે જ, તો પછી તેમાં કાને માટે કાેં ખેદ કરવાના રહ્યો છે? કાેંઇ વહેલું તો કાંઇ માંડું પણ કાળના દાતરડાંના લાેગ થશે જ. આ વિશ્વમાં રહેલા પ્રાણી ને પદાર્થો, તે કૃષિકાર આનંદઘન આત્માથી પળાય છે, ઉત્પન્ન થાય છે, ઉત્પન્ન થયા પછી તે આનંદઘન આત્માથી જ આ સ્થિતિને પામે છે, એટલે સંસારદ્ભપ ખેતીનાં કૃળાના લાલ લેઈ, તેમાં વિચરે છે, અને અંતે આનંદસ્વદ્ભપ શ્રીમહેશ્વર—પરમાતમા, પર્ણદ્ધમાં લય પામે છે; અર્થાત્ એ પરમાત્માની કાપણીમાં કપાઈ પણ જાય છે. ત્યારે જેણે પાળ્યું, પાય્યું, લહું, તેણે જ કાઢી નાંખ્યું, તેમાં શાક શાને વાસ્તે કરવા જેવા ક્ષિણુંક સુખાના તેઓની જીલે જખરા સ્વાદ લાગ્યો છે, અને તેથી ક્વાના દેડકા પેઠે, ક્ષિણુંક વિષયસુખસ્વાદમાં આસક્તિ થવાથી સર્વ સુખનું ધામ, એ જગને જ માને છે અને તેથી તેના નાશથી મોહવશ થઈ શાક કરે છે. એ શું, હે જગમાહિત! તમાને કૌતુક લરેલું જણાતું નથી?"

#### જગત્ ઘટમાળા

એ સાંભળી ચાગીરાજ સંતાષ પામી, તેના યુત્રનું કુશળ જણાવીને ત્યાંથી માહિજિતની માતા પાસે ગયા; અને તેને પણ એ જ પ્રમાણે માઠા સમાચાર કહ્યા, ત્યારે તેણે સત્કાર કરીને વિનયથી કહ્યું; "હે ચાગીન્દ્ર!' આપે એમાં નવલ શું કહ્યું? આપ જાણતા જ હશા-આપે જોયું જ હશે. એમાં નવલ શું કહ્યું? આપ જાણતા જ હશા-આપે જોયું જ હશે. કે, ક્વામાંથી પાણી કાઢવાની ઘટમાળ, જેને રેંટ કહે છે, તે કેવી છે? કરતા માટા રેંટ ઉપર સેંકંડા માટીના ઘડાઓની (અથવા લાટ-કાઓની) મળા પહેરાવેલી હાય છે, તે ચક્રની ગતિથી કરે છે. ક્વાનાં પાણી સુધી પહોચેલી તે માળા કરે છે, ત્યારે એક આજીથી તેમાં ગાઠ-વેલા ઘડા ઊધે રહો કે નીચે ઉતરે છે, તે પાણીમાં જઈ ત્યાં ભરાઈને બીજી આજીથી સુલટે રહોં કે ઉપર આવી ખાલી થાય છે; અને તે વળી પાછા ઊંધે મુખે નીચે ઉતરી ભરાઈ આવીને યુનઃ ખાલી થાય છે. આવા ક્રમ સતત ચાલુ જ હાય છે. નીચે જાય છે, હપર આવે છે, ભરાય છે, ઠલવાય છે, એવા એના ક્રમ પ્રમાણે ભરનિકળ થયા જ કરે, એમાં જેમ આશ્ચર્ય નથી, તેમ જ આ જગત્ પણ એક ઘટમાળા છે. તેમા પ્રાણીઓની વારંવાર એક દેહમાંથી બીજા દેહમાં અવતરવા મરવારૂપ ભરનિકળ થયા જ કરે છે. સ્ત્રીઓ સગર્ભા થાય છે, પ્રસવે છે, વળી

ગર્ભિણી થાય છે તથા પ્રસને છે. પછી પ્રસૂત થયલું આળક જીવા કે મરા, તે તેના પ્રારખ્ધાધીન છે, પણ ભરનિકળ થયા કરે છે. એક ઝીશા કીટથી બ્રહ્મદેવ પર્યંત સર્વ પ્રાણી, એ આખું જગત, એ નિયમ પ્રમાણે અવતરે છે અને મરે છે, તા પછી તેમાં (જગતમાં) તા તમે હું ને મારા પુત્ર ઇત્યાદિ સર્વે આવી ગયાં ક્વામાંથી પાણીવહે ભરાઇને ઉપર આવતા ઘટમાળમાંના ઘડા, તેના ચક્ર ઉપર આવે, એટલે અવશ્ય ખાલી તા થવાના જ. તે પ્રમાણે આ જગદ્દસ્ય ઘટમાળાના (પ્રાણીસ્પ) ઘડા પણ, તેના (કાળરૂપ) ચક્ક ઉપર આવે (આયુષ્ય પૂરું થઈ રહે) એટલે ખાલી થાય જ-મરણ પામે, તેમાં જ્ઞાનીને આશ્વર્ય શું છે? મહા-રાજ! આપની સર્વની એ જ ગતિ છે; પણ એ ઘટમાળામાંના કાઈ ઘડાની માળા સાથે ખાંધવાની દાેરી કદાચ તૃટી કે છૂટી જાય તાે તે ઘડા, માળામાંથી ૮૫ લઇને છૂટા પડી, અગાધ જળમાં-વિશે નિમગ્ન થાય છે; અને પુનઃ તેને ભરનિકળ થવાના વારા-ફેરા આવતા નથી; તેમ જ આ જગત્ ઘટમાળામાંના જે ઘડાની (જે પ્રાણીની) ભવવાસનારૂપ દારી તૂરી જાય છે, તે ઘડા (પ્રાણી), પરમાનદરૂપ મહા અગાધ જળમાં નિમા થઇને સદાનું સુખ લાગવે છે-એ જ મુક્ત જીવ છે, અને તે લવવાસનારુપ દોરી જર્ણ થઇને આપાેઆપ તૂટી જવાના સૌથી સુગમ ઉપાય એ જ કે, શ્રીહરિના ચરણના અનન્ય આશ્રય કરવા. હે ચાેગી-રાજ! આપણે આટલું જાણવા છતા, તે ભરનિકળના નિત્યના દુ ખમાથી છૂટવાના ઉપાય સાધવા મૂકીને, તેમાંના ભરાતાં ઠલવાતાઓની મિથ્યા ચિંતા ક્યાં સુધી કરીએ? આપ પ્રભુને ભજી-વાસના વજો ને સારચાહી ેથાએા, એટલે આપને પણ જે માટે ખેદ થાય છે, તે મટી જશે."

भर्ष से डेवण रूपांतर छे

આવું ઉત્તર સાંભળી, વિસ્મય થઈ ગયેલા યાગીરાજ માહજિતની કુશળતા જણાવી, ત્યાંથી માહજિતના એક અતિ પિય મિત્ર પાસે ગયા. તે મિત્ર તે યાગીના મુખથી માહજિતના મરણુસમાચાર સાંભળતાં બાલ્યા; "અહા ! શું મારા મિત્ર મળ્યા વગર મને મૂકીને જ ચાલ્યા ગયા? હશે, એમાં તે પરતંત્ર હતા, માટે તેના દાષ નથી. પણ તે ત્યાં મારી વાટ જોશે; અને હું પણ થાડા સમયમાં તેને જઈ મળીશ " એ સાંભળી યાગી બાલ્યા; "એ તમે શું બાલ્યા? (જાણી જોઇને જ) એ હવે ક્યાં હશે કે તમને મળશે? તે તેન મરણ પામ્યા-તેના આત્મા દેહ તજીને ચાલ્યા; ''આપ યાગી છાં! હવે તેને મળવાની શી આશા" માહજિતના મિત્ર બાલ્યા; ''આપ યાગી છતાં

થવા, તેને જ અત્ર મરણ માનવામાં આવે છે. પરંતુ અંતે સમૃળા નાશ થવા, એમ માનવું, એ સંસારીજનની અંધતસ્ત્ર તે અવિદ્યાના પ્રતાપ છે! દેહમાં અદશ્યપણે વ્યાપી રહેલા આતમા અમર, અવિનાશી છે, તેનું મૃત્યુ થાય છે ખરું? અને પંચતત્ત્વનું અવિ નાશીપણું અજ્ઞાનતા વગર સત્ય કેમ મનાવી શકાશે? વાસ્તર્વિક જેતાં આ જગતમાંની કશી વસ્તુના નાશ થતા જ નથી. કેવળ રૂપાંતર કે સ્થાનાંતર જ થાય છે. પણ તે અજ્ઞાનદૃષ્ટિવડે જણાતું ન હાવાથી, નાશસ્ત્રપે એાળખવામાં આવે છે; છતાં એ સત્ય નથી. આપણ ઢાળેલું અથવા વરસાદથી પૃથ્વીપર પડેલું પાણી સુકાઇ જાય છે, ત્યારે તેના નાશ થઈ ગયા, એમ કહીએ તાે તે અસત્ય નથી ? તે જેમ મિશ્યા ભાસમાન છે, તેમ જ મૃત્યુ પણ છે. એ પાણી તાે ઘણી ઝીણી-નરી આં ખે ન દેખાય તેલુ વરાળરૂપ થઇને સુર્યના તાપથી આકાશમાં-મેલ-મંડળમાં જઈ રહે છે; તે પાછું સમય આવ્યે વૃષ્ટિસ્પે વાદળા થઈ યુચ્વી પર પડે છે. તે જ પ્રમાણે જગતમાંની પ્રત્યેક વસ્તુનું રૂપાંતર જ થાય છે, પણ નાશ થતા નથી. જેમ એ સર્વ વસ્તુ રૂપાંતરને અધીન છે, તેમ મારા મિત્રે પણ આ માંસાદિકના બનેલા મલમય દેહને ત્યજી દર્ધ, તેની રુડી કરણી પ્રમાણે કાઈ ઉત્તમ તેજસ્વી દેહ ધર્યો હશે, અને/ તે પવિત્ર સ્વર્ગીય ભૂમિમાં સુખેથી વસી, મારુ કલ્યાણુ ઇચ્છતા હશે, માટે હે ચાેગીરાજ! આ સંસારમાં મરવું ને અવતરવું, એ માત્ર જીવન क्ष्यांतर क छे. क्रेम मनुष्य छर्षु थयेदा वस्त्राना त्याग ४रीने धीकां નવાં પહેર છે, તેમ આત્મા એક જીઈ શરીરનાે ત્યાગ કરીને બીનું નવું શરીર ધારસ કરે છે; એને જ લાકા મરસ તથા જન્મ કહે છે. પસ આત્મા તા કહી મરતા જ નથી. તે તા પરમ સુખરૂપ છે. સચ્ચિદાનંદ છે, અલેલ છે, અચ્છેલ છે, સર્વથા તે અવિનાશી છે. સૂર્યમડળમાં પ્રકાશ ને જળમાં શીતળતા, એ જેમ તેનામા સ્વાભાવિકપણે રહેલાં છે, તેમ જ આત્માના પણ નિત્ય નિર્મળ સચ્ચિદાનંદ સ્વભાવ છે. તેને મરવા જીવવાનું શું હાય માટે હે ચાેગિન્! મારા પ્રિયમિત્રે આપના ઠહેવા

ગર્ભિણી થાય છે તથા પ્રસવેવથી બંધાયલા દેહના ત્યાગ કર્યો હશે, તા તે પરલાક મરા, તે તેના પ્રારખ્ધાધીનને રહેશે; અને હું જઇશ ત્યારે તે મને મળશે જ." કીડથી ખુદ્દાદેવ પર્યંત સર્

અવતરે છે અને મરે દે ચાેગીએ માહજિતના આખા કુટુંબની ઘણી ચુક્તિપૂર્વક મારા યુત્ર ઇત્યાદિ સંત્રેતાં, તેના માઢા સમાચારથી, કિંવા અનેક પ્રકારના માહ-આવતાં ઘટમાળમાં પણ કાઈ મનુષ્ય શાકાવિષ્ટ કે માહગ્રસ્ત થયું નહિ, તેથી તા ધવાના જ ત્રંધ પામી, તે સર્વને માહજિતની કુશળતા જણાવીને, ચાગ-પણ, તેનઃહ એક ક્ષણમાત્રમાં ત્યાંથી સ્વાશ્રમ પ્રત્યે આવી પહોંચ્યા. ત્યાં <sup>એ</sup> રાજકુમાર માહજિત્ તેમની વાટ જેતા બેઠા હતા. તેને જેતાં જ એકદમ ર 'શ્વાસ ભરાઇ ગયેલાની પેંઠે ચાેગીરાજ બાલ્યા; "અરે રાજપુત્ર ! ગજબ થઇ ગયા! રે! સત્યાનાશ વળી ગયું! તું તાે અહીં નિરાંતે એઠા છે, પણ તારે ઘેર તા કચ્ચરઘાણ વળી ગયા ! રે! આખા નિલા બેઠા રહ્યો ! હર હર! લાકા દાહાદાહ કરી રહ્યાં છે, અને જે ખચ્યાં તે છેક આ વનમાં નાશી આવ્યાં છે! તેઓ કેવળ નિરાધાર અને વસરહિત થઈ રહેલાં છે. કહે છે કે, "કાેબુ જાણે શાેએ ઇશ્વરી કાેપ થયાે, કે અચાનક મહા અસિ ગ્રક્ટ થયા, અને તેમા આખું નગર, સર્વ પ્રજા, રાજમ**દિર** અને રાજા રાણી આદિ આપું રાજકુટુંખ ખળીને ભસ્મ થઇ ગયું છે. હુજી માેટી ખીહીક રહે છે કે. એ વૃદ્ધિ પામેલા નાશકારક અગ્નિ આખા નગરને દહન કરીને રખેને આ વનના પણ લક્ષ કરવાને આવી પહોચે. હર હર! એ કેવી અવદશા! કેટલું દુઃખ! તે મહાઅગ્નિમાં બળવા તેઓને કેટલા માટા સંતાપ થયા હશે? તે સો કરતાં પણ મને તારા બહુ ખેદ થાય છે. તું એકલવાયા થઈ રહ્યો! તું અકુટુંખી થયા! તારાં માતા, પિતા, સ્ત્રી, યુંત્ર, બહેન, ભાઈ, આમ અને ધનાદિક સર્વ નાશ પામ્યાં. ક્ષણમાં તારી સર્વ દિશાઓ શ્નેય થઈ ગઈ! શી પ્રારબ્ધગતિ!" આટલું કહી ચાગી ખહુ હિંદ્વાસી ભરેલે મુખે ઉત્તા રહ્યા, ત્યારે એમના મુખના મહા ખેદકારક સમાચોર સાંભળવા છતાં પણ જેને કરોા પણ શાક માહ કે આશ્ચર્ય થયું જ નથી, એવા રાજપુત્ર માહજિત્, પરમશાંતપણે બાલ્યા -

'ચાગીરાજ, આટલા બધા ઉત્પાત આપ મિશ્યા કરા છા. એમાં આશ્ચર્યકારક બનાવ તમાને કિયા જણાય છે, કે જેને અર્થે આપ શાક કરા છા? આ ખેદ શા? આ માહ શા? આ ભ્રમ શા? કાને અર્થે તમે આટલી અધી ચિંતા કરા છા? મારી ચિંતા મને નથી, અને તમે આટલા બધા કેમ ઉદાસ થઈ ગયા છા? તેઓના નાશ થયો, એમા

શી નવાઇની કે નહિ અનવા જેવી વાત છે, કે તમે વિસ્મય અને ચિંતા તુર થાંએા છા ? આપ મહાત્મા અને ચાેગમાર્ગાવલંબી છતાં, આ સંસા રચક્કીથી અજાર્યા છા, એ જ આશ્ચર્ય છે! પ્રથમ એક લોકિક વાર્તા આ પને કહું છું, તે પર વિચાર કરી જુએા અને પછી ખેદ કરા.

પૂર્વે એક નગરમાં કાેઈ મહાત્મા હરિનામસ્મરણ કરતા કરત નિઃસ્પૃહીપણ વિચરતા હતા. એવામાં એક શેરીમાંથી થઈ કાઈ માહા ક્ષામાં તે જઈ ચહ્યા. ત્યાં એક ઘરમાંથી તેમને ઘરરર ઘરરર એવે કંઈ શખ્દ સંભળાયા. એ શું થાય છે, તે જાણવાને માટે પાતે કાન ધરી ઉજ્ઞા રહ્યા તા તેમને માલમ પડ્યું કે, પાસેના ઘરમાં એક ર્જા એક ટર્સ ઘંટી કેરવી રહી હતી, તેના એ શખ્દ હતા. તે સ્ત્રી પાતાની ડાખી જમણી અંને ખાજી, ઘઉથી ભરેલા દાેડિયાં\* મૂકીને દળતી હતી. જ્યારે તે જમણાં હાથથી ફેરવતાં થાકે ત્યારે ડાખાથી, અને ડાખા હાથથી થાકે ત્યારે જમણાથી સપાટાળંધ ઘંટી ફેરવી જ જતી હતી; અને જે હાથ છૂટા રહે, તેવક તે દિશામાં પહેલાં દાહિયાંમાંથી ઘઉં લઈ, ઘંટીમાં એારી જ જતી હતી. આવું જોઈ તે સંત મહાત્મા એકદમ ઉદાસ થઈ ગયા, અને માટેથી રુદન કરવા લાગ્યા. તેમને માર્ગ વચ્ચે રહતા નેઈ, જતા આવતા સેંકડા લાકા આશ્ચર્ય પામી ત્યાં એકઠાં થઇ ગયા અને તેને રહવાનું કારણ પૂછવા લાગ્યા, પણ તે કેમે કરતાં રહતા રહેજ નહિ, તેમ કાઇને ઉત્તર પણ દે નહિ. તે જોઈ લાકાને વધારે આશ્ચર્ય લાગ્યું. ચામેરથી આ ચાગીને જેવા સારુ હજારા મનુષ્ય એકઠાં થઈ ગયાં. પ્રત્યેક તેની સામે આવી આવીને પૃછે કે, આપને શું દુઃખ છે, જે આપ આટકું રુદન કરાે છાે ? યણ તેનું ઉત્તર દીધા વિના પાતે રહ્યા જ કરે. આમ કરતાં કેટલીકવાર થઇ ગઈ, તેવામાં એફર્ક દંડ-ધારી ચતુર્થાશ્રમી† શ્રીમન્નારાયણ નારાયણ, નારાયણ! એુંબ્રે ધ્વનિ કરતા ત્યાં આવી ચહ્યા. હજારા લાકાની ઠઠમાં થઇને ત્રેચિંગ તે સંત મહાત્માની પાસે આવી ઉભા, અને તેમના રહવાનું ઠારણ પૃછવા લાગ્યા. જેમ કાઈ રડતાં બાળકને છાતું રાખવાને સેંકડા સ્ત્રીર્ગેંગ અનેક ઉપાય કરે, છતાં કંઈ વળે નહિ; પણ જયારે તેના મનાભાવ/ને જાણનારી તેની માતા આવીને તેને ખાળામાં લે અને સ્તનપાન કરાવે, ત્યારે લાગહું જ

<sup>\*</sup> વાસની અનાવેલી તપેલાના આકારની ટાપલી

<sup>†</sup> છેલા આશ્રમે એટલે બ્રહ્મચર્ય, ગહસ્ય અને વાનપ્રસ્થ એ ત્રણે અવસ્યાએ! અનુભવીને ચાયા સન્યસ્ત અવસ્યાને પ્રાપ્ત થયેલા સંન્યાસી.

તે છાનું રહી જાય છે, તેવી જ રીતે એ મહાનુભાવ દંડી સ્વામીને જોતાં જ, તે છે હાથ જોડી નમન કર્યું, અને તુરત છાના રહી જઈ, પાતાના રડવાનું કારણુ જણાવ્યું. તે ખાલ્યા; 'મહારાજ, આ હજારા લોકા ઉભા છે; પણુ તેમાં હું મારી વાત કાને કહું? મારી વાતને સમજી શકે એવું આમાં કાઈ નથી. કહું તા મારુ કહેલું વૃથા જાય; પણુ જયારે આપ સર્વ રહસ્યના જ્ઞાતા પ્રાપ્ત થયા છા, ત્યારે હું કહીશ. કૃપાનાથ! પેલી ખાઈ કયારની ઘઉં દળે છે, તેની નાશકારક કિયા જાઈ મને તેના જેવી જ પેલી માટી ઘટીની મહાવિનાશકારક કિયા સાંભરી આવે છે; અને તેની અંદર કચડાઈ પીસાઈ જતાં પ્રાણીઓ પર અતિશય કરણા છૂટવાથી મને શાક થવાથી રડવું આવે છે.'

આવું સાંભળતાં જ દંડી સ્વામીએ તે સંતને અતિશય ધન્યવાદ આપી હુદય સાથે ચાંપ્યા; અને ઉલેલા લાકા પ્રત્યે માટે સાદે કહ્યુ; 'અરે લાકા! આ સંત મહાત્માની માટાઇનાં હું શાં શા વખાણ કરુ? અહા! શું એમનું દયાળ હૃદય! શી એમની પરાપકાર ખુદ્ધિ! અહા! આવા મહાત્માઓ નિરંતર જગતના કલ્યાણુ માટે જ જીવિત ધારણ કરે છે! આપણા સર્વના ઉપર તેમના કેટલા માટા ઉપકાર થયા છે, અને કેવા અમૂલ્ય ઉપદેશ તેમણે આપણને કર્યો છે!! એક વિચિત્ર-વિપરીત ક્રિયા એઇને તેમને રડવું આવે છે. એ વિપરીત ક્રિયા તે પેલી સ્ત્રી કંઈક દળે છે તે જ છે. લોકિક પ્રકારે એતાં તા તેમાં આપણને કશું આશ્વિધકારક વા હૃદયદ્રાવક દેખારો નહિ; પણ તેનું અવલોકન કર-વામાં આપણે કિંચિત પરમાર્થણહિ વાપરવી જોઇએ. ઘંટીની ક્રિયા તા આ સર્વેમાંના કાઇથી અજાણી નથી, પણ એ ઘટી સજ્ઞાન ને અજ્ઞાન દિષ્ટિવાળા જનાને ઉદાહરણુરૂપ છે. જેમ કાઈ મનુષ્યને આળખવા માટે તેનું આખેહુળ ચિત્ર આળખેલું હાય છે, તેમ આ ઘટીના જેવી જ ખરી નાશકારક વિચિત્ર ઘટી તા એક ખીજીજ છે. એ ઘણી માટી છે; એની કિયાએ માટી-મહાભયંકર છે. આ કૃત્રિમ ઘટીમાં જેટલાં વાનાં-સાધના-પદાર્થો જોઇએ, તેટલા જ તે ઘંટીમાં છે, પણ તે ખહુ વિચિત્ર પ્રકારનાં છે. પ્રથમ ઘંટીમાં નીચહું ને ઉપદ્યું એવાં છે પત્થ-રના પડ છે, તેને ઠામે એ મહાચક્કીમાં દેશ તથા કાળનાં બનેલા બે પડ છે.\* જગત્ ઘંટીના નીચલા પડ ઉપર ઉપલું પડ જે આધારે ફરે છે તે

<sup>\*</sup> દેશ તે પૃથ્વા અને કાળ તે સમય કિંવા સમયને દેખાડનારા–સમયનુ પ્રમાણ્ યતાવી આપનારા આકાશમાં કરતા સૂર્યાદિક મડળા.

ખીલડાં ત્રપે, આ જગતને ધારણ કરનાર ઈશ્વર પાતે રહેલા છે. કાળન વિભાગ જે રાત્રિ અને દિવસ, એ રૂપે તે ઘંડીના ગાળા છે અને અંને સંધ્યાએ જ્ય તે ગાળામાં આડી રહેલી માંકડી, જે ઈશ્વરજ્ય ખીલડા ઉપર લરાઇને કુરે છે, તે છે. તે ઈશ્વરી સત્તારુપ જખરા હાથા એ ઘંડીને છે, અને તેને ઝાલીને એકીટસે ઘંટી ફેરવનારી સ્ત્રી, તે આ જગતના ક્ષય કરનારી મૃત્યુદેવતા છે. તે પાતાની ખેતે ખાજુઓ પડેલાં ભવરૂપ ભાજ-નમાં ધ ભરેલાં જગતમાંનાં સર્વ પ્રાણી આજ્ઞને અજાને, સુઠ્ઠીએ સુઠ્ઠીએ લઇને પેલા ગાળામાં ચારે છે. કહા ભાઇચા, એવી રીતે કરતી ઘંડીમાં આરા-યલા (પ્રાણીઓરુતપ) અન્નની શી દશા ? કચ્ચરઘાણુ ! પીલાઇને લાટ! સમૂળા નાશ! એ વિના બીજું શું જેવામાં આવે છે? એ પ્રમાણે એ સંસારહ્મ મહાચક્કી નિરંતર કર્યા જ કરે છે. તેને ફેરવનારી મૃત્યુદેવતા ક્ષણભર વિસામા લેતા નથી. ક્ષણેક્ષણ આ જગતમાંનાં અનેક પ્રાણીઓ તેમાં એ રાયાં જાય છે. અને કચ્ચરઘાળ થયાં જાય છે. અહેા! આ ક્રિયા કેટલી ત્રાસદાયક અને ભયંકર છે! આ ક્રિયા, ઘણી સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી પરમાર્થ ખુદ્ધિવાળા તથા સર્વ પ્રાણીઓના હિતેચ્છુ એવા મહાત્માઓ પ્રત્યક્ષ ન્યૂએ છે, તેથી તેઓના કરુણાળ હૃદયામાં, કૂપમંડૂકની પેઠે જેઓ વિષયી જગત જ સર્વ સુખનું ઠામ છે, એવું માની બેઠેલા છે તેઓ માટે, ખહુ દયા ઉપજે છે, એદ થાય છે; અને જયારે એ વાત તેઓ કાઇને જણાવી શકતા નથી, વા જણાવવા છતાં કાેઈ સાંભળતું નથી, ત્યારે તેઓને માટું દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે; અને તેથી તેઓ પાતાનું હુદય ખાલી કરવા માટે રડી પઉ છે; કિંવા મૌન ધારણ કરીને એકાંતરથળ પ્રત્યે જઈ વસે છે. આ સંત મહાત્માને પણ એ સંબધે આપણા ઉપર અપાર દયા આવવાથી રહવું આવ્યું છે. તેએ કહે છે કે, 'અરે! આ સર્વ-પ્રાણીઓ કેમ અજ્ઞાનસાગરમાં ડૂબે છે? આ કાળસ્પ ઘંટીના ગાળામાં એારાયા છતાં તેએા કેમ ખચવાના ઉપાય શાધતા નથી ? શં તેઓ સસારચદ્ધીનું પરાક્રમ જેવા છતાં એધ છે? રે! રે! આવા અગ્રા-નમાં ડૂખી જઇને છેવટે આ જીવ નાશજ પામશે ?'

એટલું કહી કરી તે દંડીસ્વામી બાલ્યા; 'રે મનુષ્ય પ્રાણીઓ! આ અમૂલ્ય ઉપદેશ છે. એ સંસારચક્કીના ગાળામાં આ લાકનાં સર્વ પ્રાણીએ! સાથે, તમે, હું અને એ મહાત્માદિ સર્વે એારાઇ ચૂકાયા છિયે. એ ચક્કી ઘણા સપાટાથી કરે છે. તેમાં એા કચડાયા! એા દખાઈ ગયા! એા

<sup>\*</sup> સસારરુપી વાસણમા.

નાશ પામ્યા! એમ ચિંતાજવાળામાં આપણે પહેલા છિયે. તેથી ચેતા! ચેતા ! ચેતાય તેટલું ચેતા ! અચવાના ઉપાય કરા ! આળસ મૂકી ઘો ! ઉતાવળા નિર્ભયસ્થાન શાધા. નિર્ભયસ્થાન કયાં છે? એમ જિજ્ઞાસા ચાય, તાે તેને માટે આ સંત મહાત્મા પુનઃ પુનઃ આપણને આ ઘંટીનું જ ઉદાહરણ લેવાનું સૂચવે છે. અંદર આવેલા સઘળા કર્ણના કચ્ચરઘાણ કરી નાંખનારી ઘંટીની એવી નાશકારક ક્રિયામાં પણ એક ળીજે ચમત્કાર નેવામાં આવે છે. જૂઓ, જૂઓ, પેલી સ્ત્રી હવે દળી રહી, તેણે લાેટ સાફ કરવાને ઘંટી ઉફરી કરી છે. જુએા, એા અજ્ઞાની જીવા, જુએા! એા માયામાં લપટાયલાએા, છતી આંખે અધ થયેલાએા, ક્ષણભર તમારાં ચક્કુ ખાલી જૂઓ! તે ઘટીના પેલા ખીલડાની આસપાસ સેંકડા દાણા આખા અણીશુદ્ધ એકઠા થઈ રહેલા છે, જેઓને, ઘંટી એટલીવારથી જોરલેર કરવા છતાં વ્યથા થઈ નથી, નાશ થયા નથી, મૃત્યુ થયું નથી, ખવ્યા છે! તેનું કારણ એ કે, તેઓએ ખીલડાના આશ્રય કરેલા હાવાથી ઘટીનું ચકુ તેઓને કચરી શક્યું નથી. હે મનુષ્યા ! એ પામર જીવા! આ સંસારચક્કીના ખીલડારૂપે કેાણ છે? પરપ્રદ્ય-પરમાત્મા-સચરાચર-વ્યાપી અવિનાશી પ્રભુ વિચારી જૂએા. તે મહાચછીના ગાળામાં એારાતા પ્રાાણીએારુપ કણામાંથી, જેએા એ પરણક્ષરુપ ખીલડાના આશ્રય કરે છે તે કચરાતા નથી; તેનું અવશ્ય રક્ષણ જ થાય છે. આ સંસારરૂપ ચાહીમાં આરાયલાઓને એ જ નિર્ભયસ્થાન છે. માટે હે પ્રાણીઓ! કાળના મુખમાંથી ખત્રવું હાય, આત્માનુ કલ્યાણ કરવું હાય, તા સર્વના નિયંતા પરમાત્માના આશ્રય કરા, તેનુ જ સ્મરણ કરા, તેના જ ખાંધેલા કલ્યાણુકારક નિયમાનું સેવન કરો; તેના જ ભક્ત થાએા; અને તેના ભકતાના જ સંગ કરા. જો તમે પાતાનું તન, મન, ધન તે પરમાત્માને જ અપીં, સર્વ રીતે તેના જ થઇને રહેશા તા તમને પ્રદ્મના સાક્ષાત્કાર થશે અને તે બ્રહ્મની કૃપા થશે તેા પણ કાળનાે ભય નથી. શ્રુતિ કહે के के:-आनंदं ब्रह्मणो विद्वात्र विभेति कदाचन ॥ की परण्रह्मना व्यानंदस्य-સ્પને જાણે છે તે કાઈ દિવસ ડરતા નથી અને તેજ ખચ્ચા, તેજ જીવ્યા, તેના જ માક્ષ થયા જાણા,' એટલું કહી સદ્દશુરુદેવના જયધ્વનિ સાથે તે ખંને મહાત્માઓ ત્યાં આગળથી ચાલતા થયા; અને તે સર્વ લાકા તેમના એ સદુપદેશથી પરમ કલ્યાણને પાસ્યા."

<sup>\*</sup> ઘંઠીના પડને ઉચું કરવુ.

રાજપુત્ર માહજિત્ કહે છે; "હ યાગીરાજ! એ મારું સઘળું કુટુંખ, રાજસભા, પ્રજાજના, હું ને તમે, એમ સર્વે એ કાળચક્રમાં—સંસારચદ્ધીના ગાળામાં એારાયલા છીએ, અને સર્વેને, સમય આવી પહોચતાં એકા-એકી જ (એકલું જ) ચાલ્યું જવાનું છે. એમાં જે હરિદ્ધ પ ખીલડાના આશ્રય કરશે તે જ નિર્ભય થશે. માટે આ જગતની સઘળી મિશ્યા લલુતા મૂકી દઇને, આપ ક્ષણ્વાર કંઇક ભગવચ્ચર્યા કરી, આપની સાથે થયેલા આ અલભ્ય સમાગમને સફળ કરા."

એટલું કહી રાજપુત્ર માહજિત છાના રહ્યો, ત્યારે તેના આવા નિર્મોહપણાથી અતિશય સંતુષ્ટ થયેલા તે ચાગી મહાત્માએ અતિ પ્રસ- ભતાથી તેને ઉપરા ઉપરી અનેક આશીર્વાદ આપ્યા; અને પાતે તેના કુટુંબની પણ પરીક્ષા લઈ આવ્યા હતા તે વાત કહેવા સાથે તે સર્વે પરમ કુશળ છે, એમ જણાવીને, તેઓને બહુ ખહુ ધન્યવાદ આપવા લાગ્યા. પછી તે રાજપુત્ર તેમને વંદન કરીને પાતાના નગરપ્રતિ ચાલ્યા ગયા."

ખડુક વામદેવના મુખથી માહજિત કુટુંખના આવા લાંબા અને ચમત્કારી ઇતિહાસ સાંભળી, તેમના પિતા, રાજા વરેપ્સ અને આખી સભાના સર્વે જના ચકિત થઇ ગયા. પછી ખડુકે કહ્યું; "પિતાજ! એવી રીતે આખું કુટુંખનું કુટુંખ માહજિત્ હાય છે, તા તેની સંગતિમાં રહેનાર મનુષ્યને માહ શાના થાય ?"





## નવમ બિન્દુ સત્સંગમાહાત્મ્ય

·Sherrore

यदि संतं सेविति ययसंतं तपस्विनं यदि ना स्तेनमेव। वासो यथा रंगवशं प्रयाति तथा स तेयां वशमभ्युपैति॥

महाभारत

અર્થ-જેમ વસ્ત્ર રગના સગમાં રંગને અધીન થાય છે, તેમ મનુષ્ય તે સત્પુરુષની સેવા કરે છે, તો તે સત્પુરુષ જેવા થાય છે; તો દુર્જનની સેવા કરે છે તો તેના જેવા થાય છે, તપસ્વીની સેવા કરે છે તો તપસ્વીને અધીન થાય છે, અથવા તે તે ચારની સેવા કરે છે તો ચારને અધીન થાય છે.

ୣଽ୲ଡ଼୴ୠ୲ଡ଼୴ୠ୲ଡ଼**୕** 

હું દ્વા હાલર માહિજત્ સલા જેવી તે સલા શાંત થઈ રહી. વામદેવ-કાલ કેલું, તે તેઓને સૂઝ્યું નહિ, પહા એટલામાં તેમને સ્મરણ થયું કે, "સત્સંગ સબનકા સાર," તે પરથી તેઓ બાલ્યા; "હે વત્સ! તારા જેવા માહેજત્ મહાત્માના સંગ હાય તા આ અવિદાથી પચેલા જવ પણ તેવા જ થાય. તારા આટલા થાડા સમાગમથી પણ આ સર્વ શ્રાતા-આનાં અગ્રાન પડળ સમૂળાં ખસી ગયાં છે, તા પછી નિરંતર સમાગમ થવાથી શું અવશેષ રહે ? સત્સમાગમનું માહાત્મ્ય ઘણુ માં છું છે; સત્ય-રુષના સમાગમ થવાથી જીવનાં સર્વ પાપ સમૂળાં વિનાશને પામે છે, સર્વ દુ:ખના નાશ થાય છે અને અખંડ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. પૂર્વ એકવાર સર્વ પ્રદ્માર્થિઓ, દેવર્ષિઓ, મહાત્મા સંત પુરુષા અને દેવાદિકાએ એક્ત્ર થઈ એક તુલા રેપી; અને તેમાં સત્સંગાદિક સાર વસ્તુઓની તુલના કરવા માંડી. એક તુલામાં સત્સમાગમનું એક જ સુખ મૂક્યું, અને ખીજી તુલામાં ખીજાં એટલે આ મૃત્યુલેકનાં સર્વ સુખ મૂક્યું, પણ

<sup>\* 71791.</sup> 

સત્સંગ સુખવાળું ત્રાજવું લગારે ઉંચું થયું નહિ. તે તે તે તે તેની સામેના ત્રાજવામાં મૃત્યુલાકના ઉપરાંત સ્વર્ગલાકનાં પણ સઘળાં સુખ મૂકી દીધાં; છતાં પણ રંચમાત્ર સત્સંગનું ત્રાજવું ઉપક્યું નહિ; ત્યારે વિશેષમાં પરમ દુર્લભ એવું અપવર્ગનું માેક્ષનું સુખ પણ તે સુખા લેળું મૂક્યું; છતાં તે સર્વ સુખા મળીને પણ સત્સંગના સુખની ખરાખર થયાં નહિ. તે જોઈ દેવ, ઋષિ આદિ સા કાઈ માેટા આશ્ચર્ય સાથે સત્સમાગમની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. માટે હે પુત્ર! સત્સંગના આવા પ્રભાવ છે, તે સત્સંગના અમને તું પણ લાભ આપ." એ સાંભળી રાજા વરેપ્સુ, તે વૃદ્ધ ઋષિને પ્રણામ કરીને ખાલ્યા; "હે ઋષિવર! કૃપાયુક્ત થઈ મતે સમજાવશા કે, સત્સંગ એટલા ખધા માટા છે, એનું શું કારણ ?" ત્યારે ઋષિ આ પ્રમાણે ખાલ્યા.

અટુકના પિતા બાલ્યા; "હ રાજન્! જેમ તને શંકા થઇ, તેવી જ શંકા તે તુલા થયા પછી, દેવધિ નારદને પણ થઇ હતી. સર્વ સુખા કરતાં સત્સંગસુખની તુલા ભારે થઈ, ત્યારે નારદ મનમાં ખહું વિસ્મય પામી, વીણાના નાદવહે હરિસ્મરણ કરતા કરતા વિષ્ણુલાક વિશે ગયા. ભગવાનના પરમભકત હાવાથી નારદ ઋષિને નિર્ભાધિત વિષ્ણુલાકમાં જવાના અધિકાર છે. નારદે ત્યાં જઈ, ભગવાનને દડવશમનપૂર્વક પ્રાર્થના કરીને, તેમને એ સત્સંગસુખની તુલા સંબંધી સર્વ વાત નિવેદન કરી અને પછી પૂછ્યું "હે કૃપાનાથ! હે જગિજાયંતા! સત્સમાગમનું એટલું બધું માહાત્મ્ય શી રીતે હશે?" ત્યારે વિષ્ણુ ભગવાન બાલ્યા; "હે દેવર્લિ! હે પ્રિયભકત નારદ! સત્સંગનું માહાત્મ્ય અપાર જ છે. એના મહિમા કાેણુ વર્લ્યુબી શકે એમ છે? સત્સંગ, એ પરમ સુખનું મૂળ છે; અને સર્વ સાધનાનું પણ સાધન છે. એનું માહાત્મ્ય જાણવાની જો તારે ઇચ્છા હાય તાે બૂલાકમાં હરિદ્વાર નામે તીર્થ ઉપર એક તપસ્વી બ્રાહ્મણ વસે છે, તેની પાસે જા. તે તને સત્સમાગમનું માહાત્મ્ય પ્રત્યક્ષ દર્શાવશે!"

સત્સંગમાહાત્મ્યથી ચકિત થયેલા નારદ તુરત ભૂલાેઠમાં આવ્યા અને ભગવાનના જણાવ્યા પ્રમાણે તે ણાદ્મણની આગળ ગયા. આ વેળા તે તાપસ અંત્યાવસ્થામાં હતા અને કાઈ હરિજનનાં દર્શનની માટી લાલસાથી પાતાના આત્માને ધારણ કરી રહ્યાં હતા. દેવાર્ષ નારદને પાતાની સન્મુખ આવી ઉલેલા જોતાંજ તે, "કલ્યાલ્! કલ્યાલુ! શ્રાહ્મી પ્રસ્મ કૃપા છે! આ વેળા મંત્ર આ હરિભકતત્ત્પ પરમ

સત્પુરુષનાં દર્શન થયાં!! અહેાં! હે ઋષિદેવ! પધારા, પધારા, મને પાવન કરા; મને કૃતકૃત્ય કરા, હું આપને પ્રણામ કરુ છું અને આ બૂલાેકને પણ કેલા પ્રણામ કરુ છું" એટલાં વાકયા બાલતાંની સાથે જ તે તાપસ અચેત થઈ ગયા; અને ક્ષણવારમાં આ અનિત્યદેહના ત્યાગ કરીને સત્ય લાેકમાં ચાલતા થયાે!!

નારદજ તા આવા વિલક્ષણ પ્રકાર નેઈ દિગ્મૃઢ જ અની ગયા અને શાચ કરવા લાગ્યા કે; "રામ! રામ! આ તા ઉલટું થયું! ભલા ભગવાને તા આ લલાડમાં પ્રદાંહત્યા ચોંટાડી સત્સંગનું માહાત્મ્ય જાણવું તા કારણે રહ્યું, પણ પ્રદાહત્યાનું આ પાપ કપાળે ચોંટયું!"

આમ विચारवमणमां पडेंबा नारहळ सत्वर विष्णु बाहमां જઈ, ભગવાન્ પ્રત્યે બનેલી વીતક વાત જણાવીને કહેવા લાગ્યા કે; "કૃપાનાથ! એ બ્રાહ્મણ તા મને જેતાં જ મરણ પામ્યા, એનું કારણ શું ? એ મડદું તે મને સત્સંગનું માહાત્મ્ય શું કહે ? એ તા અની તે બની, પણ હવે લલા આપ જ સત્સંગનું માહાત્મ્ય કેઢાે " ભગવાન્ બાલ્યાઃ "નારદ, ત્યાં જે ચમત્કાર ખન્યા, તે ઉપરથી તું સત્સગતુ માહાત્મ્ય સમજ્યા નિહિ, ત્યારે જા પાછા મૃત્યુલાક વિશે; ત્યાં યમુનાવટ ઉપર એક ગાયને રત્ન સરખા વાછડા અવતર્યો છે તે તને સત્સંગનું માહાત્મ્ય જણાવશે!" ભગવાનનાં આ રીતનાં વચન સાંભળતાં તુરતજ નારદજી વીષ્ટાના નાદ કરતા કરતા નિશાની પ્રમાણે, યમુના કિનારે, લગવાને જણાવેલી ગાય પાસે આવ્યા. તે ગાયને એક ઘણા સુંદર વત્સ ધાવી રહ્યો હતા. તે વાછડાને નારદે એાળખ્યા કે, ભગવાને જે કહ્યા હતા તે જ આ વત્સ. તે તુરતના જ જન્મેલા હતા. તેને એઇ નારદ છ વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'આ વત્સ તે મને કેવી રીતે સત્સગમાહાત્મ્ય કહેશે?' છતાં નાર-દજીએ પૂછ્યું "હે વત્સ! હે ધેનુપુત્ર! તું કુશલ તાે છે?" એવા પ્રશ્ન સાથે તેને કંઈક વિશેષ પૂછવા જાય છે, એટલામાં એક કોતક બન્યું. નારદને આવ્યા જાઇ, તે વત્સે તુરત પાતાનું ધાવવું છાડી દીધું અને ઋષિની તથા પાતાની કૃષ્ટિ એક થતાં જ પાતાનું મસ્તક ઋષિની સામે નીચું નમાવી, એકદમ જમીનપર પડતું મૂક્યું; અને થાડીક ક્ષણ પગ તર-ક્ડાવી ઋષિની સામે સ્થિરિ દૃષ્ટિ રાખીને, પાતાના પશુદેહ ત્યજી દઈ, ં ઊધ્વે લાકને વિષે ગમન કર્યું? હર! હર! પાતાના વત્સને તત્કાલ મરણ પામ્યા જોઇ, ગાય તેને સુંઘવા અને ચકરી અંદવા લાગી; અને વારવાર ઋષિના સામું જોઇ ભાંભરવા લાગી; અને પછી પાતાનાં શિંગડાં નીચાં 3-25

डरी अषिने भारवा होडी. आवे। कानान निर्धने अषि ते। तर्छट अंभ-વાણા જ પડી ગયા; અને જેમ ખને તેમ ઉતાવળ પગલે ત્યાંથી નાકા. માર્ગ વિષે ઋષિ મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે; "શું સત્સંગના મહિમા आवा क है ? भरेभर अगवान ता भारी हाज हरवाने भने भिष्या આંટા ફેરા ખવરાવે છે. ખાપડી ગાય વત્સ વગરની થઈ પડી, અને એકાદું શિગડું મારા પેટમાં લોકી દીધું હાત તા સાંસળ્યું સત્સંગનું માહા;મ્ય! તે વાછરા પેરે આપણુ પણુ ટાંટીયા ઘસતા તેની સાથે જ પહોચી જતે!" આવું વિચારતા તે વિષ્ણુલાકમાં જઇ પહોચ્યા. તેમને આવતા જાઈ ભગવાન બાલી ઉક્યા: "કેમ નારદ, વીલે મોંઢે? શું કંઈ અપિય થયું છે કે ? ત્યારે નારઢ બાલ્યા; ''બસ મહારાજ! હવે ઘણું થયું. ' એ હત્યા મારે માથે ઑટાડી અને હજ પૂંધા છેં કે, કંઈ અપ્રિય થયું છે કે? આપને આમ મને પાપમાં નાંખવાનું કંઈ કારણ ? જે વત્સ બિચારા કિલ-કિલાટ કરતા પાતાની માતાનું સ્તુનપાન કરતા હતા, તે મને નેતાં જ ભોંયપર પ્રછહાઈ મૂવા, તે તે શું મને સત્સંગનું માહાત્મ્ય કહે વારુ ? એક યાદાહત્યા ને ખીજી ગૌખાળહત્યા કર્મે ચોટી! એ જ સત્સંગતું માહાત્મ્ય હાય તા તમે જ સાંભળા, અને મને તા સત્ય હાય તે જ જણાવા." ત્યારે ભગવાને કહ્યું; "હશે, થયું તે થયું; પણ હવે તું યુનઃ એકવાર ભૂલાકમાં જા; અને ત્યાં પ્રદ્મારણ્યમાં સરસ્વતીને તીરે આવેલા ખીજડાપર નિવાસ કરી રહેલા એક કાકીડા તને સત્સંગનું માહાત્મ્ય ખતાવશે."

પાછા નારદ નવાલુંના ફેરામાં પડ્યા. વૈકુંડમાંથી નિકળી નિશાની અમાલું નારદ પ્રદ્યાર પ્યમં ગયા નદી તટના એક જીના ખંખ થઈ ત્રહેલા માટા ખીજરાના પાલમાં એક કાકીડા, બાકારામાંથી રહોં કાઢીને, જાલું નારદના આવવાની વાટ જ તે આ રહ્યા હાય, તેમ બેંઠેલા જલાયા. સાલુભર તે કાકીડા ને નારદ એક બીજાની સામા તે જે રહ્યા ને જાલું સ્વાભાવિક તારામત્રી કરતા હાય તેમ નિલ્લાં નચાવી રહ્યા. પછી વિચાર કરીને, નારદે તેને પૂછ્યું; "અલ્યા કાકીડા, ભગવાનની ઇચ્છાથી તને સત્સંગનું માહાત્મ્ય પૂર્લું છું, તે તું કહેતા?" પણ હરીચ્છાથી જ, આટલા શખ્દો તે કાકીડાના કર્લુમાં પડતાં જ, તે એક્દમ ખાકારામાંથી નિકળી, ધખ્ય લઇને નારદ નાં ચરણ આગળ પડ્યો, અને તરફડ તરફડ કરતા ક્ષ્ણુંકમાં મરણવશ થઇ ગયા ! 'અરરર! આ શું કોતુંક ' આ ત્રી એ હત્યા કર્મે ચોંટલાં જ નારદ તે! બહુ એદ પામ્યા; અને હું તે કોઈ કાળ સપ જ છું કે શું, કે ભગને ન આવાં નિમિત્ત એહડવા

સારુ મને આમ તેમ રખડાવે છે,' ગ્યાવા વિચાર કરવા લાગ્યા. પછી તેમણે લગવાનના શ્રીમુખથી જ એના નિર્ણય કરાવવા, એવા નિશ્ચય કરી, ગલરાયલા ગલરાયલા પાછા વૈકુંઠ પ્રતિ પ્રયાણ કીધું; અને ત્યાં જઈ, થયેલી વિતક વાર્તા પ્રભુને નિવેદન કરી બાલ્યાઃ "હે કૃપાનિધાન, આવાં આવાં નિમિત્તો મૂકીને મને શું આપ અધમતાને અધીન કરવા કરેશે છે ? એ કાકીડા તે સત્સંગમાહાત્મ્ય શું વર્ણવે? એ તા મને બેતાં જ, તાપસ અને ગાંબાળ પેઠે, પ્રાણ તજને ચાલતા થયા! હે પરમ પ્રભુ! કહા મને કે, એ જ સત્સગનું માહાત્મ્ય છે?"

એ સાંભળી ભગવાન સ્મિત હાસ્ય કરીને એાલ્યા; "અહા પ્રિય બક્ત નારદ! હજુએ તમારે સત્સંગનું માહાત્મ્ય સાંભળલું ખાકી જ રહ્યું છે કે શું ! શું તમે હજુ પણ સત્સંગનું માહાત્મ્ય ન સમજ્યા ! રે એ જ સત્સંગનું માહાત્મ્ય! એ બ્રાહ્મણ, વાછડા ને કાકીડા ત્રણેએ પ્રત્યક્ષ ખતાવી આપ્યું કે જુએા, સત્સંગ થવાથી જન્મ મરણરૂપ અપાર ભવ-દુ:ખથી મુક્ત થઇને પવિત્ર લાેકમાં જઇ વસીએ છીએ. છતાં હજ તમને સત્સંગનું માહાત્મ્ય ન સમજાયું ! હરે! હરે!"

આટલું કહેવા છતાં પણ નારદ સમજ્યા હાય, એમ લાગ્યું નહિ; ત્યારે ભગવાન પુનઃ સ્પષ્ટપણે કહેવા લાગ્યા; "હે નારદ! તમે કૃપા કરી હુમણાં શ્રીમંગ્છાપુરીમાં જાએા. ત્યાંના રાજાને ઘેર અહુણાં જ પુત્ર અવાં ચોં છે, તે તમને સત્સંગનું માહાત્મ્ય યથાર્થ સ્વરૂપમાં ખતાવશે; અને ડ્રેયાંના તમારા ફેરા મિચ્યા જશે નહિ." "વારુ મહારાજ! ખતાવ્યું તા ડીક, પૂળ ચતુરાઇ વાપરી! આમાં તા મારા ઘાટ ઘડાઈ જાય એવા સહેલા ઉપાય છે. પહેલા તા બીચારા મરવાની અણીપર આવેલા નિર્જન સ્થાનમાં વસતા બ્રાહ્મણ તાપસ હતા અને ખીજાં છે તા પશુએા હતાં, એટલે કાઈ મારા કુત્ય માટે પૂછે તેમ નહાતું; પણ અહિંયા તાે જો સત્સંગનું માહાત્મ્ય એવું જ નિવઉ તા મારા ભાગ કરી વળ્યા સમજવા; જીવતા જ શાને પાછા કરું? ના; મહારાજ! મારે હવે કંઈ જાણું નથી; આપના સ્વભાવ વિશ્વાસ કરવા ચાર્ય લાગતા નથી; વળી ઊંટ કાઢતાં ખકરુ પેસી જાય અને નવનું તેર વેતરાઇ જાય, માટે એવી વિટંખનામાં કેાછુ પહે?" નારદજીતા આવા ઉત્તર સાંભળી હસતા વદને ભગવાને સમજાવી આટલી એક વાર જવાને કહ્યુ. શ્રી ભગ-વાનની આજ્ઞા થતાં નારદજી મંચ્છાપુરીમાં પધાર્યા અને વીંણાના નાદ કરતાં રાજસભામાં ગયા. તે સમય રાજા, વૃદ્ધ વચે પુત્રરતન સાંપડવાથી, અલૌકિક આનંદમાં મહાલતા હતા. તેવામાં દેવર્ષિ નારદનું આગમન થયું

ते काष्मि, ते परम आह्वाहित थये। हेविषेत कोधने अषि ते। तरछट अंभ ત જાણા, ત પરમ આહાદત વખા કવામાં મું ઉતાવળ પગલે ત્યાંથી નાઠા, પછી એમ ઉતાવળ પગલે ત્યાંથી નાઠા, હિ પ્રક્ષપુત્ર ! પરમલકતા! સાધુજનના પણ દેકે; "શું સત્સંગના મહિમા આપ લહે પધાર્યા! આ સેવકને શી આજ્ઞા પ કરવાને મને મિશ્યા વિનયસુકત વચન સાંલળી ઋષિ બાલ્યા; "હે સાધુ! તે, થઈ પડી, અને મેં સાંભળ્યું છે કે, તારે ત્યાં પુત્રરત્ન સાંપડ્યું છે, તે મહાભક્ષેત્યું સત્સંગનું દર્શન માટે મારું અતે આવલું થયું છે ?" નારદ છતાં આવાં વચત સાથે જ રાજા, સભ્યેશા સહિત આશ્ચર્ય પામ્યા, કે નારદ છ જેવા મહાતે તે જેનાં દર્શન માટે અનેક છવા તલસે છે, તે મારા પુત્રનાં દર્શન માટે કયાંથી ? રે આ તા વિપરીત જ છે! રે એ મહાદાર્શ્વર્ય જ છે! પછી રાજા પાછળ ને ઋષિ આગળાં, એમ અંત:પુરમાં ગયા. રંગમહાલમાં રાજપુત્ર આનંદથી કિલકિલાટ કરતાે હતાે, અને પગના અંગુઠા ધાવતા હતા. તે સુવર્ણના પારણામાં સૂતા સૂતા જાણે કંઈ ચિતવન કરતા હાય તેમ ગેલ કરતા હતા. નારદે પારણામાં યુત્રને રમતા જોઇને નીચા વળીને તેના કાનમાં, ધડકતે હુદયે કહ્યું; "વત્સ ! શ્રી ભગવાનની આગ્રાથી હું અત્ર આવ્યા છું, તું મને સત્સંગનું મા–હા-ત્મ્ય." આટલા શખ્દેઃ તા હજી નારદજી પૂરા ખાલી રહ્યા નથી, ત્યાં તા તે રાજપુત્રનાં ને 🖟 ચઢી ગયાં, તે ટાંદિયા ઘસવા લાગ્યા, મ્હાઉ ફીલુ આવ્યાં. આ હૈ નારદજ તા પુતળા જેવા જ થઈ ગયા! અને ક્ષણમાં તે રાજપુત્ર અનિત્ય દેહના ત્યાગ કરી, પરણદ્ધાધામમાં જઈ વસ્યા.

આ સર્વ અનાવ ક્ષણવારના હતા. તે કુમારનું મૃત્યુ થતાં તાહે દાસીઓ ને સબ્યેશા ગલરાઈ ગયા રાજા શાંત 'થતાં શાકવશ' થઈ ગયા અને નારદજી પ્રતિ ખાલવા લાગ્યા; "હ દેવ! આ શું થયું યું આંધળાની આંખ, પાંગળાના પગ અને પ્રજાના કલ્યાણુરૂપ મારા જેવાં વૃદ્ધને પ્રાપ્ત થયેલા આ કુમારને આપે શું કીધું, કે તે માત્ર ક્ષણવારમાં મરણુ પામ્યા '" નારદજી દિગ્મૂહ થઈ ગયા હતા અને શ્રીભગવાને મને કેવા પ્રસંગમાં મૂકયા છે, તેના વિચાર કરતા હતા; તે શાકીવાર તો ખાલી જ શક્યા નહિ. પછી વિચાર કરી ખાલ્યા; "હે રાજા! હું નિરપરાધી છું. મેં તો તારા પુત્રને સત્સંગનું માહાત્મ્ય પૂછ્યું હતું, તેટલામાં તો આવા અભુધાર્યો ને તને શાક કરાવનારા આ પ્રસંગ બન્યા, એ મહાખેદની વાર્તા છે!" પણ અહીંયાં તો જ્યાં નારદજી રાજા સાથે આટલી વાત કરે છે, તેટલામાં તા રાજાના પેટમાં ચુંચારા થયા અને તહાલ જ મૂર્ણ

સત્સગ બા વર્ત્તમાન પ્રસિદ્ધ થતાં રાજ્યમહેલમાં સારુ મને આમ તેમ રખડાવે કે રાજાની રાણી જે કુમારની માતા તે ત્યાં તેમણે ભગવાનના શ્રીમુખથી ભારદને ત્યા કે ઋષિતે એકીટસે ત્રિકેજ કરી, ગભરાયલા ગભરાયલા હરી ગઈ! એ ત્રીતે ચમતકાર ખન્યા! પછી જઈ, થયેલી વિતક વાર્તા અને ખીજા કાર્યભારીએ પણ શ્રીનારદને નિર-આવાં આવાં નિમિત્તો ચાલતા થયા. આવે દુર્ઘટ પ્રસંગ ખનતાં નારદજ ઇચ્છા છા? એ ગયા. અને એ ત્રિક લોકોએ તા એમ જ માન્યું કે, આ ત્રેતાં જ, તારદ નથી, પણ કાઈ કાળ પુરુષ છે. એટલે નગરજના નારદતે પરમ પ્રાથમિક સ્થાપ દેવા લાગ્યા. નાર-, કુછ શાક ગાને ગભરાટના માર્યા નગરમાંથી મુઠ્ઠીએ વાસી એકદમ નાઠા, मोगें हे हें वैहुं हमां આવ્या त्यारे જ तें थे। श्वास मूहवा पास्या. માન્ઝનું સિહાવિહા સ્વરૂપ જોઈ, શ્રીલગવાન સમજ ગયા કે, નારદ હચ્ચ સત્સંગનું માહાત્મ્ય જાણી શકયા નથી, તેથી જરાક મનમાં રિમત કી છું. શ્રીપરમાત્મા વિષ્ણુ સમીપ આવ્યા પછી, નારદજીએ ક્ષણ-ભર ચાલી, ઉગ્ર ક્રોધથી કહ્યું; "ઠીક, મહારાજ! તમે પણ ખૂબ કીધી. મારે માથે અનેક હત્યા ચોંટોડવાના ઉદ્યોગ સારા આરંભ્યો છે. આ શું ? જ્યાં હું જાઉ છું, ત્યાં મને જોતાં જ મનુષ્યા ટેપાટપ ને પટાપટ મરાયુ <sup>(યા</sup> પામર્તા જાય છે, એ શું સત્સંગનું માહાત્મ્ય કે ? જ્યારે એલું જ સત્સંગનું કરી પાહાત્મ્ય છે, તા હવે મારા પણ ખેલ જીઓ. હવે હું આપને ત્યાં જ અવિલાન છે, તા હવે મારા વેલું ખેત વાંચા. હવે હું આ વન સ્વાય અવિલાન કું આ માહાત્મ્ય પૂછીશ. લક્ષ્મી, રાધા અને આપના સકલ અને પરિવારને હું જ સત્સંગનું માહાત્મ્ય પૂછીશ! પછી જે થાય તે ખરી!" ઠીક આમ કહી નારદજી ઉક્યા, અને શ્રીભગવાનના પરિવાર તરફ દોહ્યા, ત્યારે ભગવાનને વિચાર થયા કે, નારદજી તા હવે અનર્થ કરશે, તેથી તેઓએ નારદજીને અટકાવ્યા ને કહ્યું; "રે નારદ, કર્યા ચાલ્યા ?" નારદ કહે; ''અસ, હવે હું વૈકુંઠમાં જ સૌને સત્સંગનું માહાત્મ્ય પૂછીશ. મને જવા ઘો મહારાજ!" નારદ એમ કહેતા આગળ ધસે તે લગવાન્ પ્રેમ-સ્મિતથી વારે, પણ નારદ કેમે કર્યા પાછા વળે નહિ. પછી મહાકષ્ટે નારદને શાંત પાડી, ભગવાન્ પાતાના આસન સમીપ તેડી લાવ્યા અને એક આસને બેસાડી કહ્યું; "નારદા! તમે આવા પરમ જ્ઞાની છતાં આજે કેમ બૂલાે છા ? સત્સંગનું માહાત્મ્ય હ્ર્છ તમને સમજાશું નહિં '' નારદે કહ્યું; "સમજાયું, સમજાયું! સમજાયું તે એ જ કે, મને જોતાં આ સૌ ટપાટપ મરે છે, એ જ સત્સંગનું માહાત્મ્ય કે કંઈ બીજું

अप्युं छे ? आल ले सगवान् मने से सर्वनु यथार्थ अरख नि कहा ती।



# **દશસ** બિન્દુ વાસના ટાળવી

जानामि यमं न च मे प्रहित्तजांनाम्ययमं न च मे निहित्त. । केनापि देवेन हिद स्थितेन यथा नियुक्तोऽस्मि तथा करोमि ॥ पादवगीदाः भोगोघवासनां त्यकत्वा त्यज त्वं देहवासनाम् । भावाभावो ततस्त्यकत्वा निर्विकत्प. छखी भव ॥ यो. वा.

અર્થ-હું ધર્મને નહ્યું છું, પણ તેમા મારી પ્રવૃત્તિ થતી નથી હું અધર્મને પણ નહ્યું છું, પત્રતું તેમાથી મારી નિવૃત્તિ થતી નથી દૃદયમાં રહેલા કાઈ દેવ મને જેમ પ્રેરે છે તેમ હું કરું છું

ભાગના સમૃહની વાસના હાળ, તુ દેહવાસના પણ હાજ, પછી બાવ અને ત્ર્યુ<u>ભાવ ખુ</u>તને હાળ નિર્વિકલ્પ ખુની સુખી થા

ભાકતા થવા ઇચ્છે છે. આપ તા મહાપુરુષ છા અને જળમાં રહેલા<sup>:</sup> કમળવત્ કેવળ નિલેંપ છા, એટલે સંસારમાં લેપાવા જેવા ભય તાે -આપને કિચિત્ પણ નથી! વળી આપના પિતા સુત્ર હેાવાથી આપનાં લગ્નને માટે પણ કાઇ સુલક્ષણી અને સારા કુળનીજ કન્યા જેશે, ન છતાં આપ ઘર જઈ સંસારમાં રહેવાને શા માટે ના પાડા છા?" એ ન સાંભળી ખટુકે કહ્યું; "રાજા! તું કહે છે તે ઠીક છે. પરંતુ સંસારમાં ત વાસ કરવાથી વિષયા તરફ મન વળે છે ને તેથી મનુષ્ય વારવાર ચારા દ્વા વાસ કરવાયા વિષય તરફ મનવળ છે ન તયા મનુષ્ય પારવાર શારા કૃતા શીના ફેરામાં અટવાયા કરે છે. શ્રીકૃષ્ણે ઉદ્ધવને ઉપદેશ કરતાં કહ્યું તિ हे, वनं त साल्विको वासः वनने। જ નિવાસ સાત્વિક છે, પણ સંસારને ફ્લાં નથી અને એનું તાત્પર્વ એ જ છે કે, એકાંવમાં રહેવાથી મન સવા પ્ર હપાધિમાંથી મુક્ત થાય છે; અને કાઈ-પણ પ્રકારની તેને તૃષ્ણા થવે પામતી નથી અને આવા વિતૃષ્ણ મનના પુરુષ, મુક્તિ મેળવવાને સમર્થ થઇ શકે છે. સંસારમાં રહેવાથી, લાક, શાસ્ત્ર ને દેહની વાસ નાનું અધિક ળળ થવાથી, યથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું નથી: માટે સંસાર પંધનથી મુક્તિ ઇચ્છનારાએ એ સર્વવાસના ત્યજી દેવી જોઇએ; અને એ વાસનાથી જે મુક્ત છે, તે જ મુક્ત છે. જેમ શરીરમાં જ્યાં સૂધી છે હાય છે, ત્યાં સુધી તે આરાગ્ય થતું નથી, તેમ જયાં સૃધી રેંગ્લારની વાસના છે, ત્યાં સૂધી મુક્તિ મળતી નથી. આ સંસ'ાર જ સર્વ વૃાાસનાનું મૂળ છે, વાસના વિષયની વૃદ્ધિ કરે છે અને સાંસારિક વિષય જાાસનાને વધારે છે; અને તેમાં ઉત્તરાત્તર વધવાથી , તે જન્મ મરણના હવાતિ-યામાંજ આગમન કર્યા કરે છે. જેઓ તે વેષયાની ઈચ્છાવાળા છે તેઓ દેહરુપેજ રહે છે, અને દેહરૂપ થવે ત્યા અતમાથી જૂદા પહાય છે, અને આતમાથી જૂદા પડવાથી વિષ્ણામાં અનુસંધાન થાય છે, અને એ વિષ્યોનું અનુસંધાન સંસારબંધનનું સુખ્ય કારણ છે; માર્યે સ્વસ્વરૂપ-નિષ્ઠે સંસારબંધનના ક્ષય કરવા વાર્સના તથા વિષયના ક્ષય કરવા જોઇએ. આ સસારમાં રહેવાથી ક્રિયામાં પડાય છે, ક્રિયાથી ચિંતન થાય છે અને ચિંતનથી વાસના પ્રભળ થાય છે કે, પરંતુ સંસારમાં ન પડનારા કિયાથી સુકત રહે છે; અને કિયાના નાશપ્રા ચિંતનના નાશ થાય છે, ને ચિંતનના નાશથી વાસનાના નાશ થાય છે કે જાણ વાસનાના નાશ થાય છે કે જાણ વાસનાના નાશ થાય છે કર્યા જયારે વાસનાના નાશ થાય છે. સાંસાહિક વાસનાના પ્રભળ બંધન-કર્તા છે, અને જવને પ્રદ્રાભાવની વાસના મિચ્યા થઇ પડ છે. ત્યારે કહે, હે રાજા! પ્રદ્રાભાવનાથી ઉશત સ્થિતિએ પહોંચેલા જ્ઞાનીઓ, શં

માયિક પદાર્થ તરફ દેારાશે ? જ્ઞાનસૂપી સૂર્યના ઉદય પછી રાત્રિના વારારૂપી સંસારસુખની કાણ સ્પૃહા કરે છે ? હે રાજા! જેમ સ્વપ્નવાળાને જાગત નથી ને જાગતવાળાને સ્વપ્ત નથી, તેમ સંસારીને મુક્તિ નથી ને મુક્તજનને સંસાર અકારા, ખારા, નઠારા જ છે. એ સંસાર ઝાંઝ-વાના પાણી જેવા છે; તેમાં શું જ્ઞાની પ્રવૃત્તિ કરશે ? જ્ઞાનનું ક્ળ અસત્ય પદાર્થમાં નિવૃત્તિ અને અજ્ઞાનનું ફળ અસલ પદાર્થમાં પ્રવૃત્તિ છે. છવ જ્યાંસુધી સંસારને લજે છે, તેમાં જ શળ જેવા દેહને આરાધે છે, ત્યાંસુધી તે પવિત્ર થઇને ક્લેશરહિત થતા નથી. પણ જન્મ, મરણ તથા વ્યાધિને જ સેવનારા પશુ રહે છે. આ સસાર કેવળ કલેશની જ મૂર્તિ છે, તેમાં કીયા હાહ્યા મનુષ્યને પ્રેમ થશે ? સંસાર એટલે શું ? તેમાં જહું રહેવું તે શું ? દેહ તથા ઇન્દ્રિયાદિનાં સુખા ભાગવવાં અને ઇષ્ટ કે અનિષ્ટ પદાર્થની પ્રાપ્તિ માટે સર્વદા વાસનાને વધારવી, વાસનાને વધારી વિષ-ચાનું અનુસંધાન કરવું અને વિષયાનું અનુસંધાન કરી મમતાથી સાહિત થઈ અહંભાવ વધારવા, આ પુત્ર કલત્રમાં લપટાનું, પછી પ્રદ્મભાવમાંથી પડનું-એ સિવાય સંસારમાં અન્ય સુખ શું છે? સંસારમાં રહેલા કીયા જીવની વૃત્તિ, વિષયભાગમાં કુંઠિત થઈ જાય છે? અને કાને સત્ય સ્વરૂપની– થ્રદ્ધાસ્વરૂપની પ્રતીતિ થાય છે? અજ્ઞાનીઓ જ સાંસારિક સુખામાં રચ્યાપચ્યા હાય છે. તેમનાં સુખા કે જે આકાશકુસુમના જેવાં છે, તેની ઇચ્છા, સ્વસ્વરૂપથી જગતને અનિત્ય અને ઠલેશમય જાણ્યા પછી, પ્રદ્યા-નિષ્ઠ કેમ કરી શકશે? સંસારમાં જે સુખ માન્યું છે-મનાયું છે, તે વિષયસુખ છે-કામાદિ રાગનું સુખ છે! અજ્ઞાનીઓએ માનેલું આ સંસારમાં મુખ્ય સુખ તે સ્ત્રીસ્નેહ છે. એ સ્ત્રીઓને તાે દૂરથી જ નમ• સ્કાર હા. પરખ્રદ્ધના અંશાવતાર ઋષસદેવ પાતાના પુત્રાને ઉપદેશ કરતાં & છે है, महत्सेवां द्वारमाद्दविद्यक्तेस्तमोद्वारं योपितां सङ्गिसंगम् ॥ आ સંસારમાં મહાત્માં આવી સેવાને મુક્તિનું દ્વાર કહ્યું છે અને સ્રીઓ તો શું, પણ સ્ત્રીઓના સગીના સગને પણ અંધકાર ( ખુદ્ધિભ્રેશ )નું કાર કહ્યું છે; તે શું સત્ય નથી ? શુદ્ધ–પાપ કે કપટરહિત અંતઃકરણવાળી પવિત્ર પતિવતા સ્ત્રીઓને માટે મારુ કહેવું નથી; પણ તેવી સ્ત્રી કેારિ-માથી એકાદિએ મળવી દુર્લભ છે. સ્ત્રીમાં વિશેષે કરીને પ્રકૃતિ (માયા)ને અંશ પ્રાધાન્ય હાય છે, અને તેમનામાં જડત્વ વિશેષ હાય છે. સ્ત્રીએ ઘણું ભાગે સંસારતે અનુકૂળ અને પરમાર્થમાં પ્રતિકૂળ હાય છે; તેથી કરીને પરમાર્થને માર્ગે લાગેલા પુરુષતું, સ્ત્રી અર્થાત્ પ્રતિકૂળ સ્રીન

પ્રસંગથી ખહુ અહિત થાય છે, અને સ્વસ્વસ્પનિષ્ઠ જીવને તે મહા-કલેશકાતિણી થઈ પહે છે. સ્ત્રીને નરઠદ્રારસ્ત્રપ એટલા જ માટે ઠહેલી છે કે, તેની જડતાને અનુસરીને પુરુષ પરમાર્થથી પાછા પડે છે, અને ધીરે ધીરે રાગાદિમાં કસાઈ છેક અધમ થઈ જાય છે અને અધમ નરને અંતે નરકવાસ જ કરવા પહે છે. છતાં સંસારસુખ પણ, આ લાકના જીવને પરિપૂર્ણ મળતું નથી; કેમકે તેવી અધમ સ્ત્રીઓ કેવળ ઉપરથી જ પ્રેમ દેખાડનારી ને અંતરમાં બીજો ભાવ ધરાવનારી હાય છે, તેથી જીવ મહાકલેશ ભાગવીને, ઉદાસીન થઇ જાય છે. એ માટે એક કૃટિલ સ્ત્રીની કથા મારા સ્મરણમાં છે તે સાંભળ.

દાઇ એક નગરના ઉપવનમાં એક સંતમહાત્મા રહેતા હતા. તેમની પાસે એ નગરમાંથી કેટલાક મુમુક્ષ જેના કથા શ્રવણ કરવાને આવતા. તેએ એકા ચચિત્તે અતિ ભાવપૂર્વક ગુરુના મુખથી કથા શ્રવણ કરતા અને પછી ઘેર જઇ તેનું એકાંતે મનન કરતા હતા. મનન કર્યા વગર શ્રવણ કરેલું મિથ્યા થઇ પ3 છે; માટે સાધકજીવે\* ગુરુની પાસેથી જે જે શ્રવણ કરવું, તે તેણે પાતાના હુદયમાં મનનદ્રાન સારી પેઠે છણીને ઠસાવવું નિઇએ. તે નિયમને અનુસરીને એ સર્વ શ્રેાતાઓ મહાત્મા પાસેથી શ્રવણ કરી, તેનું મનન અને નિકિધ્યાસન કરતા હતા. એકવાર કથાની અંદર એવું આવ્યું કે, "આ પ્રપંચ (સંસાર ) કેવળ સ્વાર્થી છે; અને તેમાંના પ્રત્યેક પ્રાથી ઘણું કરીને સ્વાર્થમાટે જ સ્નેહ કરનારા હાય છે." એ સાંભળીને તેમાંના એક શ્રાતાએ પૃછ્યુંઃ "ગુરુજી, એ વાત કેમ મનાય? શું જગતમાં નિઃસ્વાર્થ સ્નેહ જ નથી? પતિપત્નીના, भावा पुत्रना, श्रावा श्रावारा, भित्र भित्रना, स्वाभी सेवड व्याहिना રનેહ શું સ્વાર્થી જ છે ?" ત્યારે તે મહાત્મા બાલ્યા; " હા લાઇ; એમ જ છે. નિઃસ્વાર્થ સ્તેહ તા જગતમાં કવચિત જ હાય છે. મનુષ્ય પ્રાણીના સઘળા સંબંધાનું મૂળ પતિપત્નીના સંબંધ છે, જે એક ગાઢા અને પવિત્ર સ્તેહથી જ માત્ર જેહાય છે. તેવા સ્તેહ પણ શુદ્ધ-નિષ્પ્ર-પચી ક્વચિત જ હાય છે, તેા બીજાની શી વાત ? ઘણાંક દંપતી પરસ્પર કલહ કર'નારાં અને ઘણાંક એકેકની પછવાડે મરજીમાં આવે તેમ વર્ત-નારાં તથા પુંઠચારી કરના તં હાય છે. કાઈ ઠેકાગ્રુ પુરુષ સ્નેહપાત્ર અને શુદ્ધ અંતઃકરણના હાય છે, તાે સ્ત્રી પ્રપંચી હાય છે. અને જો સ્ત્રી શુદ્ધ અંતરની હાય છે, તાે પુરુષ તેવાે હાતાે નથી. માત્ર પાતાના જ મનને

<sup>\*</sup> સાધન કરનારે-અધિકારીએ

ુગમતું કરવું કિલા પાતાનાજ સુખને ઇચ્છવું, તેનું નામ સ્વાર્થ છે અને તે નિયમે સંસાર સ્વાર્થી અને પ્રપંચી છે. સ્વાર્થ જો કે પાતાના જ સાધવા હાય, છતાં બહારથી સામાને તે વાતની ખબર ન પડવા દેવી. કિવા સારું લગાડવાને બાેલવામાં ને કામ કરવામાં ચુક્તિ વાપરીને સામા-ના જ સ્વાર્થ છે, એવું ખલાવી આપવાના પ્રયત્ન કરવા, તેનું નામ પ્રપંચ. એવેર પ્રપંચ જગતમાંના કાઇક જ પવિત્ર માણસમાં નહિ હાય; અને એટલા માટે જ મહાત્મા જનાએ આ સંસારને પ્રવંચમય કહેલા છે. વાસ્ત્રવિક આ સંસાર સત્ય નથી, છતાં સત્ય દેખાય છે, એલું આ સંસારજ્ય કાર્ય છે, માટે તેને પણ પ્રપંચ નામ આપેલું છે. આમ આ સંસારને પ્રપંચ ઠંહેવાનાં અનેક કારણા છે; અને તેમાં હેતુ માત્ર મિચ્યાપણાંની દહલાવના મનાવવાના છે." એ સાંલળી પુચ્છક શ્રાતાને તે માટે ચટપટી થવા લાગી. તેને એ વચનપર વિધાસ લેઠા નહિ; કેમકે તેના ઘરની સી, તેના પ્રતિ નિષ્કપટ સ્તેહ દેખાકનારી, તેને માટે મરી ફીડનારી અને અનેક યુક્તિ પ્રયુક્તિથી પ્રસન્ન રાખનારી તેને લાગતી હતી. તે છવ સ્ત્રીના સ્તેહ તથા સોંદર્યમાં લીન હતા. આમ હાત્રાથી ગુરુવચનથી તેના મનમાં વ્યથતા ઉત્પન્ન થઈ. એક બાલુથી ગુરુ મહા-त्माना वयनपर विश्वास અને બીજ બીજીથી સ્ત્રીના પાતાપ્રતિ જણાતા અતુલિત સ્તેહ, એ બેમાં કિશું સત્ય? એ ઉપર તેણે બહુ બહુ વિચાર કરી નેચા; પણ એકે વાત નહીં થઈ શકી નહિ. પછી એક સમે પાતાના लेवा क र्येष्ठ श्राता, के ते भड़ातमा पासे श्रवण करवाने आवता हती। તેને, પાતાના મનના ગોંટાળા જણાત્ર્યા. તેણે ઉત્તર દીધું કે; "લાઈ, તું શું ગાંઢા થયા કે, આવા પ્રશ્ન પૃછે છે? આડલા ખધા દિવસથી તું શ્રવણ કરવા આવે છે, છતાં હજી ગુરુ મહારાજનાં વચનપર તને વિધાસ નથી ? અરે, એએ તા મહાયુરુષ છે, એમનું વચન તા મિથ્યા હાય જ નહિ. સંસાર પ્રપંચી છે, એ વાત કદી અસત્ય નથી; અને અચિાના સ્તેહ તા ઉપર ઉપરના જ જાણવા. શુદ્ધ અંત કરણની અને ખરા સ્તેહ ધરાવનારી સ્ત્રીએા સતી કંકેવાય અને તેવી સતીએા શું ઠારેઠાર હાય

ધરાવનારા આવ્યા સતા કહુવાય અને તેવા સતાઓ શુ હાર હાર હાય છે? તું ન માનતા હાય તા ભલે પરીક્ષા કરી જેજે."

આ ઉપરથી તે મહાતમાના શિષ્યે, પાતાની આની પરીક્ષા કરન્વાના નિશ્ચય કર્યો. તેલુ એક યુક્તિ રચી. એક દિવસે તે ઘર ખહારથી આવતાં એકદમ માટેથી શ્વાસોલ્લાસ લેતા ઘરમાં ગયા; અને 'અરરરર, મને પેટમાં કંઈક થાય છે?' એમ કહેતાંની સાથે જ ધબાક કરતા ભાવ.

પર પડી પયા. તેની અને તહાળ પાસે દાડી આવી અને અનેક પ્રિય વચનાથી સાંત્વન કરીને આસનાવાસના કરવા લાગી. એક પછી એક ચ્યાસડવેસડ કરવા માંડ્યાં પણ કંઈ ફેર પડ્યો નહિ. રાગી અરાગી થાય, પણ સાજાને શું થાય ? ઉઘતું છાલે! કાંઈ જાગતું છાલે ? સાધુને 'કિંચિત પાપાચરણ કે વિચાર માટે સંતાપ થાય, પાપીને સંતાપ જ શા ? એમ જ આ જીવનું પણ હતું. એને તા દિન પ્રતિદિન વધારે ને વધારે માંદગી જણાવા લાગી, અને છે ત્રણ દિવસમાં તા છેક છેટ્ટી અવ-સ્થાપર આવી રહેલા દાય તેવા જણાયા. ઓએ જાલ્યું કે, હવે પતિના દેહ ટકવાના નથી; તેથી તેને માટી ચિંતા થઈ અને પાતાના ભવિષ્યને માટે વિચાર કરવા મંડી. પતિની અસ્વસ્થ અવસ્થા નાઈ, પાતાના પૈસા ટકા વગેરે સઘળી મિલ્કત કર્યા છે, અને કેટલી છે ઇત્યાદિની तेषु . પૂછપરછ કરવા માંડી; પણ પેલા શિબ્ય તા વધારે ને વધારે વિભ્રાંત થવાના ઢોંગ કરતા ગયા. તેથી કેવી રીતે જવાખ દે? આવા હાલ જોઈ તે સી. નિરાશ અને આધાર વગરની થઈ જવાની ખીહીકથી, ખહ કલ્પાંત કરવા લાગી અને પતિના એ ચિંતા મંદવાડને માટે દૈવને દેાષ દેવા ઉપરાંત, પતિએ પાતાને માટે કંઈ ન કહ્યું, તે માટે તેને પણ ક્રાેધમાં કેટલાંક કઠાેર્વચન કહેવા લાગી. આ સઘળું પેલાે શિષ્ય સારો રીતે જોતા તથા સાંભળતા હતા. હવે જેમ જેમ સમય વીતતા ગયા, तेम तेम तेनुं शरीर ताणु हे व्यांत्रही आवती हाय तेम भेंथावा ने क्षामहुं वणी जवा मांड्यु, ने घडिक्रमां स्थिर ने घडिक्रमां हाथ पण भेंयाध जवा बाज्या. ते निध तेनी श्रीक्र पतिनी सर्व आशा मूडी; अने तेने हेट्ढां अधुं हु: भ धतुं हुशे, अने ते हेवी रीते मटे, हिवा क्यां छाय, तेनी क्षशी पणु चिन्ता क्यों वगर, पोतानुं क्षविष्यमां शुं થશે, તેની જ ચિંતા કરવા લાગી. તે શિષ્યને તાણ આવતી વેળા પથા-રીમાંથી નીચે પડી જતો, નગ્ન અને બેશુદ્ધ થઈ જતો, મ્હોંમાં ફીણ આવી જતું અને એવી ઘણીક રીતે તેની દયામણી સ્થિતિ થઈ ગઈ, છતાં તે રનેહાળ, પરમ પ્રેમીલી ને એકનિષ્ઠ પતિલક્તિપરાયણાં સ્ત્રી डेवण क निःस्पृद्धी रही !! ते ते। सात्र स्वार्थने। क विचार डरवा सागी કે, 'રે રે, હવે મારુ શું થશે ?'

આ સર્વ પ્રકાર જોઈ, તે માંદા શિષ્યે વિચાર કર્યો કે, 'અરે, આ ્દુષ્ટા સ્ત્રી તા ખરેજ હું ન મરતા હાઊં, તાપણ હરેક ઉપાયથી પરાણે મારી નાખે એવી છે! રખેને કયાક આ પ્રસંગમાં મારી ગફલતના લાલ ં લઈ જાણી જોઇને પાપ કાઢી નાંખે! માટે હવે ચેતવાની ઘણી જરૂર છે. વાહ! વાહ! ધન્ય છે ગુરુદેવનાં વચનને! મહાત્મા શ્રીશંકરાચાર્યનાં वयने। अक्षरे अक्षर भरां छै:-का ते कान्ता, कस्ते प्रत्रः, संसारोऽयमतीवः विचित्रः तारी ખાયડી કાેેે શું ? તારા પુત્ર કાેેે શું ? આ સંસાર અત્યંત વિચિત્ર છે. હું આ દુષ્ટાના અસત્ય ને સ્વાર્થભર્યા પ્રેમથી લાસાઇને સાચું નહાતા માનતા; પણ હવે જ અબર પડી કે, તેના પ્રેમ કેવા શુદ્ધ ને પવિત્ર છે! એમ વિચાર કરીને તેણે એક ક્ષણ પછી પાતાની સ્થિતિ ખદલવા માંડી. ગુરુની પાસેથી તે અનેક પ્રકારનાં આસન તથા શ્વાસ રુધી રાખવાના અને શરીરને મુવેલા સરખું શિથિલ કરવાના પ્રાણાયામાદિ અનેક પ્રકારા શીખ્યા હતા. તે હવે કામે લગાહ્યા. ધીર ધીરે ધાસ ખેંચીને બંધ કર્યો, અને હાથ પગાદિ અવયવા છુટા નાંખી દુઈ શાળાસન\* કરીને તે શાંત શિથિલ થઇને પડ્યો. હાથ પગ હાલતા રહી ગયા, ત્રાસ પણ અન્ધ પડ્યો, નેત્ર સ્થિર, શિધિલ અને કાેડી સરખાં નિસ્તેજ થઇ ગયાં. એ જોઇ સીએ જાણ્યું કે, હવે મારુ લાગ્ય <del>ક</del>ૂટચું! તાે પણ ખાત્રી કરવાને પાસે જઈ સારી પેઠે હાથ પગ હલાત્રી જોયા, ને અનેક વાર સાદ કરી જોયા, છતાં તેનામાં જીવ હાય એવું ચિલું જણાયું નહિ ત્યારે તે ગલરાઇ અને પછી રડવા લાગી. પવિની સખત માંદગીને લીધે, તેણે છે ત્રણ દિવસ થયા ભાજન લીધું નહાતું ને સાંસારિક કર્મ કરવાને-રડપીટ માટે-જોરની જહ્નર હાય છે, તેથી પતિમરણના પરિતાપને વિસારી દેઈ, ઘરનાં આરણાં બંધ કરીને એક ગારસં કાઢી તેમાંથી ઉતાવળે ઉતાવળે દહી ફદફદ શિરાવી લીધું અને ઘી, ગાળ, આટા કાઢી, સગડી સળગતી હતી તેમાં શિરા સેકી લીધા. તે ઉતા ઉતા શિરા સપાડાખધ શિરાવી ગઈ; અને અખડતી ગઈ કે, 'એ તા મુવા, જીવતા જીવને કંઇ કહાડી નંખાય છે. મારે તા હજ ઘણા દહાડા કાઠવાના છે; ખારણે મેઝરુ મળશે, તે સામાં ખાથાડીયાં લેવાનાં છે; તે જરાક ખાધા વગર જાર ક્યાંથી આવે.' આમ ઝટપટ શિરામણી કરી લીધી ને થાેડા શિરા પછી આવા રહેવા દીધા. પછી ઘરમાંથી ગધું આઘુ પાછું કરી દઇને, પેલા મૃતકના મરણસસ્કારા કરી ગામયથી લીંપેલી અને દર્ભતિલયી આવ્છાદિક કરેલી ભ્મિપર શુદ્ધ જળથી સ્નાન કરાવી પતિને સવારી, ઉપર એક લૂગડું એાઢોડી, ખારણાં ઉઘાડીને માટે સાદે રેડવાને વિલાપ કરવા લાગી

<sup>\*</sup> રાખાસન એટલે મુડદાના સરખુ આસન.

આ સમાચાર જાણી, એક પછી એક સગાં વહાલાં રડતાં કકળતાં આવીને એકઠાં થયાં, અને ધાડી વારે સૌ સગાં આડાસીપાડાસી ને લાગતાં વળગતાં સ્ત્રી પુરુષા એકઠાં થઇ, શખને સ્મશાન લઈ જવાની તૈયારી કરવા લાગ્યાં. એ વેળા પેલી સ્ત્રી અહુ ખહુ આક્રેશ કરવા તથા છાતી માથાં ક્ષ્ટવા લાગી. સૌ એકઠાં મળેલાં એએ અનેક પ્રકારે તેનું આશ્વાસન કરીને દિલાસા આપવા માંડ્યો; ત્યારે તેણે ફ્ષૂટપીટ મૂકી દઈ, હેઠાં એસીને સાંસળનારનાં મનને પીગળાવી નાંખે, તેવા વિલાપ કરવા માંડ્યો.

આ સઘળું પૈલા શિષ્ય, મરુ પૃથારીપર પડ્યો પડ્યો એકાય-ચિત્ત સાંભળતા હતા. તેનાથી એ મિશ્યા વલાપાત અને કલ્પાંત સંખાયું નહિ; અને સઘળા નાટક પરિપૂર્ણ ભજવાઈ રહેલા નાઇ, જેવા શખને णांधवा सारु चार पांच माधुसे घरमां आज्या अने ते केवा अपरतं વસ કાઢી નાંખીને તેને ઉદાવવા જાય છે, તેવા જ તે શિષ્ય આળસ મરડી, હરિનામાચ્ચારણ કરતા એઠા થયા. એ નાઇ સો ફાઇ અતિ આશ્ચર્ય પામી રહતાં રહી ગયાં; અને શખમાં જીવ આવેયા, જીવ આવ્યા, એમ કહેવા હાગ્યાં; ते शिष्य उह्यो अने विशारवंत હता. શાસમાં કહ્યું છે કે:-आयुर्वितं गृहच्छिदं मंत्रमैथुनभेषजम् । द्वामानापमानं च नव गोप्यानि यत्नतः ॥ आशुष्य, धन, धरना वरञ्जाला, नन्न, भैथुन, ઔષધ, દાન, માન તથા અપમાન-આ નવ સંભાળથી છોનાં રાખવાં, જોઇએ: તેથી પાતાની સ્ત્રીની લોકામાં હાંસી ન થાય, તેમ વિચારીને જ તે એાલ્યાઃ "પ્રિચે! અરે પતિવતા! અરે સાત સાત દિવસની ઉપવાસી અખળા! તું છાની રહે, છાની રહે! તારા અવધાનીય પ્રેમથી જ મારામાં ચૈતન્ય આવ્યું છે, એ તારા સત્યના પ્રતાપ છે. હે વહાલી! હે વદ્યસા! તારા સત્યના પ્રતાપથી, મહામાહિસપી ઝૂડના ગળી જવાથી મારામાં જે અનાત્મપણાએ વાસ કીધા હતા અને ખુદ્ધિના ભમાવેલા દુઃખી થતા આ દુર્ખુદ્ધિ છવ, વિષયાે ત્રેપી જેરથી ભરેલા અપાર સસારહ્મપી સાગરમાં ગળકાં ખાતા હતા, તેમાંથી આજે તરી પાર ઉતર્યો છે, એ તારા સત્યના પ્રતાપ છે. આ મળા તા તારા જેવીજ સતી મળના!" , આ માર્મિક વચના સાંભળીને તો તે સ્ત્રી તદ્દન કરી જ ગઈ! તે કશું માલી કે ઉંચું સ્ત્રિઇ શકી નિર્દ્ધ તેમ જ વિદાય થતાં સૌ લાકા પણ ચક્તિ થઇ ગયાં કે, એ શું માલે છે! સર્વના ગયા પછી તે શિષ્ય ત્યાંથી ઉઠીને આરડામાં ગયા, અને એકાંતે મૂકેલા શિરા લાવી, તે સ્ત્રી સમક્ષ પ્રેમથી આરાગ્યા. યછી તે સ્ત્રીને કહ્યું: "પ્રિયે! જયારે રાત્રિના શિરા તારે ખાવાના હતા

તો તું હુમણાં મારી સાથે ખા! કેમ કે તારા સત્યના પ્રતાપે મેં જાલ્યું છે કે, આ સંસારમાં સો સ્વાર્થી છે, તેનું તાદશ્ય મૂર્તિ તું મારી લિલત લલના છે! રંગ છે શ્રીગુરુદેવને, કે આજે મને સમજાયું. ધિક્કાર છે આ સંસારને!" અને પછી ઉભા થઈ તે બાલ્યા કે, "પિયા પિયા સખકા કરે, ગાન તાનમે ગાય; જિને પાયા અપના પિયારે, લાકે નેન એન પલટાય;" એમ બાલતા તરકાળ ત્યાંથી ઉઠી, પાતાના ગુરુદેવ પાસે જઈ, વસ્તાના ત્યાગ કરી, માત્ર એક કૌપીન જ ધારણ કરી અને પછી શરીરે ભરમ ચાળી, પાત્રના બદલામાં એક તુંખી તથા હિયાયના બદલામાં એક દંડ લઇને, ગુરુનાં ચરણમાં પડ્યો, અને તેમનાં વચનની સત્યતા માટે વારંવાર પ્રણામ કરવા લાગ્યા. ગુરુ આશ્ચર્ય પામી બાલ્યા; "બચ્ચા યે કયા?" તેણે ઉત્તર દીધું, " અસ, અબ તા યેહી; આપકી કૃપાસે સંસારકું જાન લિયા! અબ તા યેહીમે આનંદ હૈ એર પ્રપંચ સખ ત્રૂઠા હૈ, કાઈ કીસીકા નહીં, સબ સ્વારથકે સાથી હૈ. અબ કૃપા કરકે આપ દીક્ષા દીજીએ!" ગુરુએ તેના ખરા નિશ્ચળ ભાવ અઇને દીક્ષા આપી, એટલે તુરત જ તે માયાથી નિવૃત્ત થયેલા શિષ્ય, સર્વને પ્રણામ કરીને ત્યાંથી ચાલતા થયો. એ વેળાએ તેણે સોના સાંભળતાં એક પદના આકારમાં જગતના સ્વાર્થી પણાં માટે આ પ્રમાણે ક્શુઃ—

પક

સખ મતલખંકે યાર, જગતમેં સખ મતલખંક યાર, માત પિતા ભ્રાતા ભગિની, સુતા ઐાર નિજ નાર. જગત ૧ સ્વત્યન દુરૂખી મિત્ર પ્રાણપ્રિય, દાસ દાસી પરિવાર, રાજ પ્રત્ય ગરીખ તવગર, પહિત ઐાર ગમાર. જગત ૨ તેગી ભાગી અન્ન ખેરાગી, ઐાર અન્ન સાવકાર પતિવ્રતા અન્ન કુલદા નારી, વર્ષાધ્રમ શુભ ચાર. જગત ૨ પશુ પંખી જલજંતુ કોટ મુગ, છવા યાનિ અપ્યાર, સ્વારયબિન કેલ્ પાસ ન આવે, તરે ન કહુ લ્પકાર. જગત ૧ નિ સ્વારય કેલ્ઠ હરિકે પ્યારે, જિનકા દૃદય લ્ફાર

આ વૃત્તાંત જણાવી વામદેવે ઠહ્યું; "બ્રહ્મનિષ્ટ છું રે અડ્ટા જ કારણસર સંસારના ત્યાગ રાખવા તેઇએ ને વાસનાથી અલગ રહેનું તેઇએ. વાસના, એ આ જીવાત્માને ઝેરથી વધારે દુઃખુંક છે, સ્ટેવ ઇ હું સંસારને ક્રીથી નમસ્કાર કરું છું."



## એકाहश णिन्हु

### મલિન વાસનાના લય પરમ પ્રેમ છે

येपां श्रीमयशोदास्तपदकमळे नास्ति भक्तिनंशणां। येपामाभीरकन्या प्रियगुणकथने नातरका रसज्ञा॥ येपां श्रीकृष्णळीळाळळितगुणरसे सादरौ नेव कर्णो। धिक्तान्धिकान्धिगतान्कथयति सततं कीर्तनस्थो मृढद्वः॥

અર્થ-જે મનુષ્યાની શ્રીમલશોદાસુત શ્રીકૃષ્ણનાં ચરણકમળમાં ભક્તિ નથી, જેઓની જિલ્લા આહીરાની કન્યાના પ્રાણમિય શ્રીકૃષ્ણના ગ્રુણગાનમાં પ્રીતિવાળા નથી, જે મતુ-ધ્યાના કર્ણ શ્રીકૃષ્ણલીલાથી સુદર એવા ગ્રુણાના રસવિષે આદરવાળા નથી, તેઓને માટે, ક્રીતન સમયે વગાડવામાં આવતા મૃદગ, સતત એમ કહ્યા કરે છે કે, ધિકાર હનો, ધિકાર હનો, ધિકાર હને!!

ーでできるままでで

છે. એ કર્મઅંધનથી સર્વત્ર વાસનાદૃષ્ટિ ફેલાઇ રહે છે-પછી તે વૃાં જે ઠામનું હો કિંવા અશુલ હો, પણ તે સકામ હાવાથી તેમાંથી છૂટાતુંએ નથા હતા; માસ પણ થતા નથી. માટે જ અમે ખુદ્ધિ યુક્ત મનથકી થતાં કર્મનાં 'વે ફળને ત્યજીને, જન્મઅંધથી મુક્ત થવા ઝૂટા થઈ, અનૃન્ય પદની ઇચ્છા-વાળા રહ્યા છીએ. આ સંસારની શુભ વાસના પણ જીવને કેવા પ્રકારે અંધનકારક થઈ પડે છે, તેપર એક પુરાતન કથા હું કહું છું, તે સાંલળા.

પૂર્વકાળમાં પતિત પાવિની જાહુવીના તટપર એક પર્વિત્ર નગર હતું. આ નગરસમીપના ઉપવનમાં સર્વ સંસારળંધનથી મુક્ત કેવળજ અદિ-તીય પ્રદ્માનું સેવન કરનારા, ક્રિયા માત્રથી નિલેંપ બંધ, માક્ષ, તિમે, ચિંતા, આરાગ્ય, ક્ષુધાદિથી પીડારહિત, નિર્વિકાર, સ્થિતપત્ર, ઉપાધિ-એાને દ્વર કરી પ્રદ્ય તથા આત્માની એકતામાં મગ્ન મસ્ત રહી, વિકલ્પ-રહિત પ્રદ્વાકારવૃત્તિવાળા, દેહ વિદ્યમાન છતાં અહેતારહિત, પરમા-ત્માની સતત ભક્તિમાં જ લીન, એવા છવન્મુક્ત, કાઇક ચાગી રહેતા હતા. તે ગયેલી વાતનું સ્મરણ કરતા નહાતા, તેમ જ ભવિષ્યના વિચાર પણ કરતા નહુતા, સદા ઉદાસીન હાવા છતાં સદા આનંદમગ્ર રહેતા. તે પરમ ભક્ત હતા ને અહાકાળ ભગવાનનાં પાદારવિદના સ્મરણમાં જ ગાળતા હતા તથા આત્મનાનપૂર્વેક સફા ભગવાનમાં જ અનુરક્ત રહેનારા હતા. ते क्यारे प्रसुलिक्तमां सीन यह कवा त्यारे आनंहना ઉसरामां आवी, માત્ર કૌપીન ભેર જ નૃત્ય કરવા મંડી પડતા, તાંબાટા પાડતા, ગદુગદ સ્વરથી રુદન કરવા મંડી પડતા, લાંબા ધામ લેતા ને 'હરે, નારાયેણ' એવા નામના ઉચ્ચારણમાં જ તાકાત્મ્ય થઈ જતા હતા. કાેઇ પ્રસંગે તે જડ જેવા, કરી બહેરા જેવા, કરી ગાંડા જેવા ને કરી મહાજ્ઞાની જેવા જણાતા હતા. તે ચાગી કાઈ પ્રસંગે દેવળે દેવળે કરી પ્રદક્ષિણાએ કરતા, તા કાઈ પ્રસંગે વેદ ને દેવ સર્વની નિંદા પણ કરતા હતા. તેને નમસ્કાર કે આદરની આવશ્યકના રહેતી નહિ. આ પરથી ઘણાંક મનુષ્યા જાણતાં ને બાનતાં કે, આ કાઈ ગાંડા મનુષ્ય છે; પણ તે અનન્ય પ્રેમી પરમા-ત્મામાં રમતા રામ હતા. તેને સંસારમાં જરા પણ આસક્તિ નહાતી. તે, સર્વદા સમદ્દષ્ટિવાન-ન્યૂનાધિકરિકત, એક્સ, એક કાર, દ્વેતપ્રપંચરિકત દેશભાવને જિતનારા અને સદા પરમાત્મામાં રમણ કરનારા હતા. જગ-ના કાઈ પણ પદાર્થ પ્રાણીપર તેને રાગ કે દ્વેષ નહાતા. કાઈ પણ ર્મિ, કામનાના હેતુથી કરતા ન હોતા; કેમકે કામનાથી હેતુપૂર્વક પરમા-માની ભક્તિ કરવી, એ ભક્તિ નહિ, પરન્તુ વ્યાપાર છે, એથી તે 3-10

ા. સેવક સેવા કરે છે તે લક્તિ નથી, પણ વ્યાપાર છે. સ્ત્રી તસેવા કરે છે, પતિપર પ્રેમ કરે છે, તે સ્વાર્થના વ્યાપાર છે; એમ જ िपता युत्रपर ने युत्र पितापर के प्रेम डरे छे, ते पल स्वाधी व्या-પાર જ છે. આવા કાઈ પણ સ્વાર્થથી ઈશ્વરભક્તિ કરવાની નથી, પરન્તુ કેવળ નિષ્કામપણાથી જ ભક્તિ કરવાની છે. ભક્તજનપર ઇશ્વર પ્રસન્ન થાર્ય છે ને વરદાને દેવાની ઇચ્છા દર્શાવે છે, ત્યારે પવિત્ર ભક્ત, પૂર્ણ ભક્ત, નિષ્કામ ભક્ત તા કહે છે કે, મેં ફળની આશાથી વ્યાપાર કીધા નથી, પણ ભક્તિ જ કીધી છે. એમ અનન્ય ભક્ત કહી કળની ઇચ્છા જ કરતા નથી; કેમકે જેમ સેકેલું ને ખાંડેલું ધાન્ય પાછું ઉગતું નથી, તેમજ જે લક્તની વૃત્તિ તાદાત્મ્યક થઈ ગઈ છે, તે કરીને સઠામ થતી જ નથી. જેણે સત્ય મેમ જાણ્યા છે, તે પ્રેમનાં પવિત્ર નામને અપ-વિત્ર કરતા નથી. પરતુ જયાં પ્રેમ ચોંટાડ્યા છે ત્યાં જ તેને સ્થિર કરી દે છે. તે અન્ય પ્રેમપાત્ર જ નેતા નથી. એ યાગીના મેમ તેવા જ હતા, એક જ હતા તેના યાગ પણ એક જ હતા. તે કહી યાગણમની ચિતા કરતા નહિ, પણ શરીરનિવોંહ જેટલું અન્ન તેને ત્યાં નિત્ય આવતાં, તેમાંથી અનેક સંતાને પ્રસાદી કરાવી, પછી શેષ પ્રસાદીને આરાગીને તેમાં આનંદ માનનારા હતા. આ ચેાગીનું નામ કૌષ્ડિડન્ય મુનિ હતું. તેના લક્તિરસ અને આત્મન્નાન એટલું બધું તા વ્યાપક હતું કે, વૃક્ષામાં, જંતમાં, કીટમાં, પતિંગમાં, શ્રેમ સ્થાવર ને જંગમમાં, જ્યાં જોઇએ ત્યાં તેને સાક્ષાત્ક ર થતા હતા. તેને સ્વર્ગની, મહેન્દ્રના પદની કે અપુનર્ભન વની પણ ઇચ્છા નહાતી. તેની તન્મયતાનું વર્ણન લાકાત્તર ચમતકારથી ભરેલું હતું. તે સ્વયં પ્રહ્મરૂપ, સ્વયં મહાતમારૂપ, સ્વયં મેમમૂર્તિરૂપ હતા. શ્રીના જ પ્રેમ સત્ય હતા, ખાકી જગતના જુવા જે પ્રેમ પ્રેમ કહે છે ને પ્રેમ કરે છે તે તે৷ પ્રેમના પવિત્ર નામને અપવિત્ર જ કરે છે.

મહાતમા ચાગીન્દ્ર આત્મનિષ્ઠ, પ્રેમ લક્તિરસના પિતા કૌષ્ડ્રિન્ય મુનિના આશ્રમમાં નિત્ય અનેક સંતો, બ્રહ્મનિષ્ઠો, આત્મજ્ઞાનીઓ તે સાધુઓના સમાગમ થતા હતા, અને તેઓ કૌષ્ડિન્ય મુનિના સંગ થી પવિત્ર થઈ, આ અપાર સંસારમાંથી પાર પડી ગયા હતા. જયારે જયારે કૈષ્ડિકન્ય મુનિ સર્વને બ્રહ્મનિષ્ઠ થવાના ઉપદેશ કરતા, ને પરમાતમાને પુષ્ઠુ કીર્તનના લેદ સમજાવતા, ત્યારે ત્યારે કહેતા કે, "આ જગતા પ્રેમ મૂહમતિને માટે છે; જગતના પ્રેમ સ્મરષ્ઠાનુરાગની વૃદ્ધિ કરના ધ્રેમ મૂહમતિને માટે છે; જગતના પ્રેમ સ્મરષ્ઠાનુરાગની વૃદ્ધિ કરના ધ્રેમ મૂહમતિને સાટે છે; હલાવનાથી થવું, એ જ વાસના છે;

મલિન કે શુભ કેાઈ પણ વાસના બંધનકર્તા છે, તથા માેક્લ જે ઠામનું પાડનારી છે, તન્મયતામાંથી પાછી હઠાડનારી છે. માટે જવે સહતા; ત્યાગ પૂર્વે, પ્રથમમાં જ વાસનાત્યાગ કરવાને –સર્વ બંધના નાશ કરવા જે માટે. ભાગની, દેહની ને કર્મની, એમ સર્વ વાસનાના લય કરવા ને પછી ભાવ અભાવ ત્યજી નિર્વિકલ્પ થઈ જવું જેએ વાસનામય થાય છે, તેઓને જ જન્મમરણના કેરાહ્મય બંધનમાં જકડાવું પડે છે. જગ-તના છવે, રાગ, દ્વેષ, ક્રોંધ, ભય, ઇર્બ્યાથી સકત થઇને જ્ઞાનપૂર્વક, પર-માત્મામાં પરાયણ થઈ, તેના જ પ્રેમમાં એકતાર થઈ જહું જોઇએ, અને તેવાનું જ, જન્મવું, જીવવું ને મરવું સાક્લ્યને પામે છે, અન્યનું નહિ. આ સર્વ, વાસનાત્યાગથી જ થાય છે. વાસના બે પ્રકારની છે: શુદ્ધ ને મલિત. શુદ્ધ વાસના તત્ત્વજ્ઞાન-પરમ ભક્તિ-પવિત્ર પ્રેમમાં પ્રેરે છે; મલિન વાસના અંધનમાં નાંખે છે. આવી મલિન વાસના જો રોષ રહી તાે પ્રદ્વાસાક્ષાત્કાર થતા અટકે છે ને નિર્વિકલ્પ પ્રદ્વાના ઉદય થવા પામતા નથી. આટલા માટે વાસનાના અત્યંત ક્ષય કરવા. તે ક્ષય અલ્યાસથી, પરમાત્માના પ્રેમમાં મગ્નમસ્ત થવાથી થઇ શકે છે; અને તેવા પ્રેમી થવાથી અપરાક્ષ પ્રદ્મસાક્ષાત્કાર થાય છે." આવા આવા ઘણા ઉપદેશાયી, કૌષ્ડિક્ય મુનિના સંગી અનેક જીવા તરી ગયા હતા, ને તેઓને તા પ્રદાના સાક્ષાત્કાર નિત્યના જ હતા. જયારે જયારે તેઓ <u> પ્રહ્મરસમાં મત્ત થઈ જતા, ત્યારે ત્યારે તેએા ચરાચરને સ્વાત્મસ્વરૂપે જ</u> જોતા હતા, અને પ્રત્યેક પદાર્થ તેઓને પ્રદાસ્વરૂપે જ જણાતા હતા. તેઓનું ચિત્ત વૃત્તિશ્ર્ત્ય હતું તે સર્વત્ર સામ્ય અનુભવતું હતું.

આવા પવિત્ર કૌષ્ડિન્ય મુનિ, જે સર્વ પ્રકારે નિર્વાસનામય હતા, કેવલ અદ્ભેતમાં જ મગ્રમસ્ત હતા, તેઓ પણ માત્ર સંસારના સંબંધમા રહ્યાથી જન્મમરણના ફેરામાં પહ્યા હતા. એ મુનિના આશ્રમની સામે જ એક ગુિલાકાનું ઘર આવેલું હતું. કોઇ કર્મના વિપાક ભાગવવા માટે તે ગૃહની સ્વામીનીના, ગુિલાકા જેવા અધમસ્થાનમાં જન્મ થયા હતા, ત્યાપિ તે ગુિલાકા પાતાના ધર્મથી ક્ષણભર પણ ચલાયમાન થતી નહાતી. તે પરમાત્માનાં ચરિત્ર ગાવામાં જ સદા તિશીન રહેતી અને પરમાત્મા સિવાય ક્ષણભર પણ અન્યનું ચિન્તન કે સ્મરણ કરતી નહાતી. તે સર્વદા પ્રભુભસ્તાપર કરુણાળ રહેતી; વેદે વર્ણવેલા સર્વ ધર્મનું સેવન કરનારી હતી; તેના પ્રેમ શુદ્ધ ને પવિત્ર હતા. એલું ખનતું કે, તે ગુિલાકાના મંદિરમાં નિત્ય અનેક સંસારાસક્ત ને વિષયજન્યસુખના ક્ષાબી—

. સુખની કામનાવાળા પુરુષા આવતા. જે કે પાતાના ધર્મને તકારે અનુસરવા વિના, તે ગુિંધા, એક પણ અકર્ત્તવ્ય કરતી હાતી, અને તે માત્ર ગુણી પુરુષોને જ લજતી હતી, પણ લોકોમાં એવી વાતો ચાલતી કે, આ ગુિંધા સર્વ પ્રકારે ગુિંધા કંમને જ અનુસરે છે; અર્થાત્ તે વેશ્યા છે. એ ગુિંધા સંસારમાં હતી, તેથી પાતાના યાત્રો કેમાં પરમાત્માના કીર્ત્તન વગર કાઈ પણ પ્રકારનું અસત્ કર્મ કરવામાં હમેશાં લયશુક્ત રહેનારી હતી. પણ થાડા જ જવા તેની આ સુનીનિના ગ્રાતા હતા. તે ગુિંધા કામથી, મનથી ને ખુિંદ્રથી પણ, સંગ ત્યજને, આત્મશુદ્ધિથી જ પાતાના ધર્મમાં વર્ત્તતી હતી. તેને ફલાસિક્ત જ નહાતી. તે જળમા રહેલા કમળની પેઠે વર્ત્તનારી હતી. તે તે સર્વ કર્મ ખુદ્ધાપણ ખુદ્ધિથી કરતી, પણ તેમાં જરા લેપાતી નહાતી. તે વિવેક ને વૈરાગ્યાદિકથી અત્યંત સત્ત્વાદયવાળી એક નૈષ્ઠિક હતી

આ ગુિલ્કાને ત્યાં જે જે ગુણીજના આવતા, તે કૌલ્ડિન્ય મુનિના જોવામાં આવતા, ને કર્મસંજાગથી, તે મુનિની નૂતન વાસના-મલિન વાસના જાગત થઈ ગઈ. જયારે જયારે તે ગુણિકાના ઘરમાં કાઈ પણ પુરુષના પ્રવેશ થતા તેઓ જાતા, ત્યારે ત્યારે તેઓ મનમાં એક પામી બાલતા કે, 'અરે. કમળગત પાપી નર્કમે ગીરનેકું આયા!' જે કે તેઓના મનમાં કાઈ પણ પ્રકારના અકલ્યાણકારી ભાવ નહાતા, પણ ગુણિકાનું મંદિર એ સામાન્યત પાપધામ જેવું છે એમ જાણી, ક્ષણિક ઇન્દ્રિયજન્યસુખ લાગવી. પાપકર્મવંડે અપાર નરકયાતનાના લાગી થનારા જવાને જોઇને, तेक्सानी अरुणावृत्ति अवत यती ने ते अरुणाथी क तेका ते गुण्डिं। મંદિરમાં જનારા મનુષ્યાને માટે સંતાપ કરતા હતા. આ પવિત્ર સતાપ હતા, તાપણ ક્ષણભર કર્મના અંધનમાં પ્રવેશ કરાવનાર ને વાસનાને વધારનાર સંતાપ હતા. માસમાંથી પાડનારી કપ્ટકારી કરુણા હતી. તે ગુિણકાના મંદિરમાં જેટલા જેટલા જીવા આવતા, તે સર્વેના પ્રવેશસમયે મુનિ ક્રૌિલ્ડિન્ય એ જ પ્રમાર્ સંવાપ કરતા હતા. નિત્યના સંતાપથી મહાત્મા સુનિ ધીમે ધીમે અંધનમાં પડતા ગયા. આવા નિત્યના સહવા-સથી, એવું બન્યું કે, અંતકાળ વેળાએ પણ તેઓને આ જ લક્ષ રહ્યું; अने के पवित्र महात्मा, अपार तेकवाणा सते, ओह अपवित्र वासना-भिंत वासनाथी-भुनि तेम क शानीने अये। व्य अवी *५*२७॥ ना ले। शी ઘવાથી, પુનઃ જન્મમરણના ફેરામાં પડ્યા. હે રાજા વરેપ્સું તેના જ જન્મ સફળ થયા જાણવા, કે જે સન્મતિવાળાની વાસના અંતકાળે પવિત્ર

રહે છે. કોલ્ડિન્ય મુનિ સર્વ પ્રકારે વાસનામુક્ત હતા; લાેકમાં જે ઠામનું સુખ છે તે જે સ્વર્ગનું સુખ મનાય છે તેની વાસનાથી તેઓ રહિત હતા; સર્વ કામનાના, તૃષ્ણાના, વાંસનાના ક્ષય કરી ચૂક્યા હતા; સંપૂર્ણ દૈવી કલાના ભાેગી હતા, પણ અંતકાળે હદ્દભવ પામલી વ્યાવહારિક વાસના- યુક્ત થવાથી, પુનઃ જન્મમરણના ફેરામાં પક્યા. તેઓને આ વાસનાથી તે અંતકાળે પ્રભુભક્તિ ભૂલી જવાથી, પુનઃ જન્મ ધરવા પડ્યો.

સર્વ પ્રદારના અધિકારી, શુદ્ધ સંસ્કારી, જીવન્મુક્ત, પ્રદ્ધનિષ્ઠ ચાંગી કોંડિક્યના એક શુદ્ધ, પિવત્ર, ખુદ્ધિમાન, શ્રદ્ધા વૈરાગ્યાદિસંપન્ન ઉત્તમ પ્રાદ્માણના કુળ વિશે જન્મ થયા, પણ વૈરાગ્યભાવના અત્યંત પ્રખળ હાવાથી તેઓ જન્મા છતાં તેનામાં પૂર્વજન્મનું જ્ઞાન રહ્યું અને પાતાના આવા પરિણામને માટે અહું ખેદ પાત્ર્યા. તેઓ સંસારથી વિરક્ત રહેન્યાના કરાવ કરીને, માતાના ઉદરમાંથી ખહાર પડ્યા પછી, કાઈ પણ જાતના સ્વર વગરના કે સ્તનપાન વગરના રહ્યા ને પાતાના આ જન્મ સફળ કરવાના નિશ્ચય કરી ખેઠા! તેમનાં માતપિતાની અતિ શુશ્રૂષા— લાલન પાલન છતાં, અનેક પ્રકારના ઉપાયા છતાં કેવળ જ વિરક્ત રહ્યા; કેમકે પૌર્વદેહિક કર્મનું તેમને સંપૂર્ણ જ્ઞાન હતું. તેઓએ, જે વાસનાથી આ જન્મમરણ પ્રાપ્ત થયું છે, તેવી આપત્તિમાંથી મુક્ત થવા માટેના પ્રયત્ન ગર્ભમાંથી જ આરંભ્યા. એ એઇ તેમનાં માતપિતા, વ્યવહારને લઇને, ઘણા ખેદ પાત્ર્યાં. લોકામાં વાત પ્રસરી કે, યાગીન્દ્ર મુનિને ત્યાં જન્મેલા બાળક, પરમ સુંદર, પરમ તેજસ્વી છતાં, જરાએ, દ્રધ પીતા નથી, જાએ રહતા નથી, છતાં જેવા દહાં વધતા નથી, તેવા રાતે વધે છે, ને રાતે વધતા નથી તેવા કહાં હવા વધતા નથી, તેવા સાથ્ય છે!

આ વાર્તા નગરમાં ચર્ચાતી ચર્ચાતી પેક્ષી ગુિલુકાના કાનપર આવી, ત્યારે તે પરમ આર્ક્ષર્ય પામી કે, આ જગત્ અન્નમય છે, અન્ન વગર કાઈ પણુ પ્રાણી છવી શકે તેમ નથી. યાગી વગેરે પણ દેહનિર્વાહ માટે, અન્ન-કળના આહાર કરે છે; ત્યારે આ બાળક અન્ન વગર છવે છે, જન્મ્યા પછી તેણે રુદાર કે હુંકાર પણુ કીધું નથી, તેનું કારણ અવશ્ય કંઈ ગુમ હાવું ન્નેઇએ. નગરનાં અનેક લાકા આ બાળકનાં દર્શન માટે, તેના પિતાને ઘેર જવા હતા, તે લેગી એક દિવસે આ ગુિલુકા પણુ ગઈ; અને તે બાળકનું પરમ તેજસ્વી સ્વરૂપદર્શન કરતાં જ, તેને પાતાના અને તે યાગીના પૈત્રેહનું, તે યાગીના મત્યુ ટાણુંની વાસનાનું, પાતાને ત્યાં આવતા મનુષ્યા પ્રતિના તિરસ્કારનું અને તે જ જંખનામાં એમનું અવસાન થવાનું અને એ વાસનાના પ્રાપ્યથી

યુનઃ આવા મહાત્મા ચાેગીને પણ આવર્જન વિસર્જનના ફેરામાં અટવાલું પહે છે, એ કર્મની વિચિત્ર ગતિનું સ્મરણ થયું! "અહેા! મહાપ્રયાસવહે શુલ કર્મનું સેવન કરનારા આવા મહાતમાં ચાગીને પણ જ્યારે આટલી રંચ જેટલી, પરના કલ્યાળુને માટેની વાસના પીંડે છે, ત્યારે ક્ષુદ્ર પ્રાણીની તાે શી જ ગતિ! રંચ જેટલી પણ વાસના, જન્મ મરણના કપ્ટની દાતા થઈ પડે છે ને વાસનાના અધ્યાસી યાગી પણ, દુ:ખપરંપરાના અનુભવમાં રઝળે છે. આ મુનિ કૌણ્ડિન્ય સમર્થ આત્મવેત્તા હતા, લક્તિ તા એમનું સાક્ષાત્ સ્વરૂપ જ હતું, અનન્યાશ્રિત હતા, શુભ કે અશુભ કર્મના ખંધનથી મુક્ત હતા, એમને ક્રેષ્ય કે પ્રિય કંઈ પણ નહાતું, તેા આ ગતિ શી? પરમાત્માના લક્ત કદાપિ નષ્ટ થતા નથી અને પરમાત્માના ભક્ત પાપયાનિના અધિકારી હાય ते। पण तरी जय छे, ते। आवा पवित्र महात्मानी ते। ઉत्तम गति थाय, એમાં આશ્ચર્ય શું! પણ અહા! રંચ જેટલી વાસનાએ આ પરમભકત, પરમ જ્ઞાનીની કેવી ગતિ કીધી!" આવેા વિચાર કરતી તે ગુણિકા, તે બ્રહ્મબાળ કૌષ્ડિક્ય મુનિ સમીપ ગઈ અને તે બાળકને પાતાના ખાળામાં, પ્રેમપૂર્વક ખેસાડી, તેના અંગપર હાથ ફેરવી ૮ગર૮ગર કેટલીકવાર સૂધી તેના સામી જ નાઈ રહી. તે નાઇ મહાત્મા કોં િકડન્ય મુનિ ખડખડાટ હસી પડ્યા. ત્યારે ત્યાં ઉલેલાં સર્વ મતુષ્યા આશ્ચર્ય પામ્યાં! કેમકે બાળ કૌણ્ડિત્ય મુનિને કાઇએ પણ આટલા સમયમાં હસતા કે રડતા નેવા કે સાંલળ્યા નહાતા.

પછી તે ગુિંચુકાએ સર્વને, તે આળકના ગૃહમાંથી દૂર કીધા; અને પછી તે આળકને ઉદ્દેશી ખાલી; "મહાત્મા યાગીન્દ્ર! આપની આશી ગતિ? આપ તે કર્મમાત્રથી નિર્લેપ હતા, આપ પંડેજ પ્રદ્મરુપ હતા, પ્રદ્મને જ યજતા, લેજતા, સેવતા ને પ્રદ્મમાં જ વિચરતા હતા, તે છતા, હે દેવ! આપની આવી ગતિ શા માટે થઈ?" "હે અંબા! એ સર્વનુ કારણ તું છે!" મહાત્મા કોંચિકન્યે સ્મિત કરીને કહ્યું. "હું તારે ત્યાં આવતા વિષયજન્યસુખની લાલ-સાવાળા જીવાનું ચરિત્ર નિરખવાથી, લગવતસ્મરણમાં—પવિત્ર આત્મનિકામા મોળા પડ્યો ને નિત્યના અભ્યાસથી અંતકાળ તારા ચરિત્રની મલિન વાસનાના બળનું સ્મરણ રહેવાથી, મારી આ ગતિ થઈ છે." તે સાંભળી ગુિષ્યુક્ષ ખાલી; "હે મહાત્મન્! હું ગમે તેવી હતી, ગમે તેવા અસત્ ચરિત્ર-વાળી હતી, કામનામાં લુખ્ય હતી, પરંતુ આપે મારી ઉપેક્ષા ન કરતાં, મારુ ચિંતવન શા માટે કીધું કૈ" ગુિલ્યુકાની આ વાણી સાંભળી, બાળ કોંચ્ડિન્ય બાલ્યો; "રે પરમ પાવિની અંબા! આ કેવળ સંગળળનું કારણ છે. તારે ત્યાં અનેક પુરુષા આવતા ને તેઓ અકદયાલુકારી માર્ગે વળે છે, એના મને મહા

પરિતાપ, માત્ર કરુણાથી જ થતા, ને તારે ત્યાં આવતા પ્રત્યેક પુરુષને निधन हुं भेह डरती, तेना परिछाममां अंतडाण पण मने नित्यना અભ્યાસથી, તે જ ઝંખના રહી ગઈ ને મારી આ રીતની ગતિ થઈ છે; અને ફાેગટમાં મારે આ એક જન્મ વધારે લાેગવવા પછ્યો છે! તારે ત્યાં આવતા પ્રત્યેક મનુષ્યને જાતાં મને એવા વિચાર થતા કે, આ મૃદ્દમિવિએા, શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માનું સ્મરણ, ચિંતવન, લજન, પૃજન, સેવન ત્યજી, નરકદ્વારને માર્ગે શા માટે વળે છે? તેએ કલ્યાણના દાતા સત્પુરુષાના સંગ કરી, પાપને તરી જઇને આ જગતના અધથી મુક્ત થવાને માટે કેમ વળતા નથી? વાસ્તિવિક રીતે ખ્રહ્મને કાઈ પ્રિય કે દ્રેખ્ય નથી, પણ સર્વ સમાન છે. સર્વત્ર સમદૃષ્ટિ થવી તે વૃત્તિત્યાગનું કુળ છે!" ગુણિકા ખાળકૌષ્ડિન્યનાં આ રીતનાં વચન સાંભળી બાલી; "મહાતમા! આપે ખહુ ખાેટું કીધું. મનુ યદેહ ધરી, સર્વ કર્મના ક્ષય કીધા પછી પણ, આ પાપિણીના ઉદ્ધારમાં આપે લગની લગાડી, એથી આપને પુન: જન્મ મરણના કેરા ભાગવવા પછ્યો છે! આપની વૈરાગ્યવા-સના, સંસારત્યાગની વાસના, નિષ્કામ વાસના, પ્રથમથી જ તીવ્રતમ છતાં, આટલી પણ ભાગવાસના અને રહી ગઈ કે, 'આ દુર્મતિએ કેમ સત્ માર્ગ પ્રવર્તતા નથી ?' તેનું જ આ ફળ આપને લાગવવું પહે છે. હે દેવ! હવે આપ આ દેહ લાગવા, તે વિના અન્યથા ઉપાય નથી. આ પાપિણી દ્વરાચારિણી કેમ છે તેના કારણમાં મારા પૂર્વજન્મના વૃત્તાંત સાંભળા. હું જનકપુરની સ્વરૂપવતી ગુર્ણિકા પિંગલાની દાસી હતી. મારી સ્વામિ-નીના આનંદને માટે, નિત્ય નિત્ય નવા નવા પુરુષાને આણી, તેના વિલાસને ઉત્તેજિત કરવાવાળી હું દાસી હતી. જયારે તે ગુણુકાએ, આ અસાર સંસારપરથી મમતા ઉતારી કેવળ પ્રદ્માનું સેવન કીંષ્ટું; ત્યારે તેમાં પણ હું અનન્યતાથી તેને સહાય થનારી હતી. મેં પણ પરમાતમા શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રમાં મારુ સર્વસ્વ અર્પણ કરી દીધું હતું; પરંતુ પૂર્વના મારાં કર્મોના વિપાક થયા પૂર્વે જ મારુ અવસાન થવાથી, મારે આ જન્મ ધરવા પડ્યો છે અને આપ જેવા મહાત્માનાં દર્શનથી જ મારી ખુદ્ધિ પવિત્ર થઈ છે જ્યારે મારે મંદિરે આવતા પ્રત્યેક મનુષ્યાને જોઇને આપ ખેદ કરતા હતા કે, 'આ પાપી આવ્યા,' ત્યારે હું હમેશાં જ, આપની પર્લાકુટીમાં પંધારતા મહાત્માએને જોઇને, આનંદથી તેનાં દર્શન કરીને મનસા વાચા તેમને વંદન કરતી ને મનમાં હંમેશાં જ તેનું ચિતવન કરતી કે, 'અહા! કેવા સમર્થ મહાત્મા છે, કે જેનાં દર્શનમાત્રથી મારાં સર્વ

પાપા ખળી ભસ્મ થાય છે' સૂતાં, બેસતાં, ઉઠતાં, ખાતાં, પીતાં હું આ મહાત્માએાનું જ ચિંતન કરતી, ને આજે પણ જુઓ, હે મહાત્મા! કે તે ચિંતનના પ્રભાવથી મારી સર્વે વૃત્તિએા વિરમી છે ને એક શાશ્વત શાંતિ ભાગવું છું. આપના પૂર્વજન્મનું અને મારા પૂર્વજન્મનું મને જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે, તે આ દર્શન, સ્મેરણ, કીર્ત્તનના જ પ્રતાપ છે. હું નિત્ય શુદ્ધ ભુદ્ધ મુક્ત પરમાતમા શ્રીકૃષ્ણચંદ્રનું સ્મરણ, અર્ચન, પૂજન, વંદન કરુ છું, તેમના વિના મને અન્ય કાેઈપર પ્રેમ નથી; આ જિહ્ના તેનું જ ર૮ાષુ કર્યા કરે છે; આ કર્ણો તેનું જ ગાન શુણે છે; આ નેત્રાે તેનાં દર્શનથી જ પાવન થાય છે-એ જ મારા પ્રેમનું પાત્ર છે; એ જ મારા હૃદયના સ્વામી છે; એનામાં જ હું તદાકાર છુઃ અને જે એના ગુણેથી વિમુખ છે તે જ નરકમાં 🕥 પડે છે. જન્મભરથી તે આજ દિન પર્યત મેં એક પણ કર્મ બ્રહ્માર્પણ વિનાનું કીધું નથી; તેમ એક પણ નીતિના માર્ગનું મેં ઉલ્લંઘન કીધું નથી; સંત-યુરુષા વગર મે કાેઇનું પણ દર્શન કીધું નથી, અને અગિયાર આસક્તિ વિના ખારમી આસક્તિ કીધી નથી.\* ત્યારે બ્રહ્મરૂપ સતે, આપે, આ મિથ્યા વાસનાનું સેવન કરીને આ ગતિ ભાગવી છે. હું નિત્ય આ જ ઉદ્દેશથી, મારે ત્યાં આવતા મૂઠમતિ ગમારાને બાધતી હતી, કે જેશ શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રનું સેવન કીધું નહિં તેને ધિક્કાર છે, ને એ જ ઉપદેશ મેં મારા મૃદંગને પણ કીધા છે, જે સતત તે જ ઉપદેશ કર્યા કરે છે ને કરશે. જ્ઞાનીને મિથ્યા પદાર્થપર પ્રેમ થવા, એજ પડવાનુ ચિક્ષ છે ને માક્ષમાં પ્રતિબંધ કરનારુ છે. આપ મુજ નિમિત્તદ્વારા દોષપાત્ર અની, પરમપદથી પદભ્રષ્ટ થયા છા, તા હવે આ જગતનું સેવન કરા, કર્મવિપાઠ કરા, વિરાગ, વિવેક, શમાદિ સપત્તિ પ્રાપ્ત કરા, પછી મનન ને નિદિધ્યાસન કરા; અને અસાર સંસાર, દુ.ખમય ભવ જે ગ નિત્યના રગઢા છે, તેમાંથી તરવા માટે પ્રદ્યાની જ લેહમાં મસ્તાન રહેા. મન, કર્મ, વાણી–એમ સર્વથી પ્રદ્યાને જ આપણા ઇષ્ટ શ્રીકૃષ્ણને જ જુવા, અનુસવા, સંસારા; પરણહ્ય શ્રીકૃષ્ણને જ લજો, યજો, લક્તિથી સેવા, તેના રૂપ જ થઈ રહાે, એટલે આ સર્વ ભવપાશમાથી મુક્તિ મળશે. હે દેવ! એક ક્ષણુભરની વાસના કેટલું સંકટ આણે છે, કેવી અવસ્થાએ પહોંચાડે છે તે આપ જુઓ.''

જયાरे ते ગુણિકા બાલતી બંધ પડી ત્યારે, પરમાત્માપર ગાપી-

<sup>\*</sup> દીકા-અગિયાર આસ કેત તે આ -ગ્રહ્માહાત્મ્યાસક્તિ, રુપાસક્તિ, પૂનસક્તિ, સ્મરહ્યાસક્તિ; દાસાસક્તિ, સખ્યાસક્તિ, કાન્તાસક્તિ, વાત્સલ્યાસક્તિ, આત્મનિવેદના-સક્તિ, તન્મયતાસક્તિ અને પરમ વિરહાસક્તિ.

એ સાંભળી રાજા બાલ્યા; "પ્યારા ચિત્તવીર્ય! એ તા હું પણ જાણું. છું; પણ અગાઉથી જ તેના આશ્રય કર્યો હાત તા કામના હતા; હવે તા ચારેમેરથી નગરને શત્રુએ ઘેરી વળ્યા છે, તા ત્યાં કેમ જવાશે? વળી એ દુર્ગનાં દાર પણ ઘણા જ કાળથી બધ કરેલાં હાવાથી નગરમાંથી સુરક્ષિતપણે નિકળી તેમાં કેમ પ્રવેશ કરાશે? એ કાર્ય મને કેવળ અશક્ય ભાસે છે." પ્રધાન બાલ્યા; 'મહારાજ! આપ ચિતા ન કરશા, સેવક તેના સઘળા ઉપાય જાણે છે. નગરમાંથી અહાર નિકળ્યા વગર અને દુર્ગનાં દ્વાર ઉઘાડ્યા વગર જ તેમાં પ્રવેશ થઈ શકે, એવા એક માર્ગ મને માલમ છે. આપણા રાજમદિરની એડમાં જે પેલું માટું ઉહેલું—જેને ભૂતિયા મહેલ કહીએ છીએ, અને જે સદાય અંધ જ રહે છે, તે આપ શું જાણતા નથી? દુર્ગમાં જવાના એ જ માર્ગ છે. એ માર્ગ તરશાળ ભોયરુ છે; અને તેમાં થઈ નિર્ભયપણે દુર્ગના મધ્યભાગમાં નિકળાય છે. ચાલા, સજ્જ થાંઓ અને સૈન્ય તથા પ્રજાને તેમાં પ્રવેશ કરવાની આગ્રા કરા."

તુરત રાજાએ ત્યાં જઈ તે ભૂતિયા મહેલનાં ઘણાક કાળથી ખધ રહેલાં દ્વાર ઉઘડાવ્યાં. અંદર ઘણા જ સુગમ માર્ગ હતા, તે માર્ગ થઈ, પ્રજા અને ચતુરંગ સૈન્ય સહિત આખા નગરને લઇને રાજા દુર્ગમાં ગયા અને તુરત તે માર્ગ બંધ કરી દેવામાં આવ્યા.

આ વાર્તાની જયારે તેના શત્રું ઓને જાણું થઈ ત્યારે તેઓ વિચારમાં પહ્યા કે, રાજા કેણું જાણું કેવી રીતે નાશીને દુર્ગમાં ભરાયા! પછી તેઓ નગરને છાંડીને દુર્ગ આગળ આવ્યા; પણ ત્યાં તો અવન્યી માયા હૃષ્ટિએ પડી. પ્રપંચદુર્ગ એક માટા પર્વત ઉપર આવેલા હતો અને તેને ઉપરાઉપરી સાત આવરણા (કાટ) હતા. પહેલું આવરણ, જે રાજા પ્રજાનાં રે સાણ, ધનધાન્યના ભંડાર અને અખૃટ જલા શયા ઇત્યાદિની આસ્યા અને પવેલું હતું, તે એક સાનાના કિસ્સા હતા. તેની આસપાસ ત્રપાના, તેની આસપાસ ત્રાંબાના, તે પછી અતિશય મજખૂત એવા લાહાના, તેની આસપાસ ત્રાંબાના, તેની આસપાસ આંગાના, તેની આસપાસ અથાગ હાડા જળના (જળની ખાઈ), અને તે પછી માટાં માટાં કાતરા તથા શિખરાથી અતિશય દુર્ગમ થઈ રહેલા એવા પર્વતાના કિસ્સા હતા. એવા રીતે એક કરતાં એક અતિ કિલ્લા એવા પર્વતાના કિસ્સા હતા. એવા રીતે એક કરતાં એક અતિ કિલ્લા એવા પર્વતાના કિલ્લાઓથી સુરક્ષિત અનેલા પ્રપંચદુર્ગ જાઇ, શત્રું ઓ ત્યાંના ત્યાં જ ડરી ગયા, તેઓએ પાત-પોતાના અપાર સૈન્ય સાથે ચામેરથી ઘણાંય ફાંફાં માર્યા, પણ કાઈ રીતે તેઓ કિલ્લા તાડવામાં ફાવી શક્યા નહિ. છેવટે તેઓએ થાકીને

ચાલ્યા જવાના વિચાર કર્યો. એ પ્રસંગ શાંતિપ્રિયના ચતુર પ્રધાન ચિત્તવીર્યે, દુર્ગ ઉપર રહ્યાં રહ્યાં તેઓ પર અસ્ત્રોના અને શિલાઓના એવા સખત મારા ચલાવવા માંક્યો, કે જેથી ત્રાસ પામીને તેઓ ચામેર નાસાનાસ કરવા લાગ્યા, પણ નાસીને જાય કયાં ? માટાં માટાં કાતર અને ડુંગરાના ધારવાળી તેમ જ આડી ઉભી પડેલી શિલાઓમાં થઈ નાસલું સહેલું નહાતું ઉપરથી પાષાણ તથા અસ્ત્રાની વૃષ્ટિ થાય, તેમાંથી તેઓ કેવી રીતે ખચી શકે ? આ મારાથી તેમનાં માટાં માટાં સૈન્યા નાશ પામવા લાગ્યાં અને તેઓ પણ અધમુવા સરખા થઈ રહ્યાં. જયારે શત્રુઓએ ખચવાના એક ઉપાય જોયા નિક, ત્યારે 'અમે સૌ તમારે શરણે થયા છીએ, માટે અમારુ રહ્યણ કરા' એલું રાજાને સૂચવનારા વાવટા પાતપાતાના સૈન્યમાં ચઢાવી દીધા; અને તેવા જ પ્રકારનાં વાજિત્રા વગાહ્યાં. આવા પ્રસંગ જોઇ પ્રધાન ચિત્તવીર્યે, સંગ્રાદ્રારા તેઓનાં શસ્ત્ર મૂકાવી દર્ઘ, બદીવાન સરખા ખનાવીને પાતાને શરણે લાવી રાખ્યા. અસ તેઓ અધીન થયા; હવે તેઓનુ શું જોર ચાલે ? જેઓ શત્રુ હતા તેઓ, દાસ થઇને સેવા ખજાવવા લાગ્યા. આ જોઇ રાજા શાંતિપ્રિય તાકુ પ્રસન્ન થયો ને શત્રુઓ વગરનુ નિષ્કંટક રાજ્ય કરવા લાગ્યા."

આ પ્રમાણેની મમેં રહસ્યવાળી, સંસાર દુર્ગના માર્ગ જણાવનારી કથા કહી, ખડુક મુનિના પિતા ખાલ્યા; "હે પુત્ર! હે રાજ વરેપ્સુ! કહા વારુ, આ રાજાના ઇનિહાસ ઉપરથી તાને શું વિચારશા ! એ કાના આશ્રયથી એવા મહાકૂર અને મદોન્મત્ત અનેક શત્રુએાથી અચ્યા !" ઋષિનું આવું પ્રશ્ન સાંભળી રાજા બાલ્યા; "પ્રપંચદુર્ગના આશ્રયથી " વામ-દેવજીએ કહ્યું; 'પિતાજી, દુર્ગના આશ્રય ખરા; પણ ચિત્તવીર્ધ પ્રધાન ન હાત, તા એ દુર્ગમાં જવાના માર્ગ કાણ ખતાન '!" એ સાંભળી વૃદ્ધ કામ હાત, તા એ દુર્ગમાં જવાના માર્ગ કાણ ખતાન '!" એ સાંભળી વૃદ્ધ કામ આશ્રા છે. " એ સાંલળી વાર્તાનું રહે કામ આશ્રા છે. મનુષ્ય પ્રાણી સાહિમાં રાજા સરખા જ શાંત સ્વભાવના છે. તે જે સંસારના અનુભવ ન કરતાં તેના ત્યાગ કરે, તા અતિ નિર્દય એવા કામ ક્રોધાદિક છ શત્રુએા તેને ઘરી વળે. એએમમાં સૌ કરતાં કામ અચણી છે. કામસપી શત્રુ ઘરી વળ્યો, એટલે મનુષ્ય તેને વશ થઈ જાય છે; અને વશ થયા, એટલે તેના નાશ થતાં શી વાર ! આ વેળાએ શત્રુએાવઢ ઘરાયલા—અકળાયલા પ્રાણીને શુદ્ધચિત્તસપી પ્રધાન, સન્માર્ગ ખતાવી, પ્રપંચસપી (સંસાર—ગૃહસ્થાશ્રમસપી) દુર્ગના આશ્રય કરાવે છે. એ દુર્ગને સાનાં રુપાં વગેરેના કિક્ષાએાસપ જેમ

સાત આવરણ છે, તેમ આ સંસારદુર્ગમાં પશુ છે. પહેલું આવરણ-સંયમ, ખીજું શાંતિ, ત્રીજું વિવેદ, ચાલું ભક્તિ, પાંચમું શ્રદ્ધા, છઠ્ઠું જ્ઞાન, અને સાત્મું વરાગ્ય. આવાં આવરણાના કિલ્લામાં રહેનારા પ્રાણીને વળી શુદ્ધ ચિત્તરૂપ પ્રધાનની સહાયતા હાય તેા પછી સંસારના કામ, ફ્રાધ, લાલ, માહ, મદ, મત્સર ઇત્યાદિ ખળવાન્ અને ઘાવકી શત્રુએ કંઈ પણ કરી શકતા નથી. એટલું જ નહિ, પણ ઉલટા તેઓ તેને વશ થઈ જાય છે; અર્થાત્ શુદ્ધ ચિત્તવાળા વિવેકી મનુષ્ય, સંસારમાં રહીને તે દ્વારા ઠામ ક્રાેધાદિકને જિતી લે છે. પણ ત્યાગીથી તેમાંનું કશુંએ બની શકતું નથી ત્યાગી નિરાધાર અને કાઈ જાતની એાય વગરના છે, તેટલા માટે તેને કામ ક્રોધાદિ શત્રુઓ એકદમ વશ કરે છે; અને અંતે તેના ત્યાગન વધુખા થાય છે. ગૃહસ્થાયમી એટલે સંસારી ઉપર કદાચ એકી વેળાએ કામ ક્રાેધાદિ છએ શત્રુએા ચઢાઈ કરે, પણ એકદમ તેને હરાવી કે વશ કરી શકે નિક્ક; પરંતુ ત્યાગીને (સંસાર નિર્ક્ક અનુભવેલા કાચા ત્યાગીને ) તા તે છમાંના એકાદા જ એક કાણ્વારમાં નિગ્રહસ્થાનમાં લાવી મૂકે છે. માત્ર એક જ કામે (કામદેવે) તેવા સેંકડા ત્યાગીઓને, તેઓના સેંકડા વર્ષોના લીધેલા ત્યાગ છતાં પણ ક્ષણવારમાં લ્રષ્ટ કરી નાંખ્યા છે; અને સુંદરી સાથે રમણ કરવાના એક ઘડીના સુખ સારુ તેઓએ પાતાનાં લાંબા કાળનાં તપ એળે ગુમાવ્યાં છે. તે જ પ્રમાણે એકલા ફેાધને જ વશ થઈ જઈ સૅંકડા ત્યાગીઓએ પાતાનાં અનેક સુકૃતાને લસ્મીબૃત કીધાં છે. તેવી જ રીતે માહે તથા લાેલે પણ સંકડા ત્યાગીઓને પાતાના પાશમાં નાંખી, તેઓ ? લજજ લુટાવી છે અને તે જ પ્રમાણે મદમત્સરનું પણ જાણવું. આતું ર્ફ્ષમાંથી રક્ષણ થવા માટે, વિવેકવીરને, જેમ પરમાર્થ ઠરવું ચાગ્ય છે, તા તે પ્રપંચ સાધન પણ જરૂરનું જાણવું જોઇએ." અત્ર મુનિ-પિતા ક્ષતંહે? યુભ્યા અને સભાજના શું થાય છે, તે જોવા લાગ્યા.



## ત્રયાદશ બિન્દુ ત્યાગની વિદેખણા

कृते पापेऽन्तरापो वै यस्य पंसः प्रजायते । प्रायश्चित्तं तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम् ॥

અર્થ-પાપ કર્યા પછા જે પુરુષને પદ્યાતામ થાય છે, તેને હરિસ્મરખુરુપી એક પરમ પ્રાયશ્વિત છે.

ଝ୍ଟ୍ୟରଙ୍କରଙ୍କରଙ୍କ

હું સો શાન્ત છે. રાત્રિના સૂર્ય-ચન્દ્રદેવ-પૂર જાશમાં પ્રકાશી રહ્યો છે. ્ર દાસખાઇલ કાલ∗≃ ખટુક પિતાની માહપ્રકૃતિના વિચાર કરે છે કે, 'માહ-રૂપી વંટાળીઆના વેગમાં તણાઈ જતાં સૂકાં પાન જેવી ગતિના આ લાેકના પ્રાણીને આવી વિષમ મતિ કેમ પ્રાપ્ત થાય છે ? રે સૌદ્રજ જન્મ-જન્માંતરમાં સંસારકલેશ ભાગવ્યા છતાં અવિદ્યાના जिरे हुल पण् સંસારસાગરમાં ડબકીયાં ખાવામાં જ આનંદ લે છે; તેમની સિંગ્યુરતા-મુક્તિ કેવી કહિત છે! સંસારપ્રપંચ એવા રચાયા છે કે, તેમ્સાવીયા પણ તરી શકાતું નથી, એવા વિચારમાં તે લીન છે,' તેવામાં મ જ લાળી ખ્રુ, તે ખડુ-કના પિતા પ્રત્યે બાલ્યા; "હે ઋવિરાજ! આપે જે અમાર ત્યાગીન્તે યથાર્થ છે. કે કામ સૌને પાડનારા છે; ઘણીક અપ્સરાદિક રાજા સરખે પ્રમ-દેવનાં તીવ્ર ભાળુથી ઘણાક મુનિએાનાં મન ચલિ सिना त्याग धलाङ ્રી વળે. એએપ્રખળ માહવશ થયેલાનાં પણ ઉદાહરણા છે. કામદેવ તા છે કે, તે મનુષ્યની સઘળી ઇંદ્રિયાને એકદમ વશ એટલે મનપુષ ત્યાગીને વળી લાભ શાના ? લાભ તા વિશેષે કરીને श थतां शी वास्याय છે; અને તે દ્રવ્યની તા ત્યાગીને કશી આવશ્યકતા જ ने शुद्धियत्तरूप શ્રમહ્યી) દુર્ગને

ઋષિ બાલ્યા; "તું ધારે છે તે રીતે સર્વ ત્યાર્ગ પરિપૂર્ણ નથી હાતાં; પણ કેાઇમાં એક તાે કાે

हिद्यायेगारू य लेभ

સંપૂર્ણ જ ખામી હાય છે, સ્ત્રી ત્યજે પણ કામ તજારો ન હાય; ધામ ત્યજે પણ લાભ તજારો ન હાય. એ પર એક કથા છે, તે સાંલળ."

"રાજા! કાઈ એક નગરમાં એક રાજપુત્ર અને પ્રધાનપુત્ર બે યુવાત્ મિત્ર હતા. તેઓ વિદ્વાન અને સુલક્ષણા હાવા છતાં સ્વલાવે કંઈક વિનાદી પણ હતા. તેમને કાઈ કાઈવાર નગર પાસેના રમ્ય વન ઉપ-વનમાં કરવાની ઠેવ હતી. એકવાર તેઓ બંને અધારુઢ થઇ કરવા નિકળ્યા; અને સુંદર પુષ્પવારિકાએ અને આરામામાં કરતા કરતા ઉપવનને વટા-વીને ઢંઇક આગળ નિકળી ગયા. ત્યાં માર્ગમાં એક નાના અછાયી આશ્રમ રૃષ્ટિએ પડ્યો. તેમાં એક ત્યાગી પુરુષ બેઠેલા હતા; તેનો મૃગચર્મનું આસન પાથશું હતું; અંગપર ચીર વસ્ત્રમાં માત્ર એક કૌષીન સિવાય ળીનું એકે વસ્ત્ર નહાતું; માથે સુંદર જટા અને અગામાં વિનૃતિ ચાળેલી હતી; આગળ ધૂણી ધખતી હતી. તે સિદ્ધાસનવાળી, નેત્ર મીંચી, ખતે હસ્તવઉ ગ્રાનમુદ્રા કરીને ધ્યાનસ્થની પેઠે બેઠેલા હતા. પાસે ખીજું કાઈ ન હાતું, તેમ રહેવાને પર્શુકૃટી પણ ન હાતી. પેલા બે મિત્રા તેની નજી-કમાં ગયા ને તે જેગીની આવી નિઃસ્પૃહી ત્યાગવૃત્તિ જોઈ રાજપુત્ર પ્રસજ થયા. તે તેની ખહુ પ્રશસા કરવા લાગ્યા કે, "ધન્ય છે આ સાધુ યાગીને, કે જે સઘળી આશા તૃષ્ણા ત્યજી દઈ વિરાગ ધારણ કરી, ઈશ્વર ધ્યાનપરાયણ થઈ, ઉપર આલ ને નીચે ધરતીના આશ્રય કરી રહેલા છે! અહા! એમને માયાની લેશ પણ સ્પૃહા નથી. ધન્ય છે!" એ સાંલળી પ્રધાનપુત્ર બાલ્યા; "હા, સાધુ છે તા વંદન કરવા ચાચ્ય; પણ સંસારની એને કશી સ્પૃહા નથી ને સઘળી વાસના ત્યછ દઇને ખેઠા છે, એવું આપ શા ઉપરથી કહા દેદ ?" રાજપુત્ર માલ્યા; "જો એમ ન દ્વાર્ય તા આવા નિર્જન સ્થાનમાં ને આવી અકિંચન અવસ્થામાં શા માટે રહે ? જૂઓ, એમની પાસે વસ્ત્ર સરખુંએ નથી, તેમ રહેવાને સ્થાન પહુ નથી." પ્રધાનપુત્ર કહે છે. "એમ હાવાથી શું થયું ? શું એની રીતે સઘળી વસ્તુને ત્યજી દઈ અકિંચન થવાથી આત્મા પવિત્ર થતા હશે ? વધારે તાે શું, પણ છેવટે પાતાના શરીરનાે સુદ્ધાં ત્યાગ કરે તાેએ મન નિર્વાસનામય થયા વિના આત્મા શુદ્ધ ક્યાંથી થાય? મન જ સંસારહ્યા અવિદ્યાનું કારણભૂત છે. જો મનના નાશ થાય તાે જ સંસા-રની માયા-માહ-મમતા-પ્રપંચના નાશ થાય છે, અને મન વૃદ્ધિ પામે તા સર્વ વૃદ્ધિ પામ છે. ગીતા-ઉપનિષદ્ લાણે છે કે:-मन एव मनुप्याणा कारणं चंघमोत्रयोः भनुष्येति अंधननं अने भेक्षनं क्षरण अन अ 3-96

છે. માખુસ જેમ પશુને દારડાથી ખાંધી વશ રાખે છે, તેમ જ મન, દેહાદિક સઘળા વિષય—પ્રપંચમાં, રાગ-પ્રીતિ ઉપજાવી વશ રાખે છે, અને એ જ મન વિષયમાં વૈરાગ્ય ઉપજાવી, જીવને અંધનમુક્ત પણ ઠરે છે. આ યાગી દેખીતા વૈરાગ્યવાન્ અને ત્યાગવૃત્તિવાળા છે, પણ એમનું મન સંસારના વિષયામાં અંધાયહું છે કે મુક્ત છે, તેની આપણે ચાલા પરીક્ષા કરી જોઇએ."

આવા વિચાર કરીને તે અન્ને જણા એ ત્યાગીની સમીપમાં જઇ માટેથી પ્રણમ કરી ઉભા રહ્યા. પછી પ્રધાનપુત્ર બાદચા; "અહા પ્રિય મિત્ર, આ મહાત્મા-ચાગીરાજ કેવા ધ્યાનમગ્ન છે!! શી એમની એકા અતા! શા એમના તીવ્ર વેરાગ્ય! એમની પાસે કંઈ જ નથી જાણું એમને સંસારમાં કશી સ્પૃહા જ ન હાય તેમ કશું પાત્ર કે વસ્ત પણ પાસે રાખ્યું નથી. આવા નિષ્કચન સાધુની જ સેવા કરવાનું મહાપુણ્ય છે. આવા પુરુષને જે કાઈ વસ્તુનું દાન કર્યું હાય તો તેનું સહસાળાં ફળ મળે છે. હું ધારુ છું કે, તમારા ને ધારા કિરીટા મર અમૂલ્ય મિણનાં લટકણા છે; જેનું મૂલ્ય કાઈ સાધારણ રાજાયી પણ આપી શકાય તેમ નથી; વળી તેમાં અતિ માટા શુણુ તો એ છે કે, તે લાહાને પણ સાનું અનાવી દે છે; તેનું દાન આ સાધુને દીધું હાય, તો આપણા મનખા દેહ સફળ થાય! પણ આપણું તેમને એ કેવી રીતે આપીએ શ્રે એએ તો હત હત સમાધમાં છે, બંને હસ્તવઢ મુદ્રા કરેલી છે, પાસે કશું વસ્ત્ર પણ નથી, કે જેથી તેને છેઢે ખંધાય; મિણ, એમનાં એમ ખુદ્યા તેમની આગળ મૂકીએ તો કોઈ લઈ જાય. હવે કેમ કરીએ ?"

પેલા ત્યાગી મહાતમા નેત્ર મીંચી આનંદે લગવન્સ્મરણ કરતા હતા. તેમણે આ બે જણની સર્વ વાતચિત અથેતિ સાંભળી અતિ હત્કંઠાથી પાતાનું મેટ્ડા પહેાળું કર્યું-એલું સૂચવવાને કે મણિ મૂકવાનુ સૌથી નિર્ભયસ્થાન આ છે!!

એમ મ્હાંકું પહેાળું થયહું જોઈ, તેના મર્મને સમજ ગયેલા પ્રધાન્યુત્ર મનમાં હસી પડ્યો, અને સાનવડે રાજપુત્રને સમજાવ્યું કે, "જોઈ આ ત્યાગીની નિઃસ્પૃહતા? જોયું એનું નિલોંભીપહાં? કહા વારુ, અત્યારે એને ત્યાગ કયાં જેતા રહ્યો!" ઘણીવાર થઈ તાએ મહિની આશાથી મહાંકું અંધ થયું નિહ, ત્યારે પ્રધાનપુત્રે પેલી ધૂણીમાંથી ચપટી રાખ્ય લાઈને માટેથી કહ્યું; "રામજ લ્પા ખહુ સારુ થયું; આ યાગીરાજના ધ

<sup>ું</sup> મુદ્દેા.

રીતે ઉઘડી ગયેલા મુખમાં જ હું મણિ મૂકું છું." પછી દલે પેલી રાખ તેમાં નાંખીને કહ્યું; "પણ અહાહા! આ ાર! જુઓ તા ખરા! આ તા એકનું બીજું થઇ ગયું. મણિ મમત્વ થઈ ગયા! અહા! શી કર્મની ગતિ! પ્રારુષ્ધ વિના ું. આપણે ગમે તેટલું દ્રવ્ય આપવા ધારીએ, પરંત પ્રારખ્ધ થી રહે ? આ જાઇને તા મને ઘણા એક થાય છે !" આટલું इना पिता वणी भास्या इद्धा राज्य आवी रीते मिश्ना भट-ાના સુખમાં ચપડી રાખ આવી પડેલી જાણી, એ ત્યાગીને ા ખેદ થયા હશે વારુ ? તેને તે જ વેળાએ પાતાની ત્યાગ ) દઇને દ્રવ્યના લાેભહ્યાી પાપના ભાેકતા થવાની આશ .ને ભારે શિક્ષા કરવા જેટલા ક્રોધ ચડ્યો હશે. પણ રાજપુત્ર અહું \ તુર હતા તે, પ્રધાનપુત્રના વચનના ઉત્તરમાં બાલ્યા; "નહિ નહિ, પ્યારા મિત્ર! એમ નથી. એ તાે એમના તપાળળના જ કિવા એમના ઉગ્ર ત્યાગના જ પ્રભાવ છે. એમના તીવ્ર તપરૂપ અગ્નિયી આવે વજારૂપ મિશુ પણ આમ ભસ્મ થઈ ગયો, ત્યારે ખીજી વસ્તુના શા આશરા! આવી જ રીતે એમનાં સઘળાં પાપ પણ ખળીને ભરમ જ શઈ ગયાં હશે ? હવે એમને શી વાતની વાસના હોય? અને આપણું આપેલું દ્રવ્યતે ખીચારુ એમના પ્રભાવ આગળ શી ગણતિમાં!" આવી રીતે મણિની આશાએ મુખમાં રાખ આવી પડવાથી મહાનિરાશ અને ખિશ્ન થઈ ગયેલા તે ત્યાગીના મનનુ એવાં વચનાથી જ સમાધાન કરી તથા તેને તેના ત્યાગતપ માટે વિશેષ ઉત્સાહી કરીને, તે અને મિત્રા ત્યાંથી ચાલતા થયા. જેમ વેશ્યા સ્ત્રીને, જે ઈચ્છા થાય તે પ્રાપ્ત કરી શકે છે, પણ સતી સ્ત્રી તાે કાેઈજ પરણ્યાે હાય છે; તેમ જ મ્હાેડથી વિરાગી થવામાં-'અમને તા આ જગતના કરા પણ ખપ નથી, પ્રારુષ્ધ વશ છીએ ને તે જેમ દેારવે છે તેમ દેારવાઈએ છીએ,' એવું બાલનારા અનેકાનેક છે; પરંતુ પૂર્ણ આત્મારામ તા કાઈક જ વિરલા થઈ શકે ં છે દુ પ્રિયપુત્ર વામદેવ! અપૂર્ણ ત્યાગીને લાેભ માહાદિ શત્રુંએા દખાવે છે: તા એવા ત્યાગ કરતાં શ્રેષ્ઠાએ સર્વધા સંસાર જ શ્રેષ્ઠ માન્યા છે, તેથી તું હવે અમારા વૃદ્ધોના ઉપર કરુણા લાવીને ઘેર ચાલ. મારા કરતાં તારી માતાની તારે વધારે કરુણા કરવા જેવું છે; કેમકે તે તા તારા વિચાગ થયા ત્યારથી અન્ન જળ ત્યજીને બેઠી છે. માટે હે પુત્ર! હવે વિલંખ થશે તા તારી માતાના પ્રાણ ખગવાની પણ આશા નથી."

પિતાપુત્રની આ વાતચિત સાંભળી, મહારાજા વરેપ્સુ વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'અતિશય આથહ કરીને જે કદાચ ઋષિ, ગુરુદેવને લઈ જશે, તા મારા હાથમાં અનાયાસે પ્રાપ્ત થયેલું સદ્દગુરુરત્ન હું ગુમાવી બેસીશ. માટે હરકાઈ પ્રકારે ગુરુદેવ અહીંયાંથી ન જવા પામે તા જ ઘણું સારુ, એવા વિચારથી રાજા વરેપ્સુ ખંને પિતા પુત્ર પ્રત્યે હાથ જોડી નમન કરીને બાલ્યા; "હે ઋષિવર્થ! હે સદ્યુરુદેવ! મન, વાણી તથા કાયા-વડે કરીને હું સર્વથા આપના દાસ છુ; માટે મને ત્યજીને હવે આપનાથી કેમ જવાય ? હું આપને શરણે છું ને આપની કૃપાથી જ અપાર ભવ-યાતનામાંથી છૂટીને સર્વેશ્વર એવા અચ્યુત પરખ્રદ્યાનાં પ્રત્યક્ષ દર્શન કરવા ્યાન્યા છું. મારુ તા સર્વસ્વ આપ જ છા; માટે હું હવે આપને અહીંથી જવા દેનાર નથી. આપના અત્ર પધારવાથી મારુ એકલાનું નહિ, પણ આ સંસારમંડળનું-આધિ વ્યાધિ અને ઉપાધિથી પીડિવજનનુ-સંસારસાગરમાં ડ્ખતાનું-કલ્યાણ થયેલું છે; અને તે જ પ્રમાણે ચિરકાળ પર્યંત પ્રજાતું નિરં તેર કલ્યાણુ થતું જ રહે, એ માટેના સુલભ માર્ગ આપની કનેથી જાણવા ઇચ્છું છું. ગુરુદેવ! મેં જે ભગવતદર્શનના અલભ્ય લાભ મેળવ્યા, તે માત્ર આપના પરમ અનુગ્રહ્થી જ મેળવ્યા છે; અને તે પણ વળી આ સ્થ્રલ દેહ છાડીને ખીજા દિવ્યદેહદ્વારાએ, ઇંદ્રાદિકનાં વિમાનારુઢ થઇને મેળવ્યા છે; પરંતુ એ પ્રમાણે એ વસ્તુ મનુષ્યમાત્રને કંઈ સુલભ નથી, માટે એક સાધારણમાં સાધારણ મનુષ્ય પણ જેવી રીતે એ પરમ પદને પહોંચી શકે. તેવા સર્વસાધ્ય\* માર્ગ જો હોય તા તે મારે જેવાની ઇચ્છા છે એ માટે આપનાથી હવે મારા ત્યાગ કેમ થાય? તેમ અતુલ ભાગ્યવંતાં માતુશ્રી, કે જેમની કુખે આપ સરખા મહર્ષિરતને જન્મ આપ્યા છે, તેમના પણ ત્યાગ કેમ થઈ શકે? માટે હવે તા નિર્વિલંબે એટલી જ આગા થવી નેઇએ, કે જેથી હું અતિશીઘપણે માતુશ્રીને અહીં તેડાવી લઉ. માતુશ્રી અહીં પધારે એટલે સૌ વાતે નિઃસ્પૃહી થઈ, આપ આ સેવકના શિરછત્રરૂપે આનંદે અત્ર વિરાજો. આપ પિતાપુત્રના ઋપિધર્મને કાેઈ જાતની હાનિ ન થવા દેતાં, હું નિરતર આપની પવિત્ર સેવામાં તરપર રહીશ."

આવી રીતના વરેપ્સુ મહારાજાના અત્યાગ્રહથી વામદેવે તે વાત માન્ય કરી. રાત્રિ હતી, છતાં તે જ વેળાએ રાજાએ ઘણાક વેગવાળા અસ્વારાને એક સુંદર મ્યાના રાથે, ઋષિના ઘણે દ્વર આવેલા આશ્રમ પ્રત્યે માકલ્યા. ઋષિએ ખતાવેલી નિશાની પ્રમાણે તેઓ ત્વરાથી ચાર

<sup>\*</sup> સૌ સાધી શકે તેવા.

દિવસના માર્ગ માત્ર એક દિવસમાં વટાવીને ઋષના આશ્રમે જઈ પહોંચ્યા. ત્યાંથી વામદેવનાં માતુશ્રીને તેટલી જ ત્વરાથી તેડીને પાછા આવ્યા! વાણાક દિવસથી પુત્રવિચાગતે લીધે અન્નજળના ત્યાગ કરીને છવ ઉપર આવી એઠેલી અને ક્ષણે ક્ષણે પુત્ર પુત્ર ઝંખતી, ચાગમાયા સરખી ઋષિ-પત્નીના અને અટુકના જે વેળા મિલાય થયા, તે વેળાનું વર્ણન કાણ કરી શકે! પુત્રને જોતાં જ પ્રેમના ઉમળકાથી તેનાં નેત્રમાંથી શ્રાવણ લાદરવા વહેવા લાગ્યા, અને પયાધરમાંથી પયધારાઓ છૂટવા લાગી; એકદમ દાડીને પુત્રને આથમાં તાણી લઈ હૃદય સાથે ચાંપતાં જ, અંભા અચેત થઈ ગઈ! ઘણીકવારે શુદ્ધિમાં આવતાં પુત્રને ઉપરાઉપરી ચુંબન આલિંગન દેવા લાગી અને પાતાને આમ ટળવળાવવા માટે પ્રેમથી કપેકા દેવા લાગી. એ જોઈ મહાતમા અટુકે પણ સંપૂર્ણ માતૃપ્રેમ દર્શાવી, તેના મનને સંતુષ્ટ કર્યું. તે ટાંણે સઘળે જયજયકાર થઈ રહ્યો.





## ચતુર્દેશ બિન્દુ

### હરિ લજવાના અવસર ક્યારે?

#\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$

वीणाया रूपसोंदर्यं तन्त्रीवादनसौध्वम् । प्रजारंजनमात्रं तत्र साम्राज्याय कल्पते ॥ वाग्वेखरी शब्दझरी शास्त्रव्याख्यानकौश्रष्टम् । वेदुष्यं विदुषां तद्वद्धक्तत्ये न तु सुक्तये ॥

અર્થ-વીણાના રૂપ સોંદર્યથી તેમ જ તંત્રીના વાદનકર્મના સૌષ્ટવથી, કેવળ પ્રત્ન રંજન થાય છે, પરંતુ તેથી કંઈ સામ્રાજ્ય પ્રાપ્ત થતુ નથી. તેની પેઠે શબ્દોને ઝરનારી વૈખરી વાણી, શાસ્ત્રાના વ્યાખ્યાનની કુશળતા તથા વિદ્વાનાની વિદ્વત્તાની ભાગપ્રદ થઈ પડે છે, પરંતુ મુક્તિપ્રદ થતી નથી.

-33395*666-*

પુનઃ રાત્રિ થઈ. શયનસ્થાનમાં ખડુકની આગળ પાછી સભા ભરાઈ.

મહાના જે મહાના સાથે હિદય થતાં જ ચકાર પક્ષીઓ જેમ સઘળા ભ્યવહાર ત્યજી દઈ, ચંદ્રના અમૃતરસનું પાન કરવા માહે છે, તેમ સર્વજના મહાત્મા ખડુકના અદ્ભુત સ્વરુપ તથા કલ્યા છુ કરનારાં વચના મૃતનું પાન કરવાને વારંવાર તેમની આસપાસ વિંટાઇને ખેસતા હતા, જેથી તે મહાત્માને ક્ષણભર નિદ્રા લેવાના અવકાશ પણ મળતા નહાતો. નિત્યના નિયમ પ્રમાણે આજે પણ લેાકા તેમની પાસે આવીને ખેઠા. એ સમયે તે તેજસ્વી આળ મહાત્મા પાતાની પૃજય માતુશ્રીનાં ચરણ તળાંસતા અનેક મધુર વચનાથી તેમને રંજન કરતા હતા. મહારાજા વરેપ્સુ ખડુકના પિતાનાં ચરણ ચાંપતા હતા. ઉપવાસાદિકથી શિથિલ થયેલાં માતુશ્રી થાડીકવારમાં નિદ્રાવશ થઈ ગયાં, ત્યારે ખડુકને તેમની સેવામાંથી વિરામ પામેલા ભેઈ, એક જિન્નાસુએ તેમને કંઇક પ્રશ્ન કરવાના વિચાર કર્યો. પણ તે જેવા હાથ જ્રિડીને પાતાના પ્રશ્ન માટે વિનતિ કરવા જય છે, તેવા જ રાજા વચ્ચે ખાલી ઉઠયો; "હે જિન્નાસુ જ્રવા! હું તમારા ખાલવાની આડે આવું દ છું, માટે મને ક્ષમા કરશા. મારે કહેવાનું એટલું જ છે કે, ગુરુ મહા-

રાજને આપેલું વારંવાર અહું જ પરિશ્રમ આપ્યા છે: ક્ષણું પણ તેઓને વિશ્રાંતિ લેવા દીધી નથી. માટે આજે સુખેથી એમને નિદ્રા લેવા દો!" એ સાંલળી અટુંક વામદેવજી બાલ્યા; "રાજા, મને કાઈ વાતના પરિશ્રમ નથી. જેની જે નિત્યચર્ચા હાય છે, તેમાં તેને પરિશ્રમ હોતા નથી. જળના સ્વભાવજ વહન કરવાના હાવાથી તે રાત્રિ દિવસ વદ્યા જ કરે, તેમાં તેને પરિશ્રમ શાના? તેવી જ રીતે ભગવચ્ચર્યા કરવી, એ આ દેહનું સ્વાભાવિક કર્મ હાવાથી તેમાં મને પરિશ્રમ શા? મારુ તા કર્તવ્ય એ જ છે કે, દેહને નિરંતર ઇશ્વરચર્ચારૂપ પરમાર્થમાં લગાડવા. વળી સર્વ મનુષ્યપ્રાણીનું પણ કર્તવ્ય એ જ છે કે, સર્વ કાર્ય ત્યજીને ભગવત્સ્મરણાદિ કાર્ય પહેલે કરતું. મહાપુરુષાએ કહેલું છે કે:-

शतं विहाय दातव्यं सहस्रं जानमाचरेत् । एकं विहाय भोकव्यं कोर्टि त्यकत्वा हरिं स्मरेत् ॥

સા કામ મૂકીને પણ દાન કરવાના પ્રસંગ આવે, તે વેળા દાન કરવું; સમય થાય ત્યારે હુજાર કામ પડતાં મૂકીને સ્નાન કરવું; વળી ક્ષુધા લાગે ત્યારે લાખ કામ મૂકી દઇને જમ**ું**; અને ભગવાનનું સ્મરણ તા કરાડ કામ પણ પડતાં મૂકીને કરી લેલું; કેમકે આ ક્ષણલંગુર દેહના કિચિત પણ લરોસા નથી. કાણ જાણે છે કે, કાલે-અરે! ઘડી પછી-શું થશે ? આપણને આપણા દેહના, સ્થિતિના કે આયુષ્યના જો ક્ષણુલરના પણ લરોંસા હાય, અને આપણે કાઈ વાતે પરતન્ન ન છતાં સર્વ રીતે સ્વતન્ન હાઇએ, મન ઇચ્છાનુરૂપ કાર્ય કરી શકવામાં કરી ચૂકતું નજ હાય, તાે કરાચ એવી ધારણા રાખી શકીએ, કે આપણાં કલાણાં ફલાણાં કાર્ય છે, તે અમુક સમય સૂધીમાં કરી લઇને, પછી નિરાતે ભગવત્સ્મરણ કરીશુ. પણ આપણને ક્ષણવારના તા ભરાસા નથી, આપણુ કાઈ વાતે સ્વતન્ન્ર નથી, અમુક સમય સુધી સંસારમાં ટકી શક્વાને તાે શું, પણ ભક્ષણ કરીને પેટમાં ઉતારેલું અને કે જળ પચાવી શકવાને પણ આપણે સ્વતંત્ર નથી, છતાં એવી પરતંત્ર સ્થિતિમા રહેલા આપણે નવરાશ આવતાં સુધીને માટે લગવત્સ્મરણ કરલું મુલ-તવી રાખીએ, એ કેવી મૂર્ખતા ગણાય? આ મનુષ્યદેહ તા માત્ર લગ-વત્પ્રાપ્તિ અર્થેજ નિર્માણ થયેલા છે તેટલા માટેજ ખીજા સર્વ દેહા (ચારાશી લાખ જવદેહા) કરતાં મનુષ્યદેહને શ્રેષ્ઠ કહ્યો છે. વળી એ દેહ (મનુષ્યદેહ) અપાર દુ.ખા અને પરિશ્રમાને અંતે લગવત્કૃપાયી એક વાર પ્રાપ્ત થયેલા હાય છે, છતાં તેની યાગ્યતા ન જાણીને જે મનુષ્ય તેને

એળ ગુમાવી દે છે, તે અંતે પેક્ષા અતિ ઉદ્યોગી વૈશ્યની પેઠે માેટા પસ્તા-વામાં પડે છે!" એ સાંભળી રાજા બે લ્યેઃ; 'તે કેવી રીતે મહારાજ!" ત્યારે વામદેવજીએ તેના ઉત્તરમાં નીચેના ઇતિહાસ કહી સંભળાવ્યા.

"એક વેળા કાઇએક ચાગી મહાત્મા કરતા કરતા એક નગરમાં જઈ ચઢ્યા, ચાગી અનેક પ્રકારના હાય છે. જેને જે વસ્તુના ચાગ હાય, તેવા તે ચાગી કહેવાય છે. જે યમ, નિયમ, આસનાર્દિક અષ્ટાંગ ચાગવાળા હાય તે અષ્ટાંગયાગી; જે ધ્યાનપરાયણ હાય તે ધ્યાનયાગી, के लिक्त परायण द्वाय ते लिक्तियाशी ने ज्ञान परायण द्वाय-ज्ञान प्राप्ति-દ્વારા પ્રભુના સાક્ષાત્કાર જેને થયા હાય, તે જ્ઞાનયાગી. જેને માટે આ ઇતિહાસ હું કહું છું, તે મહાત્મા ગ્રાનયાગી હતા. તે યદૃચ્છાથી સર્વત્ર વિચરતા અને ભવસાગરમાં **છૃડતાં ને છૂડેલાં જનાને** જ્ઞાનમાર્ગની ઉપ-દેશરૂપ નૈકામાં ખેસાડી ખેસાડીને તેના ઉદ્ધાર કરતા હતા. તે એક સમયપર એક નગરમાં ગયા ત્યાં એક પવિત્ર મઠમાં તેમણે સુકામ કર્યો ને મધ્યાદ્ધ થયલા હાવાથી લિક્ષા કરવાને સારુ એક માહાલામાં ગયા. તે માહાદ્વામાં એક ધનાહ્ય વૈશ્ય રહેતા હતા. તેણે એ મહાત્માને જોતાં જ અતિ આદરવડે નમન કર્લું, ને પાતાના ઘરમાં અન્ન તૈયાર થચેલું હાવાથી, એ અતિધિરૂપ સત્યુરુષને જમવા બેમાહ્યા. રુચિ પ્રમાણુ લે જન કરીને ત્યાંથી વિદાય થતાં પૂર્વે, તે મહાત્માએ વિચાર કર્વો કે, 'આ વિશકના અજાયી જે દેહ પાષાયા છે, તે દેહથી પાતાના ધર્મ યથાર્થ પૂર્ણ કરી, ઋણ્મુક્ત થલું જોઇએ.' વરેપ્સુ, એવા મહાતમા જના જગતના કલ્યાણાર્થે અનેક ઉપાયા કરે છે ખરા; પરંતુ પાતે પાતાને સારુ ખનતાં લગી કાેઇના પણ ઉપકારમાં રહેતા નથી. માટે, આ વેળાએ પણ તેણે, તે શેઠને ખદલા વળી આપવાના નિશ્ચય કર્યો. પછી શેઠની સમીપ જઇ કહ્યું; ''હે વિણુક્! પંચતત્ત્વના બંધાયલા આ દેહને અન્ન જમાડીને તે તૃપ્ત કર્યો છે, તે દેહ તારા હિતાહિતની બે વાત તને કહે છે, તે તું સાંલળીશ?" વિશ્ક્સમજતાજ હતા કે, ચાગી-સંન્યાસી ખીજું શું કહેવાના હતા? તેમને કહેવાનું ફરી ફરીને એજ હાય છે કે, સંસારની આસક્તિ મૂકી દ્યો ને હરિને લજે; યુલુ તે કંઈ અત્યારે ખાને ? આટલા માટા વેપાર કેમ મૂકાય? એ ત્તા જયારે વખત આવશે ત્યારે થઈ રહેશે. મને મારા ઠામના ગુંચવા હામાં જમવાના પણ ક્ષણકારના અવકાશ નથી, તા હું હિર ભજવા ક્યાંથી નવરા થાઉ ? આવા વિચાર કરીને તેણે તે મહાત્માને ઉત્તર આપ્યું કે;

"યાગીરાજ! આપ કહેવા ઇચ્છા છા તે મેં જાણ્યું છે. તે મારા હિતની જ વાત હશે; પણ હમણાં તો હું ખહુ કામમાં ગુંગયા છું. વળી આપ કાઈ ખીજી વેળા પધારીને મને કૃતાર્થ કરશા." મહા ઉદ્યોગી વૈશ્યનું એવું ઉત્તર સાંભળી, તે યાગી મહાતમા હરિસ્મરણ કરતા કરતા ત્યાંથી વિદાય થયા.

આ વાતને કેટલાંક દિવસ વહી ગયા, ત્યારે મુનઃ પેલા ચાેગીરાજ કુરતા કુરતા ત્યાં આવ્યા. તેમને જોઇ વિશુકે લાજન કરત્રાની વિનતિ કરી ત્યારે ચાેગીએ કહ્યું; "ભાઈ, ભેજન તા મેં જ્યાં મળ્યું ત્યાંથી કરી લીધું છે; પણ તે આગળ મને કર્યું હતું કે, "મહારાજ, કાઈ બીજે પ્રસંગે પધારતો; માટે હું આવ્યા છું તું આજે બે વડી સ્થિરચિત્ત કરીને લગ-વત્સંબંધી બે શખ્દ સાંભળીશ ?" વિશ્ક બાલ્યા; "શું કરું મહારાજ, આજે તા મને જરાએ અવકાશ નથી. આપ વળી કાઈ બીજ વેળા આવે જે," ચાગીરાજ 'અરતુ' કહીને પાછા ચાલતા થયા તે મુન: કેટલેક દિવસે તેના દ્રાર આગળ આવીને ઊમા રહ્યા. તેમને જેતાં જ વિશુકે ઉત્તર દીધું કે; "યાગીરાજ! આજે તે જરા પણ અવકાશ નથી. આપ કાલે અથવા પરમ દહાઉ પધારતો." મહારાજ ગયા, તે બે દિવસ રહીને પાછા આવ્યા ત્યારે વિશુક્ બાલ્યાે, "કૃપાનાથ! શું કરુ? હજી હું કામમાંથી છૂટચા નથી. આ જુંએા, દેશાવરાના આડતિયા માની હુંડીએા ચામેરથી ચાકની ચાક એકઠી થઇ છે, તેનાં નાજુાંની તજવીજ કરવી છે; તેમાં વળી આ ચાર પરાણા પણ અ'ગ્યા છે, તેમની પણ સરક્ષરા મારાથી ખરા-ખર અની શકી નથી. અપારના રાજદરળારમાં જવાનું છે; ને ત્યાં દેશની ૦યવસ્થા માટેના નિયમામાં રાજ્ઞછને કંઈ સલાહુ આપવાની છે. નાણાંના સંબંધમાં એક સાહુકાર વાંકું બાલે છે, તેથી ન્યાયાધીશ સમીય સર્વ દૃત્તાંત નિવેદન કરવાના છે; વળી રાત્રિના સભામાં જવાનું છે, ને ત્યાં પહેાસના રાજા તરફથી અમારા વેપારને હાનિ થાય છે, તેના વર્ત્તમાન તે રાજાને નિવેદન કરવાના છે. આજે તેા મહારાજ! ખહુ ઠામમાં છુ, માટે આપ ટાલે પધારજો, ઠાલે અવશ્ય હું આપની વાત લક્ષ દઇને સાંસુળીશ "

આ પ્રમાણુ અનેકવાર આંડા ખાઈ ખાઇને પાછા ગયેલા છતાં જેને પરાપકાર અતિ પ્રિય છે એવા તે મહાત્માએ આવન જાવનને હિંહાળે ચક્યા છતાં, પાતાનું ધૈર્ય છે ક્યું નહિ તે જીવ ધર્મવૃત્તિવાળા હતા, તેથી ચેાગીને તેના ક્લ્યાણની ઇચ્છા થયા જ કરી. તેથી પાછા ઘણેક દિવસે તે ચાગી તેને ત્યાં ગયા ત્યારે તે જીવે કહ્યું; "મહારાજ! આજે તા હું એક વેપારીના હિંસાળમાં એવા ગુંચવ ઇ ગયા છું કે, ક્ષલુબર ચેહેન



# પંચદશ બિન્દુ

### પાવહે પગ ને બ્રહ્મ ઉપદેશ

विद्वाय कामान् यः सर्वान्यमांश्ररति नि.स्पृद्वः । निर्ममो निरदंकारः स ज्ञान्तिमधिगच्छति ॥ श्रीमद्भगवद्गीता अर्थ-के पुरुष सर्व अभनायोना खाग अरी, निःस्पृढ, भभतारिहत यने य्यद्ध-अररहित थुधने विथरे छे, ते शांति भेणवे छे

🛱 💫 વાર્વા સાંભળી પેલા પ્રશ્ન કરવા ઉઠેલા જીવનું તેા આરંભમાં જ 🛱 🛱 🕳 🕳 🛱 🖺 🖺 🖺 🖺 🗒 મહારાજ વરેપ્સુ, તે દર્ણત પૂરું થતાં જ તેમાં શંકા કરી ઉઠચો. તે બે હાથ જેહી બાલ્યા; "કૃપાનાથ! र्थेभ क्षणुवारमां ये वैश्यने डेवी रीते लगवह परेश थये। ने तेटलामां તેની કેવી રીતે સદ્દગતિ થઇ, તે મારા કળ્યામાં તેા આવતું નથી; કેમકે જે વસ્તુની પ્રાપ્તિને માટે અસંખ્ય સાધના કરતાં કરતાં જનમાંતરે પણ પ્રા**ણી ચોકી જાય છે,** તે વસ્તુ એવા સાંસારિક–માયાવશ જીવને સહજમા પ્રાપ્ત થઈ જાય, એ આ શ્રર્ધે થવા જેવું છે." તે સાંભળી ગુરુ વામદેવજી બાલ્યા; ''રાજા, એમાં આશ્ચર્ય થવા જેવું કાંઈ નથી. ઉપદેશ થતી વેળાની જે ક્ષણ, તેને ક્ષણ સમજવી નહિ. પૃથ્વીને વિષે ખીજનું આરાપણ કરતાં સાણવાર જ લાગે છે, પણ પરિણામે તે ખીજનું જયારે માટા વિસ્તારવાળું इिंतत वृक्ष थाय छे, त्यारे तेना निनारने क्षण्नी महत्ता प्रत्यक्ष थाय छे. આમાં મૂળ મહત્તા કંઈ ક્ષણને માટે નથી, તાત્પર્ય જુદું જ છે. જો કે ક્ષણ નહિ, પણ દિવસાના દિવસ સુધી અતિ શ્રમ કરીને તેજ ખીજ, ક્ષારવાળી ભૂમિમાં વા પાષાણુમય પૃથ્વીમાં વાચ્યું હાય તાે, તેનું પરિણામ કંઈ રસાળ પૃથ્વીમાં વાવ્યા જેવું આવે નહિ: તે ખીજ તેા વાવતાં જ નષ્ટ થઈ જાય, તેજ પ્રમાણે ઉપદેશમાત્ર ખીજરૂપજ છે; અને તે ઉપદેશસૂપ ખીજને વાવતાં, ને ઉપદેશ કરતાં ક્ષણ જ નાઇએ છીએ,

કેમકે એ બીજ ને અધિકારીસ્થાનમાં, શુદ્ધ-શ્રદ્ધાળુ પવિત્ર અધિકારીના હૃદયસ્પ રસાળભ્મિમાં-વાવવામાં આવે તો, પરિણામે લગવદ્દભક્તિસ્પ માટું ક્લિત વૃક્ષ થઈ નય છે; અને તેના લગવત્પ્રાપ્તિસ્પ અમર કૃળાના રસ પીને પ્રાણી અજરામર થઈ નય છે. પણ રાળ! લગવત્કૃપાથી એવા બધા સંયોગા સાથે જ એકઠા થઈ નય, ત્યારે જ તેવા પરિણામ આવે. જન્મ જન્માંતરનાં સુકૃત્યા, સંસારમાં વૈરાગ્ય, ઉન્નત લાવના તે તે યાગવડે થયલું નિષ્પાપ શ્રદ્ધાળુ હૃદય, તે તેપર કાઈ મહાત્મા સદ્દશરુના લગવદ્ધઉપદેશ, આટલું મળે તા પછી પ્રાણીતે તરી જતાં વિલંબ શા ? એમ તરી ગયેલાંએનાં અતેક ઉદાહરણ પ્રસિદ્ધ છે.

પૂર્વે છાદિતાપુદ્ધિ\* નામે એક સમર્થ રાજા થઈ ગયા છે. તે માેઠા પ્રતાપી હાવાથી રાજ્યભાર પાતાને સ્વાધીન થતાં જ પાતાની આસપા-સનાં સર્વ રાજ્યાપર પાતાના દાખ રાખવા યત્ન કરવા લાગ્યા. તે કેવળ યતન કરતા એટલું જ નહિ, પણ જે રાજ્યપર તે ચઢાઈ કરતા ત્યાંથી જય મેળવ્યા વિના પાછા કરતા નહિ. એ સઘળાનું કારણ તેનું ઉદ્યો-ગીપણું હતું. સાધારણ રાજાની પેઠે તે કદી પણ અંત.પુરમાં કે રાજ-મંદિરમાં ખેસી ગપાડાં મારતા કે વિલાસમાં નિમગ્ન રહેતા નહિ. તે અને તેના અશ્વ, તે અને તેના ધનુષ્ય ખાણ, સાથેનાં સાથે જ રહેતાં. જયારે જાવામાં આવે ત્યારે તે સ્વારીમાં ફરતા અને સદા સાવધના સાવધ રહેતા. કરવું ને તપાસશું; લઢવું ને જિવવું; ઘેરવું ને સ્વાધીન લેવું; એ જ તેનું નિત્યનું કર્ત્તવ્ય હતું, એની રાજગાદીનું સિંહાસન તે એના ચયલ અશ્વની પીઠ હતી. પાતાનાં સંધ્યાવંદનાદિ નિત્યકૃત્ય કરી લાજન કરવું, ને અવશ્ય જેવું હાય તે જ રાજકાજ સંભાળી નેવું, એટલા જ સમય તે અશ્વપરથી નીંચે ઉતરતાે. તેના આવા સ્વભાવથી સંઘળા પ્રકૃતિ-વર્ગ પણ પાતપાતાના કામમાં પૂર્ણ સાવધ રહેતા; તથા રાજધાનીના તેમ જ માંડલિક રાજ્યના નાના માટા સર્વ અધિકારીએ પણ પાતાના ટામમા સાવધ રહેતા હતા; તેઓના મનને નિરંતર ભય રહેતા કે, કાે છ્ જાણે કર્યી વેળાએ રાજા આવીને સન્મુખ ઉભા રહેશે. તાત્પર્ય એ જ કે રમરુણગામીની પેઠે જયારે ને છેએ ત્યારે, ને જ્યાં ને બેંધે ત્યાં, એ રાજા જાણું આવીને હિલા જ છે. એ પ્રમાણે નિરંતર અધારુઢ થઈ તે કુર્યો કરતા હતા. એના શરીરને જેમ કરી! અવકાશ નહિ, તેમ એના

<sup>\*</sup> ઢાકેલી બુલ્લિવાળા, વ્યર્થાત્ શુદ્ધ બુદ્ધિવાળા છતાં માપચિક માયાના આવગ્લ્યો રાકેલી બુલ્લિ સરખા.

મનને જરાએ સ્થિર રહેવાના અવકાશ મળતા નહેતા. અમુક પ્રાંતની ખંડણી ખાકી છે, ક્લાણા પ્રાંતના લાકાપર શક્તિ કરતાં વધારે કરના બાજો છે, અમુક ઠેકાણે પ્રજાને ચારાના ઉપદ્રવ થવા લાગ્યા છે, ક્લાણી સરહંદ ઉપર રાજ્યના છૂપા શત્રુએ પ્રગટ થવા માંડ્યા છે. અમુક સ્થળે અજ પાકશું નહિ હાવાથી પ્રજા દુષ્કાળના પંજામાં પીડાય છે; ઇત્યાદિ અનેક વિષયા ને સ્થળાપર તેનું મન સદા ફરતું ને મથન કર્યા કરતું હતું.

राजनी आवी स्थित लेर्ड, तेना तनना ने मनना, ने साथे आत्माना आरोग्य माटे, राख़ीने माटी शिंता रहेती हती. राज आटेंं अधि ज्यावसायी छतां, पातानां सर्व अधों मां नियमित हते, माटे अनतां स्थी तेना शरीरने हशी ज्यथा आध इरी शहे तेम नहातुं; ते पणु अतिज्यवसाय, शे क मंनुष्यने हाई वेणा अनियमित हरी नांणे छे, ने तेथी मनुष्य माटा ज्याधिमां आवी पडे छे. शेटहुं क निह, परंतु अतिज्यवसायने क्षीधे मननी पित्रताना पणु नाश थाय छे, अने मननी पित्रता कर्ता आत्मानी इन्नति पणु हर थर्ड जय छे आटिंं माटें तेनी राख़ी, के धर्मशीद, प्रह्मज्ञाननी जालुनारी, शतुर अने पित वता हती, ते तेनां निरंतर समतां तनमनने हाई पणु रीते स्थिर अने विश्राम दोनारां हरवाने ध्यावी हती.

એઠવાર તે રાણીને કાઈ પર્વણીને દિવસે દેવતાદિઠનાં દર્શનને અર્થે ઉપવનમાં જવું પડ્યું. સાથે ઘણાંક દાસદાસી તથા રસાલા હતા. ઉપવનમાંનાં અનેઠ રમ્ય સ્થળા, દેવસ્થાના તથા સુંદર વાટિકાઓનું અવલાકન ઠરતાં કરતાં, એક રમણીય આશ્રમ દૃષ્ટિગાચર થયા, તેમાં એક મહાપુરુષના નિવાસ હતા. તીર્થાદિક સ્થળે જવાના ગર્ભિત હેતુ એ જ છે કે, ત્યાં જવાથી અનાયાસે એવા કાઈ મહાતમા પુરુષનાં દર્શનના લાભ મળે: સંતને શાધતી રાણી આશ્રમમાં ગઈ. ત્યાં એક સત્પુરુષ આનંદે એઠા એઠા હરિસ્મરણ કરતા હતા. રાણીએ જઈ પ્રેમથી તેમને વંદન કર્યું, ને પાતાનું નામ જણાવ્યું. સંતે તેને આશીર્વાદ દઇને, તેની, રાજની તથા પ્રકૃતિમંડળની કુશળતા પૂછી. રાણીએ જણાવ્યું; "હે મુનિવર! આપના આશીર્વાદથી સર્વત્ર આનંદ પ્રવર્તે છે; પરંતુ તેમાંથી કોઈ વેળા અકસ્માત્ માટા શેહ પ્રગટ થઈ જવાની મને માટી ચિન્તા રહે છે. મમ નાથ પૃથ્વીપાલને કશા પણ વિશ્વામ વગર, નિરંતર–રાત્રિ દિવસ–રાજકાર્યના ભારી વ્યવસાયનું મથન કર્યા કરવાનું ચેટક લાગ્યું છે. પ્રયત્ન તેના સ્તુતિપાત્ર છે; ને અત્યારે સર્વત્ર આ રાજય કેવળ સુખી અને

નિષ્કંટક મનાય છે, તે અતિ પરિશ્રમનું જ કળ છે; પરંતુ મહારાજ! નીતિવચન છે કે, 'અતિ સર્વત્ર વર્જયેત,' તે અસત્ય નથી. મારા સ્વામીનાથે આજ લગીમાં નિરાંતે નિદ્રા કે નિરાંતે ભાજન, એક પણ દિવસે કર્યું નથી, તો આત્મશોધનનું લક્ષ તો તેઓને હાય જ ક્યાંથી ? જે એમ સતત ચાલ્યું રહેશે તો પરિણામે એમની સુખાકારીને માટા ધક્કો લાગવાના સંભવ છે અને પરલાક તા નિશ્ચય અગડશે જ અને અનેક સુકૃતવહે પ્રાપ્ત થયેલા આ મનુષ્યદેહ એળ ચાલ્યા જરા. આ સંખધે હું અને પ્રધાનાદિ પ્રકૃતિમંડળ તેમને અનેકવાર વિનતિ કરવા યત્ન કર્યા, પણ તે અમારું કાઇનું જરાએ સાંભળતા નથી. માટે હે મુનિદેવ! એ વાતના આપ જે કંઈ ઉપાય કરા, તા હું એકલી જ નહિ, પણ રાજપાલદિક અમે સર્વ તમારા ઉપકૃત થઇશ "

રાણીની પ્રાર્થના સાંભળી, તે મહાતમા પુરુષે કહ્યું; "હે રાજપત્ની! તારા મનમાં ઉભી થયેલી રાજાના આરાગ્ય સંબંધીની કાળજ ખાડી નથી. તેના એવા અતિવ્યવસાયી પણાથી તેને પરલાકપતનના ખીન માટા અનર્થ પ્રાપ્ત થાય, એ પણ સત્ય છે. પ્રત્યેક મનુષ્ય પ્રાણીનં કર્તાંગ્ય એ જ છે કે તેણે પાતાના મનુષ્યજન્મના લાભ લઇને યથા-શક્તિ પરમાર્થ સાધન કરલું. આ સાધન, મનુષ્ય વિના ખીજા કાેઇ ફેહુચી થતું અત્યંત અશક્ય જ છે, માટે તે સાધન કરવાને જ ઈશ્વર, પ્રાણીપ્રતિ દયા કરીને મનુષ્યદેહ આપે છે. એવી પરમ કૃપાએ મળેલા મનુષ્યદેહસૂપ અમૂલ્ય લાસ, માત્ર એકલા સંસારકાર્યમાં જ ખાઈ દેવાથી, હાયમાં આવેલા અમૃતને પીવાના આળસથી, રાખમાં નાંખી દીધા જેવું થાય. રાજા પાતાના રાજ્ય રક્ષણ સારુ નિરંતર પરિશ્રમ કરે છે, એ તેના ધર્મ જ છે; અને ક્ષત્રિય થઈ, જે ક્ષાત્રધર્મના ત્યાગ કરે, તે પાતાના ધર્મ ત્યજવાયી પણ પાછા પહે છે, ને એ રીતે પર-ધર્મનું સેવન કરનારા અંતે પતિત થાય છે, પરંતુ સંસારઠાર્ય સાથે પાતાના આત્મકલ્યાણના પણ તેણે પરિશ્રમ કરવા આવશ્યક છે. હે રાજળાળા! તું ચિંતા કરીશ મા, પ્રભુની ઇચ્છા પ્રમાણે સર્વ થશે. હું પાતે તારે ત્યાં કાઈ સમયે આવીશ ને અને તેટલા ઉપદેશ કરીને રાજાના માનસિક શ્રમ એાછા કરાવીશ." મુનિનાં આ રીતનાં વચન સાંભળી રાણી ઉભી થઈ, ને તેમની આજ્ઞા લઈ, વંદન કરીને ત્યાંથી નગરમાં ચાલી ગઈ.

એક દિવસે મહારાજ છાદિતા હું યાતાનું સ્નાનસંધ્યાદિક નિત્ય

કર્મ આટપી લઇને અંતઃપુરમાં, રાણીના મંદિર વિશે ભાજન કરતા હતા, એટલામાં એક ચાર આવ્યા. તેણે અહાર ઊભા રહી, દાસીની સાથે કેટલાક સાંકેવિક શખ્દા અંદર કહાવી માકલ્યા. એમાં દાસી કિવા રાણી ઇત્યાદિ કેાઇને પણ સમજણ પડી નહિ; પણ રાજા સઘળું સમજ ગયા. તતકાલ લાજન કર્યું ન કર્યું કરતા કે મુખપ્રણાલન કરી, રાજા ઝડપભેર ઉઠચો. રાણી ઘણાંય વાનાં કરતી જ રહી કે; "કૃપા-નાથ! એમ અન્ન ઉપરથી અર્ધ ભૂખ્યા ન ઉઢાય, એ તાં અનેના તિરસ્કાર કર્યો કહેવાય," ઇત્યાદિ વચન કહ્યાં. પણ રાજાએ કાઇનું કંઈ ન માનતાં, તુરત પાશાક સજ લીધા, ને દેવડીપર અશ્વ તૈયાર રાખ-વાને સેવકને કહાવી માકલ્યું તાંખૂલ મુખવાસ લીધા ન લીધા કરીને, 🗸 ઝુંદુ કરમર કસી લીધી; ધનુષ્ય, ખર્ણ, ખર્ગ, હસ્તચર્મ આદિ આયુધા ખાધી લીધાં, તે "જય શ્રીહરિ," એ મંગલ શખ્દ બાલતાંની સાથે જ ત્યાંથી તુરત ખહાર નિઠળી પડ્યો, અને જોતજાતામાં પાતે પાતાના મંત્રસ્થાન વિષે આવીને ખેઠા! પાતાના સર્વ નાના માટા મત્રીઓ ત્યાં વિદ્યમાન હતા, તેઓ સાથે મંત્ર એવા સિદ્ધ થયા કે, "આજ રાત્રિએ સેના સઘળી તૈયાર રાખવી, અને ચારની સાથે હું આજ્ઞા માેકહ્યું કે, તુરત તમારે શત્રુપર ચઢી આવશે. શત્રુ બળવાન છે, પણ વિદેશના -દ્ ર દેશના હાવાથી અજાણ્યા છે. તેને એક્દમ દખાવી દેવાથી તેનું કંઈ પણ ચાલશે નહિ અત્યારે હું એક્લા જ જાઉં છું, ને ગુપ્ત ફીતે આપણા નિરીક્ષણ દુર્ગપર ચઢીને, તેનાં સૈન્યાદિકની સઘળી વ્યવસ્થા પ્રત્યક્ષ નિર્દ વળું છું, કે જેથી તેનું ખળ કેટલું છે, તે જાણ્યામા આવે."

થયું રાજા ઊભા થયા. સભા વિસર્જન થઈ. રાજા ત્યાંથી નિકળી તરત રાજવાડાના ચાકમાં આવ્યા. દેવડી આગળ તેના ચપળ અધ્ય સજ્જ જઇને ઉભા હતા, તે પાતાના સ્વારને છેટેથી જેતાં જ હણુહણુવા લાગ્યા. તેની પછવાડે બીજા પણ પચાસેક સ્વારા રાજાની સાથે જવાને તૈયાર થઈ ઉભેલા હતા. દેવડી રાજ્યમન્દિરના મહાદ્વારને માઢજ હતી. યુવાન હસ્તીના સરખી ત્વરાથી ચાલતા રાજા, પાતાના અધ્યની લગભગ આવી પહોંચ્યા. તેટલામાં, મહાદ્વારને વિષે કાઈ તેજસ્વી યાંગી પુરુષને તેણે પ્રવેશ કરતા જાયા. તેમણે દિચ્છે વ્યાદ્ય પહેરેલું હતું, મસ્તકે જટાસુકુટ, સર્વાગે લસ્મ, કઠે રુદ્રાક્ષમાળા, હાથમાં દંડ ને કમંડલુ અને મુખમા, "નારાયણ," એવું નામ ધારણ કરેલું હતું. અગ્નિમા તપાવેલું સુવર્ણ, આછી આછી ભસ્મથી ઢાયલું હાય, તેના સરખી એ યાંગીની

કાંતિ જોઈ, સ્વાલાવિક રીતે જ રાજાની દૃષ્ટિ, વિનીતભાવથી તેના ભણી આકર્ષાઈ, ને પાને સપાટાબંધ ચાલ્યા આવતા હતા, તે કિંચિત ધીમા પડી ગયા તે પાતાના અધની પાસે આવી પહોંચ્યા, ત્યારે ચાંગીરાજ પણ ત્યાં આવી પહોંચ્યા, એટલે રાજાએ નીચા વળી તેમને પ્રણામ કર્યાં; ને અશ્વપર સ્વારી કરવાની ઉતાવળ છતાં, હાથ જોડી વિનતિ કરી કે; 'હિ મુનિવર! આપના પધારવાપી હું કુતાર્થ થયા, મારુ મદિર પાવન થયું. આજે આપે શા અર્થે આ ભૂમિ પવિત્ર કીધી છે? જે આજ્ઞા હાય તે કહા." ચાગીની સાથે આટલી વાતચિત કરી ખરી, પણ રાજાનું ચિત્ત તા પાતાના કાર્યમાં હતું, માટે પાતાના પ્રશ્નનું ઉત્તર મળતાં પૂર્વે જ, તેણે એક હાથ અશ્વની પીઠપર મૂકીને પગ પેગડા (પાવડા)માં ભરાવ્યા, ને વિલંખ માત્ર છલંગ મારી અધ્યપર ચહી ખેસે, એટલા જ હતા. તેના જીવ એટલા ઉતાવળા થઈ રહ્યાં હતા કે, જે એક ક્ષણ જતી હતી, તે તેને પ્રહુર સમાન લાગતી હતી. પણ ગમે તેલું આવશ્યક કાર્ય છતાં, આવા મહાત્માની આગળથી, તેમની અવગણના કરી, આજ્ઞા વગર ચાલ્યાં જવું, એ તેમનું અપમાન કર્યા સરખું થાય, માટે તે પાતાના મનાવેગને મહાકંપ્ટે દળાવીને ઉભા રહ્યો છે, એવામાં ચાગીરાજ બાલ્યા; "રાજા! મારે તાે કંઇ જ ઇચ્છા નથી; પણ હું ઘણા કાળથી તારી રાજ્યભૂમિમાં રહું છું, તેથી તારાપર કંઇક ઉપકાર થવા અવશ્યના છે એમ જાણીને, માં છું, તેમાં તારા કર્યા છું થાય ને પરિણામે તું અનંત સુખના ભાકતા થાય, એવા સત્ય શુદ્ધ માર્ગના હું તને ઉપદેશ કરવા ઇચ્છું છું." એ સાંભળી રાજ ભારતા સાથે શુદ્ધ માળના હું લેન હવારા કરવા કે છું છું. અ સાંભળી રાજ ભારતા; "કૃપાનાથ! આપ મારુ કલ્યાણ ઇચ્છા છા, એ પરમ હર્ષની વાત છે; ને તેવા હપદેશ શ્રવણ કરવાને હું તત્પર જ છું; પરન્તુ આપ જાણતા જ હશા કે, મારુ રાજ્યકાજ સઘળું હું જાને જ તપા-સતા હાવાથી, મને ક્ષણુલરના પણ અવકાશ મળી શકતા નથી. તેમાં આજ તા વળી હું એવા હતાવળના કાર્યમાં ગુંથાયા છું, કે તેમાં જો મને વિલંભ થાય તા ક્ષણુવારમાં આખા રાજ્યને માટી હાનિ પહોંચવાના સભવ છે, તેથી અહુજાં તા આપના ઉપદેશને સારુ કાઈ ખાસ સમય મળી શકે તેવું નથી. હું સારી પેઠે જાણુ છું કે, આપ જેવા મહાત્મા મમપર કૃપા કરવા પધાર્યા ને એ ઘર આવેલી ગંગાના લામ સઘ ન લઇ લીધા તા પુનઃ તેવા પ્રસગ મળવા દુર્લમ જ છે, પણ કરુ શુ ? હું દીન છું, છતાં આપને મારા કલ્યાગાર્થે જે કંઈ કહેવાનું હાય, તે ઝડ-પટ આ એક ક્ષણમાં કહેવાય તેમ હાય તા કહા."

અહીં સુધી કહીને પાઇા ખટુક વામદેવજી બાલ્યા; "વરેપસુ! આ ચાગીરાજ કાેેે હતા તેમને તેં ઓળખ્યા? છાદિતભુદ્ધિની રાણીને પેલા ઉપવનમાં મળ્યા હતા તે જ એ મુનિ! રાણીના નિવેદન કરવાથી, રાજાની સઘળી સ્થિતિ તે સારી રીતે જાણતા હાેવાથી, રાજાની ઉપલી વિનતિ તેમણે લક્ષમાં લઇને, તુરત તે જ પ્રમાણે કર્યું. તે બાલ્યા; "સત્ય છે રાજા, તારુ કલ્યાણ થાઓ; તું સાવધાન થા, એક ચિત્ત થા, ને હું કહું તે શ્રવણ કરી સુખેથી તારા કાર્યાર્થે ચાલ્યા જા. આ મેં ઝટપટ, એક ક્ષણમાં કહ્યું, સાંભળ." રાજાએ હાથ જેડ્યા, અને પગ પેગહામાં છતાં જ, નીચા વળી, કાન, ચાગીના મુખ આગળ ધર્યો. ત્યારે ચાગીરાજ ધીમેથી, બીજું કાેઈન સાંભળે તેમ, તેના કાનમાં "તત્ત્વમિત" એટલા જ અક્ષરા ઉપદેશીને કાેરે ખસી ગયા; અને બાલ્યા; "વત્સ! જા, હવે એ મંત્રનું સ્મરણ અને મનન કરતા સુખેથી તારું કાર્ય સાધજે!" ઉપદેશ થઈ ચૂક્યા. વેદનું વાક્ય—મહાત્માના ઉપદેશ એટલા જ હાેય. તત્ક્ષણે રાજા તેમને વંદન કરી અશારુઢ થઇને ચાલતા થયા; ને ચાલતાં ચાલતાં અધિકારીઓને એ ચાગીરાજની પરિપૂર્ણ સંભાવના કરવાની આજ્ઞા કરતા ગયા. પેલા પગાસ સ્વારા પણ ચડપા ચડપા તેની પાછળ ઉપડી ગયા

રાજા ચાંગી પાસેથી નિકળી જેસભેર ઉપક્યો, ને થાડા સમ-યમાં ઘણું દ્વર નિકળી ગયો. માર્ગમાં એક માટું વન આવ્યું; તેને વટાવીને પેલીમેર જવાનું હતું. દિવસો ઉષ્ણુકાળના હતા, સૂર્યનારાયણુ માથે આવેલો હતો, તાપ એટલો ખધા અસહ્ય હતો કે, પરસેવાથી સ્વાર અને ઘાડા તમામ ભીંજાઈ ગયા. તૃષા પણુ સૌને પુષ્કળ લાગી, ને સૌની ઇચ્છા એવી થઈ કે, ક્ષણુભર કયાંક વિશ્રાંતિ લેવાય તા ઠીક! આવી વૃત્તિ જાણી રાજાએ એક સારી વૃક્ષઘટા નીચે -અશ્વને ઊભા રાપ્યા. સૌ ઉતરી પડ્યા જળ પીધાં ને શાંત થયા. -રાજા પણુ એક આંખાના થડને અઢેલીને જરા આડા થયા સરખા ખેઠા; ને શત્રુ ઘણા ખળવાન્ છે, તેને કેવી રીતે ખાળી શકાશે, ને માટે ચિન્તા કરવા લાગ્યા. શ્રમિત થયેલા હાવાથી સહજમાં તેની આંખ મીંચાઈ ગઈ અને થાડીવારમાં તેને સ્વમ સરખા કંઇક આભાસ થયા. જાણે કાઈ તેના જાણીતા દ્વત, શ્વાસભેર દાડ્યા દાડ્યા આવીને, ને રાજાને આવી પડેલા શત્રુ રાજા સંબંધી માટું ભય પ્રદર્શિત કરવા લાગ્યા, ને કદી પાતાના આખા જન્મારામાં નિક્ષ થયેલા એવા માટા પરાજય થવાનું ભવિષ્ય સ્ચવવા લાગ્યા. તે વૃત્તાંત સાંભળી રાજા ખહુ

અહું ગભરાયા, તે મનમાં અતિશય ખેદ કરવા લાગ્યા કે, ''અરે, મારે માથે શત્રુ એવું નામ પણ નહાતું, તેમાં આજે આ શા ખનાવ! હવે મારે કેમ કરવું, તે કયાં જવું ? તેને તે મારે શત્રુતા શાની? મારા શત્રુ કાજુ ?" આવા ખેદ કરે છે, તેટલામાં એને જાણે ભણુકારાની પેઠે માત્ર એટલું જ ઉત્તર મળ્યું કે, "तत्त्वमित-ते तું જ છે!" એટલામાં તેના અશ્વ હણહેલ્યા. તે શખ્દ સાંભળતાંની સાથે જ રાજાની આંખ ઉઘડી ગઇ ને સ્વમમાં થયેલા આભાસ સંબંધી આશ્ચર્ય સહિત તે વિચાર કરવા લાગ્યા કે; "અરે! આ મેં શું સાંભળ્યું ? तत्त्वमित ! એ શખ્દ રાજમંદિરમાંથી નિંકળતાં પેલા ચાગીરાજે મને કહ્યો હતા, તે જ અહીં મને પાછા કાહ્ય કહ્યો ? એમાં શું તાત્પર્ય છે ? એના અર્થ તા સ્પષ્ટ છે. तत्-स्वम-अप्ति, તે-તું-છે. આમાં મારે શું સમજ લું કિવમમાં શત્રુના લયથી હું ચિન્તા પામ્યા ત્યારે પણ तत्त्वमि એવા ક્વિન થયા. તે-તું-છે! અરે! એ શું કે તે હું છું કું કાણ છું કે તે કાણ છે કે જો કે સ્વમમાં મેં તે ચાગી મહાત્માને તા જોયા નહિ, પણ સાદ તા ખરેખર તેમના સરખા જ હતા. એ ગમે તેમ હા, પણ મને એ શબ્દ કહેતી વેળા તેમણે સૂચ-૦ છું હતું કે, એ શખ્કતું વારવાર સ્મરણ અને મનન કરલું, પરંતુ મે તા અહીં આવતાં સુધીમાં તેના ક્ષણભર પણ વિચાર કર્યો નથી. તેટલા માટે જ તે મહાત્માએ પાતાના ચાગળળથી મને તેનું સ્મરણ ભૂલી ન જવાની અહીં સૂચના કીધી હશે! પણ અહા! સ્વપ્તમાં શત્રુના ભયથી હું એક કરવા લાગ્યા. તેના ઉત્તરમાં કહ્યું કે, तत्त्वमित ! એ કહેવાના ભાવ શા ? શું, तत्त એટલે તે; અને તે એટલે શત્રુ ને તે હું છું ? એ શત્રુ કાેણું અને તે શત્રુ હું છું નહિ, નહિ ! શત્રુ તેા ખીજે જ છે. મારા શત્રું હું શાના ? પણ ના, એમાં કંઈક હેતું હશે; અથવા તા મારી ચિન્તામાં મને સ્વપ્નની આળપંપાળ સરખા અજંધા જ થયા હશે. સ્વપ્તમાં ઘણીએ વાર એવું ચિત્રવિચિત્ર દેખાય છે, પણ તેમાં કશા અર્થ હાતા નથી." આ પ્રમાણે રાજા પાતાના મનનું સમાધાન કરે છે, छवां तेनुं समाधान थतुं न हतुं. वारंवार तेना अनमां तेना ते क विचार आवींने धाणाया करता હता. येथी रीते तत्वमित महावाक्यना અર્થની શાધમાં રાજા એટલા ઉંઢ ઉત્તરી ગયા, કે તેને જે માટા શત્રુ સંબંધી મહાચિન્તા વ્યાપી હતી, ને જેની તપાસ કરવાને તે એટલી 'અધી ત્વરાથી ખરા મધ્યાલ વેળાએ નિકળી પહેલા હતા, તે વાત્ પણ क्षां कर ते विसरी गये। शिंडीवारमां शांत थयक्षा स्वारे। पाछा तैयार

થયા, તે સૂચવવા લાગ્યા કે; 'કૃપાનિધાન! હવે શા માટે સમય ખાેવા ને એ ?' રાજા તુરત શુદ્ધિમાં આવી અધાસૃઢ થયા; ને સૌએ ત્યાંથી એકદમ કુચ કરી.

ચાલતાં ચાલતાં તેઓ ઘણે દૂર નિકળી ગયા. શત્રુના પડાવ સુમારે ચાજનેક દ્વર હતા ને નિરીક્ષણ હુંગે પણ તેટલે જ છેટે હતા. તેટલામાં તેએાના માર્ગમાં કેટલેક છેટે ધૂળ ઉડતી જણાઈ. થાડીકવારે ચળકતા ભાલાનું ફળ તથા ફરકતી ધ્વજા દૃષ્ટિએ પડી. વધારે નજીક આવતાં જણાયું કે, કાઇએક બળવાન દાહેસ્ત્રાર આવે છે. તેના શરીરનું પ્રચંહ રૂપ, તેની ભયંકર મુખમુદ્રા, તેના વિશાળ આહુ, તેણે શરીરે ધારણ કરેલાં કવચ, ટાપ, તેનાં દૃઢ અને તીક્ષ્ણ આયુધા તથા તેના જાતવાન અશ્વ, ઇત્યાદિ નેઇને, રાજસિંહિત આ પંચાસે ચાલાઓનાં મન આશ્વર્ધ-મગ્ન થઈ રહ્યાં! પહેલાં તા તેઓ ઠરી જ ગયા! પેલા દ્વના મુખથી જાણેલા વર્તમાનને આધારે રાજાએ તે ચાેધાના પાશાકપરથી જ કલ્પના કરી કે, આ શત્રુસેન્યના ચાેધા છે. પણ અહા! આવા પ્રચંડ ચાેધા-એાથી વ્યવસ્થિત જેતું સૈન્ય હશે, તેવા શત્રુને આપણે સ્વપ્ને પણ કેમ જિતી શકીશું, એવી કલ્પનાથી છાદિવણુદ્ધિનું મન ચિંતાગ્રસ્ત થઈ ગયું. પલકવારમાં તે સ્વાર તેઓની સમીય આવી પહોચ્યાે અને તે કયાં જાય છે, કાેણ છે, એ જાણવા સારુ, રાજા તેને પૂછવા જતા હતા, એટલામાં તા તેનાં રાજચિદ્ધાપરથી તેને રાજ જાણીને, તે ચાધા ખાલી ઉઠ્યો; "અહા! જે પ્રતાપી ભૂપતિની વિરાાલ રાજ્યભૂમિમાં હું ઉભાે છું અને મારા સ્વામીની આગ્રાયી જેને મળવાને ઇચ્કું છું, એવા મહારાજા છાદિવણ દિની જ આ સ્વારી હશે, એમ અનુમાન કરવામાં હું ભૂલતા તા નથી ?" એ સાંભળી છાદિતાયુદ્ધિના એક સ્વાર બાલ્યા; "હું વીર! તમારુ અનુમાન યથાર્થ છેઃ પણુ શું આપને પણુ અંતર્મતિના અધિકારી સમજવામાં અમે કંઇ અન્યથા તા નથી કરતા? આપ શાને અર્થે અમારા સ્વામીને મળવા ઇચ્છા છા ?" એ સાંભળતાં જ તે ચાેધાએ અશ્વપરથી નીચે ઉતરી પડી, રાજાને પ્રણામ કીધા, ને પાંડી પાતાની પાસેથી એક પત્ર કાઢી, રાજાના હાથમાં આપ્યા. પત્ર વાંચર્લાજ રાજાના મનની સઘળી ચિંતા એકદમ દૂર થફ ગઈ, અને પછી તે સ્વારને ઉત્તર આપ્યું કે; "અતિ રુડું; હવે અમે ત્યાંજ આવીએ છીએ. અમન માર્ગમાં જ સમાચાર મળ્યા, એ ખહુ સારુ થયું." તુરત તે સ્વારની સાથે સા ચાલ્યા, છડી સ્વારીએ જ છાદિતભુદિ.

અંતર્મતિને\* જઇ મળ્યા. અંતર્મતિએ તે વેળાએ જે પ્રેમ દાખગ્યા, તેપરથી સ્પષ્ટ જાલાઈ આવ્યું કે, તેના સંબંધમાં તેને શત્રુ સમજીને છાદિતખુદ્ધિ જે વિચાર ધરાવતા હતા, તે કેવળ તેની ભૂલ જ હતી. અંતર્મતિ યાત્રાર્થે નિકળેલા હતા, ને છાદિતખુદ્ધિના પ્રસિદ્ધ રાજ્યની સીમામાં પાતાના ઉતારા થયા છે, તા તેને લેટતા જવું, એવી જિજ્ઞાસાથી તેણે તેને પેલા યાયો છે, તો તેને લેટતા જવું, એવી જિજ્ઞાસાથી તેણે તેને પેલા યોધા સાથેના પત્ર માકલ્યા હતા. પછી છાદિતખુદ્ધિએ તે મહાતમા રાજાને યાગ્ય સન્માન આપીને, પાતાના નગરપ્રત્યે આવવા અપ્યહ્ય કર્યો; પરંતુ તે જ દિવસે લાંથી ઉપડી જવાના પાતાના નિશ્ચય હાવાથી તેણે નિમંત્રણ સ્વીકાર્યું નહિ; પણ ખહુ પ્રેમ દેખાડીને સેનાસહિત તે ઉપડી ગયા. છાદિતખુદ્ધિ કેટલેક દ્વર સૂધી તેને વળાવીને પાછા વળ્યા.

ખીજે દિવસે છાદિતભુદ્ધિ પાતાને નગર આવવા સારુ ત્યાંથી નિકળ્યા. માર્ગમાં તેને આ ખનાવ માટે અનેક વિચાર આવવા લાગ્યા:- "અહા! કાલે આ વેળાએ હું માટી ચિંતામાં હતા! મને પૂરુ અજ પણ નહાતું ભાવ્યું! પૈલા વૃક્ષ નીચે તા મારી વ્યથાના પારજ નહાતા; અને તેવી જ વ્યથામાં જો માર્ગમાં પેલા સ્વારની લેટ ન થતાં હું પરલારા નિરી-ક્ષણ દુર્ગપર જઈ પહોંચ્યા હાત તા, નિઃશંક હાથે કરીને હું માટા અનર્થ વહારી લેત! દુર્ગપરના સૈન્યથી જ રાતારાત જઈ તે રાજપર ઐાચિતા છાપા મારત; ને નિદ્રામાં જ હજારા નિરપરાધીઓના સંહાર કરત; અને આવા માટા રાજાની નિષ્કારણ છેડ કરવાથી મહા માટું વૈર ખંધાત અને માેડી શત્રુતા થાત. અરે! જે અત્યારે પરમ મિત્રભાવ દર્શાવીને વિદાય થયા, તે વગર કારણે માટામાં માટા અનિવાર્ય શત્રુ થઇ પડત; અને તે ખધાનું કારણ મારી ઉતાવળ-મારુ અવિચારપણું દાવાથી, મારે હાથ જ મારાં શાંત રાજ્યમાં ભંગાણ પડત, મારા નાશ હું મારે હાથે જ વહારી લેત, એટલે હું જ મારા શત્રું! અહા! ખરેખર! પેલા વૃક્ષ નીચે મને જે સ્વપ્રાભાસ થયા હતા, તેના ભાવાર્થ હવે હું યથાર્થ રીતે સમજરી. સ્વમમાં મને સૂચના થઈ હતી કે तत्त्वमित ते सत्य છે. तत् એટલે તે–મારા શત્રુ, કે જેના લયથી હું બહુ ગલરાતા હતા તે શત્રુ

<sup>\*</sup> દીકા-છાદિવસહિ=જેના સહિ હકાઈ ગયેલા છે તે. અતર્મતિ=સાલિક સહિ. યાગીરાજ=ગુરુ અથવા સત્ અસત્ વિચારદત્તિ દર્શાવનાર, સ્વપ્તમાં જે તત્વમિલ ના વિચાર આવ્યા તે મનનરુપે રાજસદત્તિવાળાને સદસત્ વિચારશીલતા પ્રાપ્ત થઇ તે. અંતર્મતિને શત્રુ માનવાનુ કારણ આ જ કે, રાજસદત્તિવાળાને સાલ્કિક્ટૃત્તિ સાથે મેળ ન આવે-અતિપદ્તિમાન જીવડાને હરિસ્મરણના ઇમ્છા જ ન થાય.

બીજો કાઈ નહિ, પરંતુ તે તો હું જ, અર્થાત્ મારા શત્રુ હું જ હતો. હું જેને માનતા-ધારતા હતા, તે મારા શત્રુ નહિ; પણ હું તેને શત્રુ માનતા, માટે મારા શત્રુ હું જ હતા. અને જો હું તેની સાથે તે જ પ્રમાણે શત્રુતાથી વત્યોં હાત તા અવશ્ય તે શત્રુ ખહુ અનર્થ ઉપજાવત, માટે અવશ્ય મને થયેલા તત્લવિક્ષ મહાવાક્યના ઉપદેશ આળપંપાળ નથી, પણ મારા કલ્યાણ માટે છે. તે ઉપદેશ મને કેાણે કર્યો હશે! ધ્વનિ તા પેલા યાગીરાજના જેવા જ હતા! પણ તે સ્વપ્નમાં મને દેખાયા નહાતા. અસ્તુઃ પણ તેથી શું થયું? તેવા મહાત્માંએા તાે લવિષ્ય જાણનારા હાય છે; ને પાતાના ચાગગળથી ધારે તે કરી શકે છે. મને દ્યરથી નિકળતી વેળા તેણે જે ઉપદેશ આપ્યા, તે જ ઉપદેશ અહીં પણ આપ્યા. પણ અંતે ઠેકાંગુ તે શી રીતે ઘટાવી શકાશે? અહીં તા બાણે तस्त्रमित गाधिथी સૂચવ્યું કે, "તારા શત્રુ તું જ છે;" પણ પ્રથમ કહેલા तत्त्वमितिना હેતુ શુ ? એ વેળા તેમણે ભગવદુ પદેશ આપ્યા હતા. તેમાં તે એમનું "तत्त्वमित" મહાવાકય શી રીતે ઘટાવી શકાય ? तत् એટલે ते लगवत्स्वक् पः, तस्त्रमित क्येटसे तुं छे? अर्थात् ते परभात्मा हुं भाते क છું ? આ: એમ તે હાય ? જીવ પ્રત્યક્ષ છે અને પરિષ્ઠિત્ર છે, અને પ્રકા પરાક્ષ તથા પરિપૂર્ણ છે. એમ બંને વિરુદ્ધ છે, તે એક કેવી રીતે હાઈ શકે? હું ગભરાતા, રડતા, ચાલતા, કામી, લાભી, માહાંધ, તૃષ્ણાવાળા આદિ શરીરી તથા સુખદુઃખાદિ અંતઃકરણના ધર્મવાળા છું; અભિમાનસપ ઉપાધિ સહિત છું; ત્યારે નિરુપાધિમય, આ જગતનું સંપૂર્ણ ઉપાદાન કારણ તથા જે સર્વન્ન છે તે નારાયગૃહું કેવી રીતે હાઈ શકુ ? પરથક્ષમાં સર્વન્નત્વ જગતકર્ત્તાપણું છે. તે ઉપાધિરહિત છે, અન્નાન રહિત છે, દ્વેત રહિત છે, નાશ રહિત છે, તથા અનુભવગમ્ય ચૈતન્ય છે, તે હું કેમ હાઈ શકું ? હું અલ્પન્ન અલ્પશક્તિવાળા દેહધારી નર, સર્વન્ન, નર્વશક્તિમાન્ પર-ખુદ્દા કેમ હાઇ શકું ? અદ્ભૈત ખુદ્દા, સત્ય છે, શુદ્ધ છે, ખુદ્ધ છે, નિત્ય છે, મુક્ત છે, પ્રપંચ રહિત છે, અવિનાશી છે; અને હું ક્ષણુલંગુર, મિથ્યા-લિમાની, પાપમય છું, તે ખુદ્દા કેત્રી રીતે હાઈ શકું ? પણ ત્યારે શું કંઈ તે મહાત્મા પુરુષના ઉપદેશ અસત્ય હાય? હું જ પરમાત્મા હાઉં તેા પછી જોઇતું તું જ શું? પરમાત્મા તા સર્વ સમર્થ છે ને હું તા આ એક શત્રુના સમાચાર જ માત્ર જાણીને મુવા સરખા થઈ ગયા હતા; ત્યારે મારે શું સમજનું ? પાતાની મેળે તા એમાંનું કંઈ સમજાય તેનું નથી. હવે એ તા ઉપદેશક પાતે જ જયારે સમજાવશે ત્યારે સમજાશે.

માટે હવે તો સર્વ છાડી, પ્રથમ તે મહાતમાને જ જઈ મળવું જોઇએ. અહા! શી તેમની અફ્લુત શક્તિ! શી તેમની પરાપકાર છુદ્ધિ! તેણે જ મને આ માટા અનર્થમાંથી ઉગાયોં છે! તેના એવડા માટા ઉપકારના ખદલામાં હું શું કરી શકું તેમ છું? ખસ, ખીજું કંઈ જ નહિ, માત્ર એમની પૂર્ણ પ્રેમથી સેવા કરીશ, ને તેઓ કહેશે તેમ જ અનુસરીશ. માટે હવે જેમ ખને તેમ શીધ્ર એમને જઈ મળાય તા જ ઠીક."

મન સાથે આવા નિશ્ચય થતાં જ રાજ્ય પાતાના અધને એકદમ ઉપાડ્યો. તુરત આખા રસાલા પણ ઉપડ્યા. તિચારમાં ને વિચારમાં તેણે ઘણા લાંબા પંથ વટાવી નાંખ્યા. નગરમાં પહોંચ્યા તેવા જ સર્વ મંત્રીઓ ને અધિકારીઓ રાજાને આવી મળ્યા. તેમણે આતુરતાથી પૃછવા માંડેલા શત્રુ સબંધી સમાચારનું કશું પણ ઉત્તર ન આપતાં તેણે માત્ર એ જ પ્રશ્ન પૃછ્યું કે; "પેલા ચાગીરા જ ક્યા છે કે તેમની સભાવના સારી પેઠે કરી છે કે નહિ? તેમને કયાં ઉતારા આપ્યા છે? ચાલા મારે તેમનાં દર્શન કરવાં છે." એ સાભળી અધિકારીઓ સીહાવીહા થઈ ગયા. તેઓએ ઉત્તર આપ્યું કે; "રાજ્યધરાજ! ચાગીરાજ હવે અહીં કયાંથી? એ તો તે જ વેળાએ ચાલ્યા ગયા આપની આદ્યાલી તેમને અમે ઘણા ઘણા આગ્રહ કર્યો, પરતુ તે નિઃસ્પૃહી મહાત્મા તો હરિનામનું સ્મરણ કરતા ચાલ્યા ગયા"

રાજા તદ્દન નિરાશ થઈ ગયા: યાગીરાજને મળવા, જેટલા ઉમંગ્યા તે રાજમન્દિર આવ્યા હતા, તેટલા જ આ વર્તામાન સાંમળી તે નિરાશ થઈ ગયા. તે બાલ્યા; "અર! હવે તે મહાતમાને મારે ક્યાં શોધવા? તે ક્યાંથી આવ્યા હશે? કયાં ગયા હશે? એવા પુરુષા તો કાઈ માટા પર્વતાની ગુપ્ત ગુહાએમમાં જ વસે છે. મ દે એમના પત્તો હવે મને ક્યાંથી મળી શકશે?" આ પ્રમાણે ચિંતા કરતાં, તે વેળાએ જેઓએ તે મહાતમાને પ્રત્યક્ષ જોયા હતા, તેવાએમમાંથી ઘણાકને તેમની શોધ કરવા સારુ માકલ્યા. પછી વ્યાચિત્ત સહિત તે અંત:પુરમાં ગયા. ત્યાં રાણીએ આવા પ્રકાર જોઈ તેનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે રાજએ જણાવ્યું કે; "દેવી, શું કહું, જેણે મને એક ક્ષણવારના સમાગમ થતાં જ મારા ભવિષ્યના મહાસંકટમાંથી મુક્ત કર્યો, તે મહાપુરુષની કશી સેવા કે આતિથ્યસત્કાર કર્યા વગર જ હું મૂર્ખ મારા કાર્યાયે ચાલ્યા ગયા! હરિ! હરિ! હવે તેમના પુનઃ સમાગમ મને સ્ત્રપ્તમા પણ કયાથી થવાના હતા? પરન્તુ તેમનાં દર્શન થશે ત્યારે જ મને અન્ન ભાવશે." રાજાના

મુખથી આવાં વચન સાંલળી, રાણી મનમાં ખહુ હવે પામી. તેણે માન્યું કે, હવે કંઇક દશા કરી! રાણી સઘળા સમાચાર ઉપરથી કળી ગઈ હતી, તેથી સાનંદાશ્ચર્ય પામવા લાગી કે, 'અહા! તે ચાગીરાજે મને વચન આપ્યા પ્રમાણે મારાપર પરાક્ષપણે માટી કૃપા કરી છે! અહા! કયાં રાજની રાજકાજમાં દાહાદાહ, ને કયાં તેની અત્યારે સત્સમાગમ માટે તલસી રહેલી મનાવૃત્તિ! ધન્ય છે સત્સમાગમને! સત્યુરુષનાં કેવળ દર્શનના પ્રભાવને પણ ધન્ય છે! રાજ પૂર્વે આટલીવાર સૂધી કદી મારી પાસે બેઠા નહાતો, તે અત્યારે સઘળું રાજકાજ બૂલી જઈ, કેવળ તે મહાત્માનાં દર્શનની જ રાટી ચિતામાં બેઠા છે. હવે અમારાં સર્વનું કલ્યાણ થવાની આશા બંધાશે.'

આ વાતનું રહસ્ય પાતે એકલી જ જાણતી હાવાથી, રાજાને ધીરજ આપીને તે બાલી; "સ્વામીનાથ! ચિંતા કરશા નહિ. જેની અત્યાસિકત, તેની શીધ્ર પ્રાપ્તિ થાય છે. આપે શાધવા માકલેલા અધિકારીઓ શી લાળ લાવે છે, તે જાણ્યા પછી ખીજો ઉપાય કરીશું. આપ નિશ્ચિત-પણે ભોજન લઈ વિશ્વાતિ હયા."

અધિકારીઓ ચામેર કરી કરીને પાઇા આવ્યા; પણ યાગીરાજના કરોા પત્તા મળ્યા નિહ ત્યારે રાજા વધારે નિરાશ થયા. તે છતાં તેને ધીરજ આપીને બીજે દિવસે છડીરવારીએ પાતાને સાથે લઇ નિઠળવાની રાણીએ વિનતિ કરી. તે બાલી; "સ્વામીનાથ! મેં તે મહાત્માને આપણા નગરમાં આવેલા જોયા નથી; પણ આ ઉપવનમાં એઠવાર કાેઈ મહા-પુરુષનાં દર્શન મને થયાં છે; માટે કદાચ તે જ આપને દર્શન આપી ગયા હાેય તાે ચાલા, પ્રથમ આપણે ત્યાં જઇએ." પછી તેએ તે ઉપવનમાં ગયાં. તાં રાણીએ પેલા આશ્રમ દેખાડ્યો. રાજા ધીમે ધીમે અદર પેઠા, તે પર્ણશાળા આગળ જઈ જુએ છે તાે તે જ જ્ઞાનમૂર્ત્તિ અંદર વિરાજમાન હતા! રાજાના સાનંદા શ્રિયના પાર રદ્યો નહિ. તતાલ તેણે માટા પ્રેમથી ભોંચપર પડી તેમનાં ચરણમાં દંડવતપ્રણામ કર્યા; પછી બે હાથ જેડી નમ્ર થઇને દિગ્મૂદની પેઠે તેમની આગળ ઉભા રદ્યો, પણ તે મુખેથી કશું બાલી શક્યા નહિ. રાજાને આવ્યો જેઠી, મહાત્માએ તતાલ આશીર્વાદ પૂર્વક સામે પડેલા આસનપર બેસવાનું કહ્યું. રાજા સ્ત્રીસહિત ત્યાં બેઠા. તે વેળાએ રાજાને, નિર્ધન પુરુષને એાવાયલું ધન પાછું હાથ લાગવાથી જેટલા આનંદ થાય, તેટલા આનંદ, આ સદ્યુરુનાં પુનઃ દર્શનથી થવા લાગ્યા. મહાત્માએ જાણી લીધું કે, 'હવે તેનું અંતઃકરણ દર્શનથી થવા લાગ્યા. મહાત્માએ જાણી લીધું કે, 'હવે તેનું અંતઃકરણ

સ્વાત્મશાધનપ્રતિ વળવાથી તેને અધિકાર પ્રાપ્ત થયા છે; એનાપર આવ-રણ કરતા માયારૂપી અંધકારના પડદા હવે દૂર થયા છે, એ પાત્ર છે, અધિકારી બન્યા છે, ઉપદેશને યાગ્ય છે,' એમ જ્ઞાનથી જાણી તે બાલ્યા; "કેમ રાજા, શાને અર્થે આગમન કીધું છે? સર્વત્ર કુશળતા તા છેની?" રાજા બાલ્યા; "કૃપાનાથ, આપની કૃપાથી સર્વત્ર કુશળ છે. સર્વ અશુભને શુભરૂપ અને એકુશળને કુશળરૂપ કરનાર આપના આશીર્વાદ જે છે. કે સંત! આપની જ પ્રેરણાવડે માટા અપાયમાંથી ખચી ગયેલા હુ હવે નિત્યનું કુશળ મેળવવાની ઇંગ્કાથી આપને શરણે આવેલાે છું. હે હવા તિત્વનું કુરાળ મળવવાના ઇન્ઝાવા આપન રારણ આપલા છું. હ સદ્દગુરુદેવ! હું અખુધ છું, અધમ છું, સંસારહ્વય પાશમાં સારી પેઠે બંધાયલા છું, માટે મારાપર કૃપા કરી મને તે પાશમાંથી મુક્ત કરા. મે જન્મથી માંડીને આજપર્વત માત્ર અનેક ઉપાધિવાળું રાજદાર્વજ જાણ્યું ને જોયું છે; એ વિના હું બીઝું કાંઈ પણ સમજતા નથી. હું કેવળ મૂઢ છું. સંકલ્પ વિકલ્પવાળા મને ઉપજાવેલી માનસિક ઉપાધિન લીધે હું અપાર દુ:ખી છું. હે દેવ! હું આમ દુ:ખી છું, એવું સમજવાને પણ માત્ર આપનાં દર્શનથી જ ભાગ્યશાળી થયા છું; નહિ તા તૈલયંત્રના ખળદના પરિક્રમણ પેઠે નિરંતર એ જ મારુ જીવન, એ જ સુખ અને એ જ સર્વસ્ત્ર છે, એમ સમજીને તેમાં હું પચ્ચા જતા હતા. મારું મન કદી તેમાંથી વિરામ પામતું નહાતું. જો કે એ ઉપાધિથી અપાર દુઃખા આવી પહતાં અને તેમાંથી હું મહાક ેટ તરી ઉતરતા હતા, તાપણ તે મને કદી અપ્રિય થયું નહાતું. હે ગુરુદેવ! હવે તાે ક્ષણેક્ષણ સ્વાભાવિક રીતે જ મારુ મન તેપરથી ઉઠતું જાય છે, ને મને ઉત્તરાત્તર આપના વચ-નામૃત શ્રવણ કરવાની ઉત્કંઠા વધતી જાય છે. હું જાણું છું કે, કાેઈ મારા પૂર્વના પુષ્પેાદયને લીધે જ આ સંધિ મળી છે. નહિં તા, આપ સરખા મહાપુરુષનાં મને આપાઆપ દર્શન કયાંથી થાય? મારાં પૂર્વ સુકુ-તતે લીધે જ આપના સમાગમ મળ્યા છે. હે મહારાજ! આપ હવે મારા સર્વ ક્લેશને દૂર કરી, કદી ન ખૂટે-ન ખસે એવું પરમ સુખ મને આપાે."

એ સાંભળી ચાંગીરાજ બાલ્યા; "તત્ત્વમિત !" રાજા તો આવું ઉત્તર સાંભળી ચકિત જ થઈ ગયા. તે આવાં વચન સાંભળી પુન: પુન: તેના મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'આ શું આશ્ચર્ય! મહારાજ તા પ્રત્યેક પ્રશ્નનું ઉત્તર માત્ર એકજ આપે છે; આમાં મારે શું સમજવું ? શું ભગ-વાન્ પાલુ હું પાતે ! અને અવિનાશી સુખ પાલુ હું પાતે જ ! અસ્તુ; ગમે તેમ હા; એમાં પાલુ કંઈ તાત્પર્ય હશે જ; પાલુ તે એમના સમ-

જાગ્યા વિના લક્ષમાં ઉતરવાનું નથી.' આવા વિચારને અંતે રાજા પાંછેઃ હાય જાડી નમ થઇને બાલ્યા; 'હિ દેવ! હે સત્પુરુષ! હું અજ્ઞાની છું, ખુદ્ધિહીન છું, ને સારાસાર ન સમજતા હાવાથી વિચારહીન કૃપણ પણ છુ, માટે મારી તેવી સ્થિતિપર દયા કરા, દયા કરા; ને આપના ઉપ-દેશરુપ મહાવાક્યનું તાત્પર્ય નહિ સમજ શકવાથી અકળાપેલા એવા જે હું, તે શિષ્ય થઈ આપને શરણે આવેલા છું, માટે મારા માહ મટા-ડીને મને નિ:સંશય કરા." ત્યારે યાગીરાજ બાલ્યા; "तत्त्वमिति!" પુનः રાજા વિસ્મય પામ્યા; 'શું મારા ગુરુ પણુ હું જ? જો એમ હાત તા મારે અહીં એમની પાસે શા માટે આવવું પડત ?' આવી શંકા કરી રાજા તેમને યુનઃ પ્રશ્ન કરવા જતા હતા, એટલામાં તે યાગી કહેવા, લાગ્યા કે; "હે રાજા! વિચારને અંતે તેને મારુ કહેલું નિ:સંશયપણે સત્ય થઈ પડશે, માટે તું ઉતાવળા ન થતાં, ઘર જઈ એકાંતમાં બેસી એકા-ગ્રચિત્તે સારી રીતે સ્મરણ મનન કર. હે ભૂપ! પ્રાણીને વિચાર કરવાતું સાધન મન છે, મન, ખુદ્ધિ, ચિત્ત તથા અહકારને અંતઃકરણ ચતુષ્ટય કેહેવામાં આવે છે. પણ જો મન શુદ્ધ હાય તાજ તેમાં યથાર્થ વિચાર પ્રવેશ કરી શકે છે. મન દર્પણ જેવું છે. પણ દર્પણ જો સ્ત્રચ્છ હાય તા તેમાં મુખનું પ્રતિબિંબ પહે. તેવી રીતે મન સ્વચ્છ-શુદ્ધ હાય તા જ તેમાં પાતાના સત્યસ્ત્રજ્ઞપનું પ્રતિબિંબ પહે. દર્પણ જેમ અનેક પ્રકા-રની કાળાશ, ધૂળ, ધૂમાઉા, ઇત્યાદિ વસ્તુથી અસ્વચ્છ થાય છે, તેમ મન અનેક પ્રકારનાં પાપા-નહિં કરવા જેવાં કર્મોથી મલિન થાય છે. એવા મલિત થયેલા મનને પ્રથમ પવિત્ર કરલું જાઇએ. માટે આજથી હવે તું તે પ્રયત્ન કર. હે નૃપ! પ્રાણીનુ મન તેના હૃદયમાં રહેલું હાય છે, અને ્રહ્દય શરીરનાે એક ભાગ છે; અર્થાત્ મનને શરીરનાે આશ્રય છે, તેટલા માટે તેનું પાષણ પણ શરીરદ્વારા જ થાય છે. શરીર જેવા ગુલવાળા પદાર્થોનું સેવન કરે છે, તેવા ગુણ શરીરને થવા સાથે જ મનને પણ થાય છે. શરીર જડ અને સ્થૂલ છે, પણ મન જડ છતાં સૂક્ષ્મ હાવાથી શરીરમાં -રહેલું છે, તા પણ દેખાતું નથી. એમ છતાં તેની સત્તા ઘણી માટી છે; ને ઇદ્રિયાને તે પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે ચલાવે છે. એટલા માટે શરીરની સઘળી ઇદ્રિચા (હાથ, પગાદિક પાંચ કર્મેન્દ્રિયા અને નાક, શ્રાત્ર આદિ પાંચ જ્ઞાને-ન્દ્રિયા)ના તે રાજા છે. એ મન જેમ દેારવે છે તેમ ઇદ્રિયા દારાય છે. ઇદ્રિયા પાસે સારાં તેમ જ નરસાં કર્મ તે જ કરાવે છે. એટલા માટે તેને પ્રથમ સુશીલ-સુશિક્ષિત કરલું જોઇએ, કે જેથી પાપાચરણમાં વૃત્તિએ। ન પ્રેરાતાં

આપાેઆપ જ નિષ્પાય-શુદ્ધ રહે. હે નૃપતિ! સ્થૃલ દેહને વિષે ત્રિદેા-ષના વાસ છે, તેના નિવારણાર્થ ઓષધિ છે, તેમ જ અંતરમાં પણ મળ, વિક્ષેપ ને અજ્ઞાન, એ ત્રણ દાેષા છે, તેને દ્વર કરવામાં પ્રથમ મનને શુદ્ધ કરવા સારુ સ્થૃલદેહને જ શુદ્ધ અને નિયમિત કરવાે."\*

### મન:શુદ્ધિ કર્મ

"પછી ક્ષણવાર વિરામ લઇને તે પાછા બાલ્યા: "રાજા, પાપરહિતા થઇને સ્ચૂળદેહ—શરીર તથા મનની શુદ્ધિ કરવા ઇચ્છનાર પુરુષે, પાછકી ચાર અથવા છ ઘડી રાત્રિ રહે, તે વેળા પ્રતિદિન ઉઠવું, ને બીજી કાઈ વાતમાં ચિત્ત ન જવા દેતાં માત્ર પરમ મંગળરૂપ એવા જગન્નિયંતા પ્રભુનું પ્રેમથી સ્મરણ કરવું, તેની કીર્તિ ગાવી. પછી શુભ વસ્તુઓનું અવલાકન કરી ખંને કર જોડી બૂદેવી (પૃથ્વીદેવી)ને વંદન કરી, શૌચ સ્નાન કરી, પવિત્ર વસ્ત્ર ધારણ કરી, દર્ભાસન કે કૃષ્ણાજિન કે ઉનનાં શુદ્ધ વસ્ત્રપર, એકાંત અને પવિત્ર બૂમમાં શાંત ચિત્તે પૂર્વોલિમુખે પદ્માસન વાળીને ખેસવું. પછી એકાગ્રતાથી ઈશ્વરને આરાધવા. પછી ગદ્દગદિત કંઠે પવિત્ર પ્રજ્ઞાવાન્ થવા ને પાપમાંથી રિદ્ધત થવા પ્રાર્થના કરવી. પ્રાતાઃકાળના હામ તથા પૂજન સૂધીનું કર્મ થઇ રહ્યા પછી, ગૃહ-સ્થાશ્રમીએ યથાશકિત દાન કરવું. દાનમાં અન્નદાન સર્વ કરતાં એક છે. દાન લેનાર પાત્ર તે દાનની વસ્તુને ઉત્તમ માર્ગે ખર્ચ તેવા હાવો જોઇએ, કે જે સતકર્મ કરીને પાતાનું તથા દાતાનું કલ્યાણ કરી શકે. તારા જેવા રાજાએ તે તે નિત્યપ્રતિ ઘણું માટું દાન કરવું જોઇએ."

"મધ્યાલું સમય થાય ત્યારે માધ્યાલિક સધ્યાવંદન, પિતૃ આદિતું તર્પણ અને પંચમહાયન્ન કરવાઃ દેવતાઓને ઉદ્દેશી અગ્નિમાં હામ કરવાત તે દેવયન્ન; સમયપર આવી ચહેલા ક્ષુધિત અતિથિને માનપૂર્વક ભાજન આપલું તે મનુષ્યયન્ન; પિતરાને ઉદ્દેશી અલિ અર્પણ કરવા તે પિતૃ-યન્ન; પછી વેદાધ્યયન કરલુ તે ધ્રદ્મયન્ન, અને ગાય, શ્વાન, કાગડા, કીડ, પતંગાદિકને ઉદ્દેશીને અન્નના અલિ આપવા તે ભૂતયન્ન. એ પંચમહાયન્ન કરનાર, ઘરમાં નિત્ય સ્વામાવિક રીતે નવાં થતાં પાંચ માટાં પાપથી

<sup>\*</sup> દીકા-જેમ સ્થૂલદેહને રાગાદિકથી મુક્ત થવા માટે પ્રથમ જીલાખ, પછી રાગનાગક ઔષધિ ને છેવટ રાક્તિવર્ધક રસાયન આપવામા આવે છે, તેમ જ આત્માને સરાક્ત કરવા માટે-પવિત્ર જ્ઞાનના અધિકાર ખનાવવા માટે-પ્રથમ કર્મ-વ્રત, જપ, તપ, દાન, યજ્ઞ, તીર્યા-ઠનાદિ કરવાં, સંત સેવા કરવી, પરાપકાર કરવા,-પછી અક્તિગ્રાન-દેવદર્શન કરવાં, દેવપૃજ્ કરવી, કીર્તન કરવા, હરિગુણ ગાવા ને પછી જ્ઞાનપૂર્વક અક્તિ થતા તે પુષ્ટ થઈ મુક્ત થાય છે.

મુક્ત રહે છે. એ પંચમહાયન્ન કરતાં શેષ રહે, તે અન્ન પાતાના કુટુંખ સહિત ગૃહસ્થાશ્રમીએ આનંદે જમલું; ને ત્યાર પછી ખાકી રહેલા સંખ્યાકાળ સૂધીના સમયમાં પાતાને ચાગ્ય હાય તેવા વ્યવહાર કરવા. રાજાએ તે સમયમાં પાતાનું રાજ કાર્ય સંભાળતું."

"સંધ્યાકાળ થાય ત્યારે પાછા સ્તાનવડે શુદ્ધ થઇને સાયંકાળની સંધ્યા કરવી ને અગ્નિમાં હામ કરવા. પછી સુક્ષ્મ ભાજન કરી નિદ્રાના -સમય થતાં સૂધી અર્થાત્ પ્રહેર ર ત્રિ પર્યંત ન્યાયપૂર્વક વ્યવહાર કરવા, ને પછી પવિત્ર શય્યાપર શુદ્ધ વસ્ત્રા બીછાવીને તે પર હરિનું સ્મરણ કરતાં કરતાં નિદ્રાવશ થઈ જવું. હે રાજન્! એ આલિકવિધિ કેવળ આવ-શ્યક છે-કદી નહિ ચૂકવા જેવા છે; માટે તેના કિચિત્ પણ અનાદર કરવાથી માટા અનર્થ થાય છે. તું જે કે, મતુષ્યને સાધારણ કરતાં પણ સાધારણ -લાગતા દંતધાવન (દાતષુ)ના માત્ર એક વિધિ, જેને સમજી તથા અષુ--સમજી સર્વે આચરે છે, તે જે એક છે કે ત્રણ દિવસ ન કરવામાં આવે તાે તેથી કેલું દુ:ખમય પરિણામ આવે છે? મુખ કેલું દુર્ગંધ મારવા માંડે છે? ચક્ષુ, નાસિકા, જિહ્ના તથા દંત ઉપર મેલ છવાઇ જઈ જેને કવિચ્યા કમળની ઉપમા આપે છે એવું મુખ, ગંધાતા ખાળના મુખ સરખું બની રહે છે! એ જ પ્રમાણે સ્તાનવિધિ ત્યાગ કરવામાં આવે તો શરીરની પણ દુર્દશા થઈ જાય છે! એ મુખ, નેત્ર, નાસિકા અને આખા શરીર માટેનું આહ્વિક ક્ષણવાર ત્યાગ થઈ શકે તેવું નથી, ને ત્યાગ કરવામાં આવે તા માઠું પરિણામ આવે છે, ત્યારે મનનું આદ્ધિક કેટલું ખધું આવશ્યક હાેલું જાઇએ ? મનને શુદ્ધ રાખવા માટે કરવામાં આવતાં આહ્નિક કર્મ જે ક્ષણવાર ત્યાગ કરવામાં આવે છે તાે ખહુ માડાં પરિણામને પમાઉ છે. હમણાં તને મેં જે સંક્ષિય આદ્ધિકાચાર કહ્યા, તે શરીર તથા મન અન્નેની શુદ્ધિ-પવિત્રતા માટે આવશ્યક છે. શોચ, દત્તધાવન, સ્તાન, ઇત્યાદિ વિધિ શરીરશુદ્ધિના અને સંધ્યાવંદન, હામ, ભગવત્પૂજન, દાન, પંચમહાયત્ર તથા ક્ષત્રિયને યાગ્ય બીજા યત્રા પરાપકાર ઇત્યાદિ વિધિ મન શુદ્ધિની છે. એ ખન્નેના પરસ્પર ગાહા સંબંધ છે, ને તેમાંથી કાઇના ત્યાગ થઈ શકે તેમ નથી. એ ખેત્ર (શરીરના તથા મનના) વિધિ, જીવના નિત્ય કર્મે દ્વપ છે; અને તદ્દન નિષ્કામપણે કરવાના છે. સંધ્યાદિક કર્મ કરવાથી કશી કામના સફળ થવાના હેતુ નથી; પણ જો ન કરવામાં આવે તો મહાન હાનિ થાય છે. કર્મ કર્યાથી મનુષ્ય નિષ્પાપ થાય છે અર્થાત્ તેનું મન શુદ્ધ થાય છે."

#### મેન:સ્થિરીકરણ-ઉપાસના

એટલું કહીને પછી ચાેગીરાજ બાલ્યા; "હે રાજન્! તું તાે એ પ્રમાણેના આહ્નિકવિધિ યથાર્થ આચરે છે, માટે તારું મને પવિત્ર જ થયહું છે. પરંતુ એ પવિત્ર મનને સ્થિર કરવાની આવશ્યકતા છે. જેમ દર્પણ ધાઇને શુદ્ધ કર્શું હાય તા તેમાં આપણું પ્રતિબિખ ચથાર્થ પહે છે ખરુ, પણ તે દર્પણ જે એક સ્થળે સ્થિર થયેલું હાય તા જ તેમાંના પ્રતિબિંબને પૂર્ણપણે જેવાઈ શકાય છે, પણ હાલતું કે આછું પાછું થતું હાય, તા નાઇ શકાતું નથી; તેમ જ મન ને શુદ્ધ થયેલું હાય, તા પણ તે સ્થિર થયા વિના તેમાં પાતાના આત્મસ્વર પને થથાર્થ જોઇ શકાતું નથી. માટે તેને, મુમુક્ષુજને સ્થિર કરવાના પ્રયત્ન કરવા ને ઇએ. લડકણ મન તુરંગ જેવું ચંચળ છે, તદ્દન અસ્થિર છે, ખૂડ પ્રમાદી છતાં ખળવાન અને ૮૯ છે. તે એકાએક સ્થિર થઈ શકે તેલું નથી. આ મને જ આ વિશ્વની રચના રચી છે. મને જ જગતનું સત્યત્વ રચ્યું છે, મનથી જ સંસાર છે. જે અદ્ભૈત, દ્વૈત બની દશ્ય થાય છે તે. સત્ય મનાય છે. તે અવિદ્યાએ ઉત્પન્ન કરેલા મનના ખેલ છે. પણ એ મનને નિદિધ્યાસન, સત્સંગ, શ્રદ્ધા અને વૈરાગ્યથી સ્થિર કરી શકાય છે. જેમ ચંચળ તુરંગ છૂટા હાય ત્યાં સુધી ખહુ ખહુ ઉન્માદ કરે છે, પણ જો તેને એક મજખૂત દારડાંવઉ ખીલા સાથે બાંધ્યા હાય તા પછી તેનું ખળ નરમ પર્કે છે; એટલુંજ નહિ પણ ધીમે ધીમે તેને પાતાના ખીલાના-ગમાણના સહવાસ પડવાથી તે સ્થાન તેને પ્રિય થઈ પહે છે; કારણ કે તે ગમે ત્યાં ગયા ત્યાંથી આવીને ખીલે બંધાય છે; અને ત્યાં તેને ચંદી, ઘાસ અને રાતભ મળે છે. તેવી જ રીતે મન-રૂપ તુરંગને પણ સ્થિર થવા માટે ખીલે અંધાવું અવશ્યનું છે."

"મન એ સર્વે ઇદ્રિયાના રાજા છે, ને તેના દ્વારા તે સઘળા વિષ-યોના ઉપલાગ કરે છે. પ્રત્યેક ઇદ્રિયના જૂદા જૂદા વિષયભાગથી મન એક મદમત્ત હાથી સરખું અની જાય છે; ને પછી વિષયભાગ વિના ખીજા કશાને તે લેખવતું નથી. તેથી હાથીની પેઠેજ તેના નિગ્રહ કરવા જોઇએ. વિષયમાં મત્ત થયેલા અને વનવગડામાં નિરંકુશિતપણે મહાલતા હાથીને પકડવા જનારા, પ્રથમ એક છૂપી અજાહી (ખાહા) ખાદીને તેમાં તે હાથીને કપટથી પૂરે છે; અને ત્યાં ખાવાનું કે પીવાનું પાણી પણ ન મળવાથી, ઘણા દિવસની લાંઘણાથી તેનું ખળ નરમ પડે છે, ત્યારે શિકારીઓ ઉપરથી તેને અનેક પ્રકારના માર મારીને વધારે નિર્ણળ કરી નાખે છે. આમ સર્વ પ્રકારે તેનું મળ હણાઈ જાય છે, ત્યારે જ તે હાથી પકડનારાએાને અધીન થાય છે; અને પછી જન્મારા સુધી तेथानी आशामां रहे छे; तेथा अतावे ते अम डरे છે; સેંકડા મેણુ ભાર વહુન કરે છે, ને તેઓ આપે તેટલું જ ખાઇને સંતાષ માને છે. આવી રીતે હાથી તેમને અધીન થઈ ગયેલા છતાં પુનઃ ઉन्भत्त न थर्ध लय, ते सारु तेना भावत स्वारी वेणाये तेना भरतक પર ખેસે છે, ને તેને તાડન કરવા સારુ તે, પાતાના હાથમાં તીક્ષ્ય અંક્શ રાખે છે. હે રાજના એવી રીતે એ મદમત્ત પ્રાણીને માટા પરિશ્રમે વશ કરી શકાય છે, તા પછી મનુષ્યનું મન, કે જે મહા મદોન્મત્ત હાથીના કરતાં પણ ઘણું બળવાન છે, અને વળી અદશ્ય છે તેને વશ કરલું કેટલું કાંઠન હાય, એના તુંજ વિચાર કર મન અદશ્ય છતાં શરીર સાથે દઢ સંબંધવાળું હાવાથી તેને વશ કર વાના સર્વ પ્રયોગા પ્રથમ શરીર ઉપર જ કરવા પહે છે. વ્રતા, તપ-શ્ચર્યાએા, ખ્રદ્માચર્ય, સત્ય બાલવું, પરદ્રવ્ય ને પરસ્રીના તિરસ્કાર, પારકી નિંદા અને પાતાની સ્તુતિ તથા વિષયની વાતા પ્રતિ અરુચિ, પરમાર્થ-પ્રતિ વૃત્તિ, સુખદુ:ખ સહન કરવાની ટેવ, પ્રાણીમાત્રપર દયા ઇત્યાદિ નિયમાથી શરીરને દુ:ખ પહે તાપણ તે વેઠીને, હૃઠથી આચરવાં, એવું જે શાસ્ત્રા વારંવાર કહેતાં આવ્યાં છે, તે માત્ર મનાનિગ્રહ અર્થે જ છે. શરીરની ઇંદ્રિયાનું ખળ આછું થવાથી તેઓ ઉન્મત્તપણે દાહતી નથી; એટલે મન પણ તેઓને ખળે ઝૂઝનારુ હાવાથી, આપાઆપ નરમ થઇ જાય છે. આમ થવાથી જો કે ઇંદ્રિયાનું અને મનનું ખળ નરમ પહે છે ખરું, તથાપિ તેઓ કેવળ નિર્મૂળ થઈ જતાં નથી. તેઓને માઠા પતામાં આવે તા પાછાં હતાં તેવાં ને તેવાં જ થઈ જાય છે. કહ્યા, તે શરાત્પહેલી ઇંદ્રિયાને તથા મનને યુનઃ ઉન્મત્ત અનવાના શૌચ, દતધાવન, સ્ને સારુ, તેમને ભગવત્પરાયણ કરી દેવાની મહાતમા હામ, ભગવત્પૂજન, દાન, પરાપકાર ઇત્યાદિ વિધિ મોા કર્તા છે, વિકારાના કારણસ્ત્રપ છે, આત્મ-

પરાપકાર ઇત્યાદિ વિધિ મોા કર્તા છે, વિકારાના કારણરૂપ છે, આત્મ-સંબંધ છે, તે તેમાંથી કાઇનેલસી રહેલા 'હું' અને 'મારું' એ મમત્વને (શરીરના તથા મનના) વિધિમુદ્ધએ, ત્યાગ કરી દેવા જોઇએ. જીવ નિષ્કામપણે કરવાના છે. સંઘદવાળા છે તે, મનને વશ હાવાથી અને થવાના હેતુ નથી; પણ જો નથી ઘેરાયલા હાવાથી જ, આ સંસારને ત્છે. કર્મ કર્યાથી મતુષ્ય નિષ્પાપ, ચૈતન્ય, વ્યાપક, નિવિકારી, આનન્દ-

રુપ, નિર્દોલ, કીર્ત્તિમય છે, તેને સંસારપ્રાપ્તિનું કારણ મન-અહંકાર જ છે. એ મહાદુઃખ દેનારા મન-અહંકાર શઝુને, અસંગઢ્યા વિજ્ઞાન શસ્ત્રથી કાપી નાંખ્યા પછી જ આત્મજ્ઞાનરુપી ચક્રવર્તી પદને છવ પામે છે; અને પરમાર્થમાં વૃત્તિએ। લેપાયાથી, રાગ માત્ર છૂટી, અહંકારવૃત્તિ નાશ પામી, આત્મસુખાનુભવથી નિર્વિકલ્પ થઈ, તે જીવણદ્યમાં જ પરિપૂર્ણ-रूपे वसे छे अने अ भन-अહंधर निर्भण छतां पणु जे शित्तमां ક્ષણમાત્ર પેણ તેના સંકલ્પ સજીવન થવા પામે તા, હુંજારા વિધ્તા સજીવન થવા પામે છે. માટે મનાનિગ્રહ કર્યા પછી વિષયચિતનને સ્થાન આપવા દેવું જોઇએ નહિ. વિષયાની ઇચ્છાવાળા પુરુષ દેહી જ રહે છે; , કેમ કે તે જો પાતાને દેહથી ભિન્ન માનતા હાય તા, વિષયાની અને વિષયજન્ય સુખાની ઠામના થવી સંભવિત નથી; અને એ રીતે દેહી થવાથી, આત્માથી જૂદાે પહે છે ને વિષયાના અનુસંધાનમાં તત્પર થઈ જાય છે; અને તે જ સંસારબંધનનું મહત્ કારણ છે. માટે નિર્બળ થયેલાં ઇદ્રિય અને મનને સ્થિર કરવા સારુ, પેલા મદ્દાન્મત્ત અશ્વ અને હસ્તીનું દુષ્ટાંત લક્ષમાં લઇને, તે જેમ ખીલે બંધાય છે, તેમ મનને પણ ખીસે આંધલું નેઇએ. મનરૂપ તુરંગના ખીસા લગવંદ્વપાસના છે, અને તે સાથે શ્રદ્ધારુપ સાકળવંડે તેને ખાંધવાનું છે; અર્થાત્ પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખીને, સંકલ્પ વિકલ્પના, ભગવાનની ઉપાસના કરવામાં દૃહેતાથી ત્યાગ રાખીને, પછી લગવાનની ઉપાસના કરવી જોઇએ. એકાંતમાં અને પવિત્ર સ્થળમાં પવિત્ર થઈ બેસી, સર્વ અંગોને તથા ઇંદ્રિયાને સ્થિર રાખી, આંખા મીંચી (અથવા શક્તિ હાય તા ખુદ્ધી રાખી) હૃદયરૂપ આકા-શમાં સૂર્ય સરખા કિવા તેથી પણ અધિક તેજવાળા પ્રકાશ મનામય રૃષ્ટિથી જેવા. એ પ્રકાશ સર્વત્ર સરખા ભરેલા-સભર-વ્યાપેલા, પરમ સુખદ (ઘણા તેજવાળા છતાં ઉષ્ણતા રહિત, તેમ શીતતા રહિત) જાણવા, એવા, અને તેમાં લીન થલું. એ પ્રકાશ અર્થના તેજ સર્વને પ્રકાશિત કરનાર પરણક્ષાનું છે, પરણક્ષાની ઉપાસનાને અર્થે તે તેજનું જ ધ્યાન ધરલું; કારણ કે પરણક્ષા તો એ તેજથકી પણ પર છે, ગૂઢ છે, મનની કલ્પનાની અહાર છે. તે કેવા છે, તે માત્ર જેને અનુભવ થાય, તેજ જાણે છે. તેનાથી પણ તે વર્ણી શકવાને શક્તિમાન થવાતું નથી. તથાપિ તેના જેને અનુભવ હાય તે એટલું તા કહી શકે છે કે, એ જગદાત્મા, પર્યાલ, સર્વોત્તમ, સુખમય, સર્વ શક્તિમાન, સર્વના એતન્યરૂપ, સર્વનું મૂળ, સર્વમાં રહેલા અને સર્વસ્તપ-જેવા માનીએ-કલ્પીએ, તેવા છે,

અને તેટલા જ માટે તેની પ્રાપ્તિ અર્થ તેની ઉપાસના કરવા સારુ વેદાએ તેને અનેક સ્પાંતરામાં વર્જી બ્યા છે; એટલા માટે કે, જેને જેવી ભાવના હાય, તેવે રુપે તે તેને માનીને તેની ઉપાસના કરે. એ તેજ, સવિતારુપ એવા જગદાતમાં ઇશ્વરનું છે, ને તેના જ વડે આ સકલ જગત્ પ્રકાશને પામ્યું છે—એ જ તેજ આપણી પ્રજ્ઞાને પણ પ્રકાશિત કરી તેની ઉપાસનાને વિધે પ્રેરે છે. તેનું અહિંનશ ધ્યાન ધરવું એવી, ઇશ્વરી જ્ઞાનના ભંડારસપ વેદની, મનુષ્ય પ્રત્યે પ્રથમ આજ્ઞા છે. એ તેજ પરણદારુપ છે; અને એનું ધ્યાન કરવાના હેતુરુપ, બાધરુપ ત્યા સાધનરુપ જે શખ્દપ્રણવ તથા ગાયત્રી, તે જ વેદ. એને જ શખ્દપ્રદ્રા કહે છે. એમાંથી જ વેદા વિસ્તાર પામ્યા, માટે તેને (ગાયત્રીને) વેદની માતા કહે છે; અર્થાત્ એ જ ગાયત્રીનું સ્મરણ (જપ), તેમાં કહેલા ઇશ્વરી તેજના ધ્યાન સાથે કરવામાં આવે તો, તેવહે મનુષ્ય કેવળ નિષ્પાપ અને સ્થિરચિત્તવાળા થાય છે, ને પરિણામે તે તેજથી પર રહેલા એવા અકલ પરણદ્યની નિર્શુણ સગુણ મૂર્તિમાં વિરમે છે."

"જગતમાં જેમ મનુષ્ય અનેક પ્રકારનાં છે, તેમ તેઓનાં મન તથા તેની રુચિઓ પણ જૂદા જાદા પ્રકારની હાય છે, એટલું જ નહિ, પણ તેઓની પ્રજ્ઞા (ખુદિ, મનશક્તિ)માંએ ઘણા ઘણા ફેરફાર હાય છે. તેથી ઓછી વધતી પ્રજ્ઞા પ્રમાણે તેવાં ચઢતાં ઉતરતાં સાધન પણ વેદે કહ્યાં છે. મેં જે ગાયત્રી વિધેનું ધ્યાન કરવાની ઉપાસના કહી, તેમાં તો વારં વાર એકલું તેજ જ જોઇને સામાન્ય શક્તિના મનુષ્યને આનંદ ન થવાથી તેનું મન પાછું ત્યાંથી ઉપડે છે, ને અનેક સ્થળે ભટકી અનેકાનેક વસ્તુઓને પાતાની આગળ પરમાર્થના હેતુરુપ જીવે છે. એથી, જીવે કરેલા પરિશ્રમ સત્વર સફળ થતા નથી; અને આટલા જ માટે આત્મન્ત્રાનમાં પ્રપૂર્ણ ન થયેલા જીવને, તે તેજને વિધે પરમાત્માનું સાકાર સ્વરુપ જોવાની શાસ્ત્રે આગ્રા કરી છે. એ સ્વરુપ આ જગઢ્યે થયેલા પરમાત્માનાં મૂળ અને મુખ્ય સ્વરુપામાંથી ગમે તે હોય, વિરાટ્રુપ પહેય, વિધવ્યાપીરુપ હાય અથવા તેના અંગબૂત ગણુપતિ, અંખા, સૂર્ય, શિવ, વિષ્ણુ ઇત્યાદિ સગુણ પરમાત્માનાં અનેક રુપે હાય–તેપર પ્રીતિ થાય છે–ને ત્યાં મન સ્થિરતાને પામે છે, પરંતુ તે સઘળાં સ્વરુપો કાળાંતરે વિકૃતિને પામે છે. પણુ એ સર્વ કરતાં આદિ અને કેવળ નિર્વિકાર એલું જે રૂપ, પાતાની અનાદિ કાળની સૃષ્ટિને વિષે પરમાત્માએ ધારણ કરેલું છે, ને જે પરમ આનંદમય, ઉપાધિરિકિત, પ્રજ્ઞાનઘનરૂપ,

સિંગ્યદાનંદરૂપ તથા સર્વથા રુચિતાપક છે. તેની ઉપાસનાના જે માર્ગ જાણે છે, અને તેમાં જે રમણ કરે છે તેવા જ, આ વિશ્વને તરી જાય છે અને એ જ તારે જાણવાની આવશ્યકતા છે; તેમાં તું પ્રવેશ કર, તે તેમાંથી તરી પાર ઉતર."

મહારાજા છાદિવણુદ્ધિના અને ચાેગીરાજના લાંબા સંવાદ આટલે સૂધી કહીને પછી ખટુક વામદેવજ બાલ્યા; "વરેપ્સુ! શું આ ઇતિહાસ તેં યથાર્થ સાંભળ્યા ! તે ચાગારાજે એ પ્રમાણ છાદિતણું દ્વિને સામાન્ય ઉપાસના પ્રકાર કહી સંભળાવીને, પછી સાવધાન કરી ત્યાં પાતાની આગળ જ તેને ખેસાક્યો; ને તેના અંત:કરણમાં તે શખ્દ પ્રદ્ભારૂપ ભગ-वत्तेक नुं अथम अविक्षांत्रन हरावीने पछी ते तेकने विधे, ते तारी મરહ્યુાવસ્થામાં ષ્રદ્ધાલાકથી આગળ જતાં ઇંદ્રના વિમાનમાંથી પેલા મહાતેજમાં ઉથલી પડીને તેને વિધે જે આનંદમય ભગવત્સ્વરૂપ જોયું હતું, તે જ અચ્યુત સ્વરૂપનું તેને નખથી શિખાપર્ધત યથાર્થ જ્ઞાન કરાવ્યું. એ મહામંગળરૂપ પાતાના અંતરમાં ખડું થતાં જ છાદિતસુદ્ધિ વિદ્વલ અની ગયા; તે દેહભાન ભૂલી જઇને તદૂપ થઈ આનંદસાગરમાં ઝીલવા લાગ્યા. અહીં તેને ભગવત્પ્રેરણાથી સ્મેરણ થયું કે, ચાગીરાજે મને तरवमित ते (श्रह्म) તું (આત્મા) છે, એલું જે લાન કરાવ્યું હતું, ते પરપ્રદ્યા પાતે આ જ છે! અહા! અહા! અને શું તે જ હું છું! એ કેવી રીતે ? આવી સહજ ગિંતાથી તે પાછા પાતાના મનામય સ્વરૂપને ભગવત્સ્વરૂપ સાથે સરખાવવા યત્ન કરવા જાય છે, તેવા જ તેના હૃદય-પરના અજ્ઞાનાવરણના પડદાે ઇશ્વરેચ્છાથી ખસી ગયા! તહાલે જ તેના અનુભવમાં આવ્યું કે, 'અહાહા! આ જગદીશ્વર શ્યામ સુંદર, મતાહર, નિર્શુલ, સગુલ પરપ્રદ્યના સરખા જ હું છું!! રે, તેના અંશ જ હાવાથી તે જ પાતે હું છું!! અહાહા!! હું તે, ને તે હું જ, હું ને તે ન્યારા નથી; હું તે તે એક જ! અહાહા!! આવી સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયેલા તે રાજાની દેહવાસના ને અન્ય સર્વ વાસના લંગ થઈ, ત્યારે અંતે અવિકૂત & પમાં લીન થઈ ગયા.





## पाउश थिन्हु अहं नह्यास्मि

- ごとびょうはよびょうか・-

श्लोकार्षेन प्रवध्यामि यदुक्तं ग्रंथकोटिभि.। त्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या जीवो त्रहोव केवलम् ॥

અર્થ-જે વાત કરાડ ગન્વાથી કહેલી છે, તે વાત હુ અર્ધા શ્લાકથી કહુ છુ કે; હાલ સત્ય છે, જગત્ મિથ્યા છે અને ૭૦ કેવળ હાલ જ છે.

--:2:0:0:0:-

AND CONTRACTOR OF THE PARTY OF

યું જયારે મહાત્મા ખટુક આ પ્રમાણેની કથા કરી, સહજમાં પણ જિલ્લાજીજી કેમ તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે તે જણાવી, રાજા વરેપ્સના પ્રશ્નનું સમાધાન કરી મૌન રહ્યા, ત્યારે પુનઃ રાજાએ કહ્યું; "હે ગુરુદેવ, રાજા છાદિતભુદ્ધિને તત્ત્વમિત્તના પદનું જ્ઞાન થવા પછી, તે કેવા પ્રકારે આ સંસાર તરી ગયા, તે મને જણાવાઃ કેમકે તે જાણુવાની મને બહુ ઉત્કંઠા છે."

રાજા વરેપ્સુની આવી ઉત્કટ ઇચ્છા જોઈ, ખટુક બાલ્યા; "પછી પરમ આનંદમાં તે રાજા કેવળ લીન થઈ ગયા. કેટલીકવાર સૂધી તેવી એકલીનતાના પ્રકાર અચળ જોઈને, યાગીરાજે રાજાને સંબાધીને કહ્યું; 'રાજન, को भवान ? રાજા, તું કાેેે છું અમ કેમ નિશ્લેષ્ટ થઈ રહ્યાે છે?' તાેપણુ રાજા પરમાનંદ સ્વરૂપમાં લીન હાેવાથી જરા પણુ બાલ્યાે નહિ, ત્યારે બીજીવાર બાલાવ્યાે, ને તે વેળા પણુ ન બાલવાથી ત્રીજીવાર તેના મસ્તકપર હાથ મૂકીને પૂછ્યું કે; રાજન, कો भवान ? को भवान ? को भवान ? તેના મસ્તકપર હાથ મૂકીને પૂછ્યું કે; રાજન, कો भवान ? को भवान ? ત્યારે રાજાનાં નેત્ર ઉઘડી ગયાંઃ અતિશય હર્ષ પૂરિત વાણીથી તે એટલું જ બાલ્યાે; 'ભગવન! દેહભાવે હું આપના દાસ છું; જીવ ભાવે આપના અંશ છું, અને આત્મભાવે તમે છા તે જ હું છું; એ પ્રમાણે મારી મતિ છે. 'અદ વહાાસ્મ! અદં વહાાસ્મ!! મહું છું! હું હાદ્ય છું! આ સત્ છે; આ સર્વ ચિદ્રૂપ પ્રકાશે છે; આત્મારૂપ આ સર્વ હાદ્ય છું!' આવા આવા આનંદમાં તેનાં

રામાંચ ઉભાં થઈ ગયાં. શરીરે પ્રસ્વેદ છૂટયા ને ઉન્મત્તની પેટે ઉભાે થઈ તે નાચવા તથા કુદવા લાગ્યા. પછી ચાગીરાજે મેમથી ઉભા થઈ તેને હુદય સાથે ચાંપ્યા ને અનેક આશીર્વાદ દઈ સામે ખેસાડી પૃછ્યું, "રાજા, કેમ હવે તારી શંકા નિવૃત્ત થઈ? तत्त्वमितना અર્થ સમજાયા ?" રાજા બાલ્યા; "હા ગુરુદ્દવ, હું ચથાર્થ સમજયા. મેં પ્રત્યક્ષ અનુભવ્યું કે, તે પરમાતમાના અંશ જ હોવાથી હું પરમાતમારુપ જ છું. હું નિ:રાંક છું–આપની કૃપાથી હવે કેવળ નિઃશંક થઈ રહ્યો છું." ત્યારે ચાંગીરાજ બાલ્યા; "રાજા, હવે તતે થયેલા પરમાત્મસ્વરૂપના પ્રત્યક્ષ અનુભવ મને કહી શકીશ, કે તે પરમાત્મા કેવા છે?" ત્યારે રાજાએ કહ્યું; મન કહા રાકારા, ક તે પરમાતમાં કપા છે જે ત્યાર રાજ્ય કહ્યું, ''કૃપાનાથ! તે હું શી રીતે કહી શકું? એ અનુભવ મારી પ્રાકૃત વાણીથી વર્ણી શકાય તેવા નથી. એ તો જે અનુભવે તે જ જાણે. મને જે મહાસુખના અનુભવ થયા છે, તે ઉપરથી હું એટલું કહી શકું, કે એ પરમાતમાં પરમ સુખાનંદમય છે; તે પરમ જ્ઞાનમય છે, તે પાતાના તેજવે હૃદયને પ્રકાશિત કરીને અજ્ઞાનથી સુક્ત કરે છે, માટે પરમ ગુરુરુપ છે. અને અહા! ગુરુ મહારાજ, હવે આપના ઉપદેશના ભાવાર્થ હું સમજયા, કે એ રીતે મારા ગુરુ હું પાતે જ; પરમશાંતિ-સદાઠાળનું અવિનાશી સુખ પણ હું પાતે જ; મારા શત્રુ પણ હું પાતે જ; મિત્ર પણ હું પાતે જ; ને એમ આખું જગત્ પણ હું પાતે જ છું! કારણ કે હું પરમાતમાં છું ને એ પરમાત્માંથી જ આ સઘળું જગત્ ઉત્પન્ન થયું છે. અહા! એ પરમાત્મા જ સર્વનું મૂળ છે, તે જ સર્વમાં વ્યાપી રહ્યો દેખાય છે, તેનાથી જ આ સઘળું હયાતી પામેલું છે, ને તેનાથી ભિન્ન કંઈજ નથી. તે જ હું છું. આ સઘળું કેવળ પ્રદ્મા જ છે! એમાં **યીજાું કંઈ જ નથી. સર્વત્ર ઐાતપ્રાત એક** પ્રક્ષરસ જ પરિપૃ્ણું ભરી મૂકેલા છે. અહા ! કૃપાનાથ! આપના કૃપાપ્રસાદવહે હવે હું ધન્ય છું, ધન્ય છું! ધન્ય છું! હું સદા આપને શરેલે પહેલાે છું."

આટલું કહી છાદિતખુદિ તે ચાગીરાજનાં ચરણમાં પડ્યો. ત્યારે મહાત્માએ તેને પ્રેમથી બેઠા કરી પુનઃ હૃદય સાથે ચાંપીને કહું; 'હે વત્સ! હે પુણ્યવંત! હવે તું સૌ વાતે આ અસાર સંસારમાંથી સુકૃત ખની, વિજ્ઞાની (અનુભવ સહિત જ્ઞાનવાળા) થયા છે. તું પરમ ચાગ્ય અને કૈવલ્યરુપ ધનવાળા થયા છે. તું જીવન્મુકૃત થયા છે. હવે તું નગરને વિષે જા, ને ધર્મ સહિત પ્રજાનું પાલન કર; અને આ પરમ સાધ્વી પતિવતા (તારી રાણી)ના મનારથ પૂર્ણ કરી, તેને વિષે તારા સરખી પરમશ્રેષ્ઠ પ્રજા

ઉત્પન્ન કર." એ સાંલળી રાજા એાલ્યો; "કૃપાનાથ, હવે મારે એ મિશ્યા પ્રપંચ શાને માટે ગહુણ કરવા જોઇએ ? આપની કૃપાવડે બન્ધનમાંથી છૂટીને નિરંકુશ થયેલા એવા જે હું, તે પુનઃ પાછા એવા દુઃખમય લવપાશમાં શાને માટે બંધાઉં ? હવે કાેની સ્ત્રી ને કાેની પ્રજા ? કાેના દેશ ને કાેનું રાજ્ય ? અસ, હવે તાે ક્ષમા કરાે. હવે તાે શિવાહં! શિવાહં!"

. આ સાંભળી ગુરુદેવ બાલ્યા; "હે છાદિતખુદ્ધે ! શું તારા નામ પ્રમાણે જ તારા સ્વભાવ છે, અને તેથી જ તારી યુદ્ધિ ક્ષણવારમાં અજ્ઞાનથી છાદિત (ઢંકાયલી) થઈ ગઈ કે ? તું વ્યવહાર અને પરમાર્થના વિવેક કરી શકતા નથી, માટે એકના ધર્મ ખીજા ઉપર આરાપિત કરી નાંખીને ભ્રમમાં પડી ગાયાં ખાય છે. જે માણુસ સંસારમાં રહ્યે સતે તેના ઉપર પ્રીતિ રાખ્યા વગર સર્વ કાર્ય યથાસ્થિત કરે છે, અને પ્રદ્યા-આત્માને સર્વમાં એક રીતે આત્રોત થયેલા જૂવે છે, તે જ ખરા સ્થિતપ્રદ્ય છે. હમણાં જ તું અનુભવસિદ્ધ કહે છે કે, આ સર્વ (જગત્) પ્રદ્યા છે, તે શું તું સણ્વારમાં ભૂલી ગયા? તું સ્થિર ખુદ્ધિથી જો, કે તું રાજા જેમ પ્રદ્યાજ્ય છે, તેમજ અનેક દેશાંતરામાં વિસ્તરેલું તારુ રાજ્ય પણ પ્રદ્યાજ્ય જ છે; તેમાં વસતી મનુષ્યાદિક અને પશુ પક્ષ્યાદિક અનંત જીવાત્મક તારી મજા પણ પ્રકાસ પ જ છે; તારા પરિવાર, તારી રાણી અને તારા સઘળા રાજકાર્યભાર પણ પ્રદ્મારુપ જ છે. તારા સઘળા દેહના, ઇન્દ્રિયના અને મનના વ્યવહારા પણ પ્રદારૂપ છે. એમ પૂર્ણ જ્ઞાનદૃષ્ટિથી અનુભવતાં-તારી સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી જેતાં, તને જે કંઈ દેખાય-અનુભવાય, તે સર્વ પ્રદારૂપ જ છે, તા પછી તેમાં તારા સરખાને દુઃખ કશું, ભવપાશ કરીા ને ગંધન શાનું? ક્રિયા વગરની દારડીમાં સર્પનું આવવું તથા જતા રહેલું, એ જેમ ભ્રમમૂલક છે, સત્ય નથી, તેમ જ માયાએ કલ્પેલા બંધ અને માક્ષ, વાસ્તવિક રીતે પ્રદ્યમાં નથી, આવરણ હાવાથી બંધ અને આવરણ નષ્ટ થવાથી માક્ષ છે, પણ છાદ્દાસ્વરુપને એમાંનું કશું પણ ખાધકર્તા નથી અને છાદ્દા વિના અન્ય પદાર્થ જ નથી, ત્યાં પ્રપંચ શાના ? એ છાદ્દા આવરણ કહિત છે; પણ આવરણ હાય તા અદ્દેત ક્યાં? અને દ્વૈત હાય તા તે ભ્રમમૂલક છે, જે ખ્રહ્મમાં નથી. ખ્રહ્મજૂપ સમજીને નીતિ-વડે કરેલાં રાજ્યાદિક, સ્ત્રીસંગાદિક અને યુંજીત્પાદનાદિ સર્વ કાર્ય પણ પરિણામે લેશમાત્ર દુઃખપ્રદ ન થતાં, કેવળ ગ્રહ્મરૂપ ફળવાળાં-સુખમય થાય છે. હે રાજન્! એ વાતમાં તને તાે આશ્ચર્ય થાય તેમ નથી; પરંતુ ખીજા અજ્ઞાન અલ્પસુદ્ધિના મનુષ્યાએ પણ તેમાં આશ્ચર્ય પામવા જેલું

નથી. પરણદાના સ્વરુપમાંથી માયાના આશ્રયવડે જે આ ણદારુપ સૃષ્ટિ નિર્માણ થયેલી છે, તેમાંના સકલ વ્યવહાર પ્રદ્માજ્ય સમજીને જ કર-વાની આજ્ઞા, પ્રત્યેક મનુષ્યપ્રત્યે થયેલી છે. પરંતુ પાતપાતાના પાપા-ચરણથી વધી ગયેલા અજ્ઞાનને લીધે જ હીનભાગી પ્રાણીએા, તે પવિત્ર-મહાપવિત્રતમ આજ્ઞાને અનુસરી શકતા નથી, એ ઘણા ખેદની વાત છે!! મહાલાગી અને પુષ્યાત્મા જનકાદિક રાજર્ષિએાએ પ્રભુની તે આગ્રા યથાર્થ પાળીને, એટલે કે પાતપાતાના રાજ્યાદિક વ્યવહારા ખ્રદ્ધા-રૂપ સમજીને ચલાવ્યાનાં અનેક વૃત્તાંતા સજજનાને મુખે ગવાય છે. માટે હે રાજન્! હે પ્રકાશખુદ્ધે!–આજથી હવે હું તને એ નામથી બાલા-વીશ-તો તું પણ મારી આગ્રાને અનુસરી, જળકમળન્યાયની પેઠે અલિપ્ત રહી, બ્રહ્મરૂપ રાજ્યનું, બ્રહ્મરૂપ ધર્મથી પાલન કરી, રાજિંપદને ચાગ્ય થા. તારું કલ્યાણુ થાંચા! અને તારી આ કલ્યાણરૂપ પ્રદ્યનિષ્ઠા સદા અચળ રહા !" ગુરુદેવનાં આવાં ઉત્તમ વચનાનું પાન કરી, રાજા ગુરુ-દેવનાં ચરણમાં પડ્યો, અને સ્ત્રી સહવર્તમાન ત્યાંથી ચાલી નિકળ્યા. પછી તે નગરમાં આવ્યા ને ગુરુદેવ પ્રતિ પૂર્ણ લક્તિ રાખી, તેમની આગ્રાનુસાર પ્રક્ષરૂપે રાજ્ય ચલાવી; આ દેહના નાશ પછી પરમ तत्त्वते पाभ्ये।,"

આ ઇતિહાસ કહીને વામદેવે વિરામ પામ્યા અને ભગવદાર્તાનાં માંજ રાત્રિ વ્યતીત થઈ જવા આવેલી હાવાથી, વરેપ્સ આદિ સર્વ સભાજના ગુરુદેવના નામના જયધ્વનિ કરીને, ત્યાંથી ગંગાપર સ્નાનાદિ ક્રિયા કરવા માટે ઉક્યા.





# सभहश थिन्हु सर्वे खिलवं ब्रह्म

आनन्दादेव तज्जातं तिष्ठत्यानन्द एव तत् । आनन्द एव लीनं चेत्युकानन्दात्कथं पृथकू ॥ पञ्चदर्श

અર્થ-નજરે પડેઇ જગત્ આનદથી જ ઉત્પન્ન થયુ છે, તે આનંદમાં જ સ્થિતિ કરીને રહેલું છે અને તે આનદમાં જ લીન થાય છે. આ રીતે વર્ણવેલા આનદથી (જગત્) ભિન્ન કેમ હોય <sup>2</sup>

このまままままままのい

##\$&&&&&&&&&&

મહાત્મા અટુક વામદેવજીનાં વચનામૃતનું પાન કરવાથી શ્રાતાઓને કેલ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ તૃમિજ થતી નહાતી. ક્ષણે ક્ષણે તેમના મુખની પવિત્ર વાણી સાંભળવાની સૌને નવી નવી જિજ્ઞાસા થવાથી, જાણે કાઈ ગારુ-ડીના ઇંદ્રજાળ પ્રયોગમાં કસી પડેલાે મનુષ્ય તેના ભણી જ આઠર્ષાય, તેમ તેઓ વારંવાર આઠર્ષાઇને તે મહાત્મા પાસે આવી બેસતા હતા.

અજિ દિવસે પણ પાછી તે જ પ્રમાણે સભા ભરાઇ, ત્યારે સિંહા-સનપર વિરાજેલા સપિતૃ અટુકનું ચથાવિધિ પૂજન કરીને રાજા એ હાથ જેડી સામે ઉભા રહ્યો. તત્ક્ષણે મુમુક્ષુઓએ એક્કે સ્વરે જયજયકારના ધ્વિન કર્યો. રાજા, વામદેવનાં ચરણારવિંદમાં નમન કરી વિનયપૂર્વક કંઇક પ્રશ્ન પૂછવાની તૈયારીમાં હતો, એટલામાં તે મહાત્મા પાતે જ એલી ઉક્ચા:-"હે રાજા! આજે તારા અંતઃકરણમાં જે શંકા ઊભી થઈ છે, ને જેનું તું સમાધાન મેળવવા ઇચ્છે છે, તે મેં અગાઉથી જ જાણી લીધું છે. તું જાણતા હાઇશ, અને બીજાઓ પણ, જેઓએ સાંભળ્યું છે તેઓ, પાતાના મનમાં ધારતા હશે કે, લર્વ લિવ્વદં ब्रह्म આ સઘળું ખુદ્દા છે, એ ઉપનિષદના મહાવાકય ઉપરથી તેા આ અપરાક્ષ અને પરાક્ષ, ચર અને અચર, સર્વ જગત, ખુદ્દારૂપ થયું; અને તેમ થવાથી તેમાંના પ્રત્યેક જને પાતપાતાના વ્યવહાર પણ ખુદ્ધારૂપ જ કરવા જાઇએ. પણ એવી રીતે કરતાં જગતની–જગતના વ્યવહારની વ્યવસ્થા શી રીતે

રહેશે ? સઘળું અદ્ભેત નેવાથી તા કેવળ પૂર્વાપર વિરાધ આવશે, તેન કેમ ? એ શંકા સત્ય છે; પરંતુ તેમાં ગૃઢ એર્થ છે. પ્રત્યેક વિષય તેના અધિકારીથી ગ્રાહ્ય થઈ શકે છે. એ સર્વના અધિકારી પ્રહ્મેવદષ્ટિવાળા प्रहानिष्ठ पुरुष छे. आ જગતને विधे आवेक्षा राज, तेना प्रधान, કાર્યભારી, સેવકવર્ગ, તેની પ્રજા અને તેમાંના હલકામાં હલકી સ્થિતના એક રંક, તેમ જ હાંથીથી તે એક ઝીલા કીટક સૂધીનાં પ્રાણીએા; તેમ જ પરમ પવિત્ર એવા તપસ્વી ખાદાશુંથી તે અધમમાં અધમ ચાંડાલ સૂધીનાં મનુષ્યા, ગરુડથી તે છેક ઝીણાં અને દુર્ગંધ ઉપર જન્મ પામતાં મચ્છર સૂધીના જીવજંતુએા; માટા મકરાદિકથી તે ઝીણા પારા સૂધીના જલચરા; માટાં કલ્પવૃક્ષાથી તે દુર્ગંધવાળાં કીચડની આસપાસ ખાઝેલી સેવાળ, માટા મેરુ અને હિમાલય આદિ પર્વતાથી તે માર્ગમાં અટવાઈ અટવાઇને રેતીરૂપ થઈ ગયેલા પાષાણાદિક પદાર્થો; આખી પૃથ્વીથી તે તેમાંના ઝીણામાં ઝીણા કણ સૂધીનાં પરમાણઐા; માંટા સાગરથી તે એક નાનામાં નાના ખાળાચિયા સૂધીનાં જલાશચા; અર્થાત્ સંક્ષેપમાં કહીએ તા, જગતમાંના સઘળા નાનાથી નાના અને માટાથી માટા, ભારેથી ભારે અને હલકાથી હલકા, ઊંચાથી ઊંચા અને નીચાથી નીચા, સારામાં સારા અને નખળામાં નખળા, પવિત્રમાં પવિત્ર અને અધમમાં અધમ, એષ્ઠમાં એષ્ઠ અને દુષ્ટમાં દુષ્ટ, એવા સર્વ પદાર્થો તથા પ્રાણીએા, માત્ર એક પ્રદ્મમાંથી જ ઉત્પત્તિ પામ્યા હાવાથી પ્રદ્મારુપ જ છે. તા તે સાથે, તેવી રીતના એક સરખા વ્યવહાર કરવા જતાં તાે માટા અનર્થ થઇ જાય! સાગર અને ખાળાચિયું બંને જે કે પ્રદ્મારૂપ છે, પરંતુ સાગરનું કામ ખાળાચિયાશી ન થશે: તેમ જ મહા વેગવાન ગરુડનું કામ અલ્પ મચ્છરથી ન થશે; અને ખાળમાંનું ગંદુ પાણી, ત્રિલાકપાવિની ગંગાના પવિત્ર પ્રવાહની ચાગ્યતાને પાત્ર ન થશે! માટા મદાન્મત્ત હાથીની પીઠ-પર મૂકવામાં આવતી સુવર્ણુમય અંખાડી કંઇ એક ઉકરડામાં ફરતા ખચ્ચર અથવા તા સૂકરની પીઠપર મૂકી શકાશે ? અથવા શું કાઈ મહાપવિત્ર અને ભગવત્પરાયણ ઐવા વિદાન જીવને ઠેકાણે કેાઈ મહાહિસક અને પાપરુપ અધમાધમ ચાંડાલને બેસાડીને તેની પૂજા થઈ શકશે? અથવા જે વ્યવ-હાર તથા જેવા પ્રકારના હાસ્યવિનાદ એકાંતમાં પાતાની સ્ત્રી સાથે કરવામાં આવતા હાય, તેવા વ્યવહાર અને વિનાદ શું કાઈ અધમ પુરુષથી પણ પાતાની માતા કિંવા ભગિની સાથે થઈ શકશે? ના, તેમ વર્તવાથી તાે લાેકમાં હાસ્યારપદ થશે, શાસ્ત્ર રીતે અપરાધી ગણાશે ને મરણ પછી અધમ

ગતિને પામશે. ત્યારે પછી લઉં દાન્ત્રિદ વદ્ય ના અર્થ શા ? એ મહાવાકયનું પ્રયોજન શું ? ત્યારે શું એ મિથ્યા મુખેથી બાલવાનું જ વાક્ય છે, કે સર્વે પ્રદામય છે ? આવી શંકા આ ઠેકાણે સાહજિક જ ઉત્પન્ન ઘવી સંભ-વિત છે. પણ અહિંઆં સમાધાન માટે જરાક સ્થિરખુદ્ધિથી નવાનું છે. આપણે અનુભવીએ છીએ કે, આખું જગત પ્રદા થઇ ઉત્પત્તિ પાસ્યું છે, યુદ્ધમાં જ રમે છે અને યુદ્ધમાં જ લય પામે છે. આદિ પણ પ્રદ્ધા છે અને અંત પણ યુદ્ધા જ છે, અને તૈયી કહીએ છીએ કે, તે યુદ્ધારૂપ અને અંત પણ હાલ જ છે, અને તેથી કહીએ છીએ કે, તે હાલસ્પ અથવા હાલમય છે. બીજી તરફથી કહીએ છીએ કે, આ જગત હાલનું અનેલું હાવાથી તેમાં હાલ વિના અન્ય કંઈ જ નથી; માટે તે હાલ જગદૂપ થયલું છે, તા તેમાં શું ખાટું છે? કંઈ પણ ખાટું નહું. એ એમ જ છે. હાલ જગદૂપ થયલું છે, તેમાં પ્રથમ જેમ તેને અવિકારી છતાં વિવિધસ્પે ઘવાથી વિકારીપણું અને સદા સમાન એકરસ છતાં સચિક, વિષય અને પૃથક્પણું (જગદ્રપ થવાથી), ધારણ કરેલું છે તેને પછી તેવા પૃથક્પણુમાં, તેમાંના વ્યવહાર પણ પૃથક્ પૃથક્ કં ન હાય ધ હાથી ખાનેક દ્વેતસ્પે કેખાય છે, અભિરા છે; પણ તે માયાથી જગદ્રપ થવાથી અનેક દ્વેતસ્પે કેખાય છે, હતાં પણ તેમાંના વ્યવહાર અને ટ્યવ્હાર કરનારા એ સૌ જે કે તેમાંથી જ ઘયલાં છે, હતાં અઢતસ્પ જ છે. હવે દૃષ્ટાંતથી સમાધાન કરીએ; સુવર્ણ એ સુખ્ય એક જ ધાતુ છે: અને તેમાંથી મનષ્યાદિકના અનેક શંગારા—અલંકારા ખતે છે. સવ-

હવે દૃષ્ટાંતથી સમાધાન કરીએ; સુવર્ધુ એ મુખ્ય એક જ ધાતુ છે; અને તેમાંથી મનુષ્યાદિકના અનેક ગુંગારા—અલંકારા અને છે. સુવર્ધુના સુકુટ, સુવર્ધુનાં કુંડળ, સુવર્ધુના ગલેબધ, સુવર્ધુની કંઠી, સુવર્ધુની માળા, મુદ્રિકા, કિસ્ત્ર (કંદોરા), કર્ધુકૂલ, શિરફૂલ, કંકણ, કડાં, ઝાંઝર ઇત્યાદિ અલંકારા કેવળ સુવર્ધુના જ છતાં તેઓને જૂદે જૂદે અંગે ધારણ કરવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવેલી જણાય છે. મુકુટ મસ્તકે, કુંડળ કાને, નય નાકે, કિસ્ત્ર કિટ્એ અને ઝાંઝર ચરણે પહેરવામાં આવે છે. જે કે સુવર્ધુ પોતે એક જ છે, તેા તાલાની એક જ લગડીમાંથી કાપી કાપીને તેનાં જ એ બધાં આભૂષણા બનાવેલાં છે; એટલે નૃપુર પણ સાનાનું, કિસ્ત્ર પણ સાનાનું ને કુંડળ, મુકુટ પણ તે જ સાનાનાં અનેલાં છે—એ સઘળાં એક જ વસ્તુનાં હોવાથી, શંકા ન ધરતાં કાઈ જવ માથે પહેરવાના મુકુટને પગમાં લેરવે, કાનનાં કુંડળોને નાકે લગાડે, નથને ગળે પહેરે, નૃપુરને કાને લટકાવે અને હાથની મુદ્રિકા તથા કડાંને કિએ પહેરે ને સુવર્ધુની એકતા દેખાડે, તા તે કેવા કહેવાય? આવું કરના-રને તો સાંસારિક મનુષ્ય કેવળ મૂર્ળ જ કહેશે; કેમકે તે વ્યવહાર નીતિને

જાણતાે નથી. સુવર્ણ ભલે એક જ છે, પણ તે અનેક આકારે વિકૃતિ પામેલું હાવાથી, તેની સાથેના વ્યવહાર પણ તેવા વિકાર ભાષી દૃષ્ટિ રાખીને જ કરવા ને અધેએ. જે અલકાર જે સ્થળે પહેરવાને નિર્માણ થયેલા હાય તે, તે સ્થળ પહેરવામાં આવે ત્યારે જ શાલે છે. હે રાજા ! જગદ્રપ થયેલા પ્રહ્મને વિષે પ્રદ્મનિષ્ઠ પણ તેવા જ વ્યવહાર કરે, ત્યારે તે ચર્ચાર્થ કહેવાય; અર્થાત્ પાતાની કાયાએ, કર્મ અને શીલે (લક્ષણે) કરીને જે प्रहावेत्ता હाय, तेने तेवी જ ચાગ્યતાથી જાણવામાં આવે; અને કાયાથી, કર્મોથી તથા સ્વભાવ-શીલથી, જે અધમ, પાપિષ્ઠ હાય, તેને તેવી અધ-મતારુપે જોવામાં આવે અને તેની સાથે તેવી ચાગ્યતાથી વર્તવામાં આવે, તેનું નામ યથાર્થ વ્યવહાર કહેવાય. નાવ અને ગાડું ળંને પ્રદ્યામય છે. તાપણ ષ્રક્ષનાં વિકારહ્યા છે; માટે તે દૃષ્ટિએ જેતાં નાવ જળમાં ઉપયોગી થશે ને ગાંડું ભૂમિ ઉપર જ ચાલશે. જો નાવને ભૂમિપર ને ગાડાંને જળપર ચલાવવાના યત્ન કરીએ તાે તેનું ફળ વિટંખણા જ થાય. માતા અને સ્ત્રી પ્રદ્મારુપે છતાં વિકાર પામેથી જાદાં (સ્ત્રીજ્પ અને માતારુપ) થયાં માટે તેમની સાથે તેવી જ ચાગ્યતાથી વ્યવહાર કરવા જોઇએ; અને એ જ પ્રમાણે આખા જગતનું સમજ**ું**.

વળી એક શંકા પુનઃ ઉભી થાય છે કે, વ્યવહાર તો જગતમાં ચાલે જ છે, તો પછી તેમાં ખ્રહ્યત્પ વ્યવહાર કોનું નામ? જગતને જગદૂપે પૃથક્ષ્પણ જોવું એ તો અજ્ઞાન. એ કંઈ ખ્રદ્યનિષ્ઠા કહેવાય નહિ અને એ જવ કંઈ ખ્રદ્યવિત્તા પણ કહેવાય નહિ. એ સંબંધે આવા વિચાર થવા જોઇએ:-"જેમ સુવર્ણ તથા તેના અલંકારાનું દર્શત લીધું, તેમાં જોઇએ તો સર્વ સુવર્ણના અલંકારા સૌ સૌને સ્થાને પહેરવામાં આવે તો જ શાલે છે, માટે તે સમે સુવર્ણને અલંકારત્ત્વે જોવું ખરું; પરંતુ જયારે તેના ક્યવિક્રય કરવાના પ્રસંગ આવે, અથવા તેના તાળવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે તા પ્રત્યક્ષ અલંકારત્ત્વે છતાં તે સુવર્ણત્ત્વે જ સમજીને તાળવામાં, કે તેનું મૃલ્ય અલંકારત્ત્વે છતાં તે સુવર્ણત્ત્વે જ સમજીને તાળવામાં, કે તેનું મૃલ્ય અલંકારત્ત્વે છતાં તે સુવર્ણત્ત્વે જ સમજીને તાળવામાં, કે તેનું મૃલ્ય અલંકારત્ત્વે છતાં તે સુવર્ણત્ત્વે જ સમજીને તાળવામાં, કે તેનું મૃલ્ય અલંકારત્ત્વે છતાં તે સુવર્ણત્ત્વે જ સમજીને તાળવામાં, કે તેનું મૃલ્ય અલંકારત્ત્વે અને અધ્ય ચાંડાલ, શસુ અને મિત્ર, માતા અને સ્ત્રી, સ્વજન સાધુ અને અધ્ય ચાંડાલ, શસુ અને મિત્ર, માતા અને સ્ત્રી, સ્વજન અને પરજન, ચાર અને શાહુકાર, ગરીખ ગાય અને હિંસક સિંહ, તેજ તુરંગ અને ભારવાહી ગધેઢા, અળકતા હીરો અને કાયલાદિ સર્વ પદાર્થને, જગદૂપે જોતાં, તેની તેની યાગ્યતા પ્રમાણે તે સર્વને પ્રત્યક્ષ સ્વરુપે જોવા જોઇએ; પણ પ્રદ્યસ્ત્રપે જોતાં, તે સર્વ વિષ્યતાવાળા પ્રાણીએ કે પદાર્થોને, કેવળ જ સમાન ગણીને, તે પ્રદ્યત્વપ હોવાથી મારા સરખા

જ છે, તે તેથી, જેવાં સુખદુ:ખ માનપાનાદિક મને થાય છે, તેવાં જ તેઓને પણ થાય છે: અર્થાત્ તે તે પદાર્થ, પ્રાણી, મારાથી કિંચિત્ પણ હલકા કે ઉતરતા નથી એમ સમજી, આત્મા સમાન ગણીતે, તેઓના તિરસ્કાર ન કરવા જોઇએ, તેઓને દુ:ખ થાય તેવું કર્મ નહિ આચરવું જોઇએ, તેઓનું લહું કરવાના અને તેઓ પાતાના મૂળ (પ્રદ્યા) રુપને પામી શકે તેવા પરમાર્થ કરવા જોઇએ. જગતમાં કાઈ જ મારા શત્રુ નથી, સર્વે પ્રદ્યાનું રુપાંતર હાવાથી તદ્રૂપ અને મારા સરખા છે, અને મારા જેટલા જ સર્વના અધિકાર છે, એવી વૃત્તિથી વર્તવું જોઇએ. આ વ્યાવહારિક પ્રદ્યાનિષ્ઠા, એ કરતાં પણ વધારે એકતાવાળી છે." અંતર્પાંદ્યાનિષ્ઠા—જગશાયક

એટલું કહીને ખટુક વામદેવજી યુનઃ બાલ્યા, "રાજા, એવી રીતે સઘળું ષ્રદ્યમય જાનારા મનુષ્ય જગતમાં સર્વ સંગે ખરાખર રીતે પૃર્ણ થુદ્દોવનૃત્તિથી વ્યવહાર ચલાવે છે ખરા; અને તે વેળા તે સામાન્ય <u>દર્ષિ</u>થી જાનારત કેવળ સાંસારિક પણ દેખાય છે ખરા, પરંતુ તેના અંતાક-રણના ભાવ કેવળ જૂદા જ હાય છે. તે આખી સૃષ્ટિને પ્રદ્દારૂપ અનુ-લવતા હાવાથી, અંતરમાં તે સર્વને સરખા મહત્વથી જૂએ છે; તે કાઇના દ્રેષ કે પ્રેમ ન કરતાં, સર્વને સરખા ન્યાય આપે છે; સ્ત્રી, પુત્ર, ધન, પરિવાર ઇત્યાદિ જે જે પાતાનું છે, તેને પાતાનું દેખાડીને તેઓ સાથે વસે છે; પણ અંતરમાં તેને વિષે તે લુખ્ય થતા નથી. તે જાણે છે કે, પ્રદ્મમાંથી ઉપજેલા વિકાર પ્રદ્મમાં જ લીન થશે; અર્થાત્ સ્ત્રી, પુત્ર, ધનાદિક વિકાર પામેલું ખુદ્દા છે. તે અંતે વિકાર રહિત થવાથી શુદ્ધ પ્રકારત્ય થઈ જશે; માટે તેમાંથી જે કાઇના કદાચ નાશ થઈ જાય છે, અર્થાત્ કાઈ મરે છે, તા તે સંબંધે તેને કશા શાક થતા નથી, તેમ વૃદ્ધિ થવાથી તે હર્ષ પણ પામતા નથી. તેને સારાં કે નરસાં કાઈ કાર્ય માટે આસક્તિ જ નથી; તે કાેઇની સ્તુતિથી પ્રસન્ન થતા નથી, તેમ કાઇની નિંદાથી અપ્રસન્ન પણ થતો નથી. તેનાપર નિરંતર કે કાઇક સમયે આવી પહેલું મહાદુઃખ તેના મનને દુઃખરુષ્ય થતું નથી, તેમ મહા આનંદની કથા, જે માયિક વૃત્તિના જીવને, મહાદુર્ધનું કારણ થઈ પડે છે, તે તેને સુખાનંદનું પણ કારણ થઈ પડતી નથી. તેને પ્રિય, અપ્રિય, સુખ, દુઃખ સ્પર્શ કરતાં નથી અર્થાત્ તેનાથી તે પીડા પામતા નથી; તેમ સ્વર્ગ સમાન સુખથી તે હરખાઈ જતા નથી. તાત્પર્ય કે, જેમ કાઈ નાટકકર્તા નાટકમાં પાતાના દેહથી અનેક વેશ ધારણ કરી

ખતાવે છે, પણ મનમાં તો પાતે સમજે છે કે, હું તો જે છું તે જ છું માત્ર વેશ લજવવા આ જૂદા જૂદા વેશ ધારણ કરું છું, પણ તે સર્વ મિચ્યા છે, અને તે પ્રેક્ષકા આગળ પ્રયોગ કરી ખતાવતાં સૂધીના જ છે; અને તેમ ધારીને તે સર્વ સ્વાંગા થકી કેવળ નિસ્પૃહી અને નિસ્-હંકારીપણે રહે છે; તેવી જ રીતે પ્રદ્ધનિષ્ઠ પુરુષ પણ, પાતાના અંતઃ-કરણમાં પ્રદ્ધાભાવનું સ્મરણ કરતા થકા, કેવળ અહંકાર રહિત વર્તે છે. નિરંતર પરમ આનંદથી સુખ પામેલા પ્રદ્ધાવેત્તા કદી વિદ્વાત્ કે કદી મૂઢ, કદી રાજાના રાજસી ઠાઠમાઠવાળા, તા કદી લટકતા વટેમાર્ગુ, કદી વ્યવહારકુશળ માણસ, તા કદી સાત્વિક્રવૃત્તિના યાગી, કદી તામસ પ્રકૃતિના માનવી, તા કદી અપમાન સહનારા કાદ્ધક પ્રાણી થઈ વિચરે છે. તે નિર્ધન છતાં સંતુષ્ટ, સ્વાર્થ રહિત છતાં ઉત્સાહી, લાગી છતાં નિરંતર તૃપ્ત, વિદ્યક્ષણ છતાં સમદૃષ્ટિવાન, કર્ત્તા છતાં અકર્ત્તા, ફ્લેચ્છ છતાં નિરસ્પૃહી, દેહી છતાં અદેહી, પરિચ્છિય છતાં વ્યાપક અને દૈત છતાં અદ્ભેત જ રહે છે.

"રાજા, શું તારા યરા સમયે પધારેલા પેલા નાટકાચાર્ય મુનિના નાટ્યપ્રયાગ તે જાયા નથી? પાતાના શિષ્યાને તે મહર્ષિએ કેલું ઉત્તમ શિક્ષણ આપેલું હતું, તેના વિચાર કર. તેઓએ પરમ સત્યવતધારી એવા હિસ્શ્રિન્દ્ર રાજિષના પુરાતન ઇતિહાસ નાટકરુપે કરી ખતાવ્યા હતા. તે પ્રયોગમાં હરિશ્વન્દ્ર રાજા, તેની રાણી, તેના પુત્ર, વરુણદેવ, વિશ્વામિત્ર ઋષિ અને વરુણના યરૂ કરતી વેળા એકઠા થયેલા વસિ-ષ્ટાદિ ઋષિએ ઇત્યાદિ સર્વ પાત્રા હતાં. છેવટે કાશીપુરીમાં ગંગાતટે રાજા હરિશ્ચન્દ્ર, તેને વેચનાર થ્રાહ્મણ, તેને વેચાતા લેનાર ચાંડાલ, શખરૂપ થઈ પહેલા રાજપુત્ર, તેને ખાળામાં લઈ રમશાનભૂમિમાં શાક કરતી રાણી અને ચાંડાલની આગ્રાથી રાજા ખડ્ગ લઈ રાણીને મારવા જતા ને તે વેળા પ્રકટ ચયેલું ભગવત્સ્વરુપ આદિ મુખ્ય પાત્રા તે જ્યાં છે <sup>?</sup> શી નાટકર્ત્તાંઓની ચમત્કૃતિ ! નાટક થતું હતું, તે વેળા ઘણા કાળ પૂર્વે થઈ ગયેલા હરિશ્ચન્દ્રને જાણે આપણે અપરાક્ષ જોતા હતાં, અને તૈના પર વીવતા મહાકષ્ટકર પ્રસંગ જાઇને આપણા સર્વનાં અંતઃકરણ દ્વા, ખેદ અને શાકથી પરિપૂર્ણ થઈ, નેત્રામાંથી અશુ વહેતાં હતાં. પ્રેક્ષકવર્ગને જયારે એમ થતું હતું ત્યારે સ્વતઃ તે રાજા અને રાણી, કે જે મૃતપુત્રને ખાળામાં લઇને વિલાપ કરતાં હતાં, તેના અંતઃકરણને દુઃખ થતું હશે, તેમાં શી નવાઈ!"

એ સાંલળી રાજા કંઈ કહેવા જતાે હતા, તેટલામાં વામદેવજી પાતે જ બાલ્યા; "ના, ના; તેઓને શાનું દુ:ખ? એ રાણી, રાજા, મૃતપુત્ર, ઋષિ વિશ્વામિત્ર અને ચાંડાલાદિકના વેશ ધરનારા તો એ નાટકાચાર્યના શિષ્યા હતા તેઓ પાતાના મનમાં યથાર્થ સમજતા હતા કે, અમે જેમ આ સ્વાંગ ધર્યો છે તેવા અથવા તા તે નથી જ, પણ ખ્રાહ્મણપુત્રા છીએ; અને આ વેશ છે તે માત્ર પ્રેક્ષકાને હરિશ્ચન્દ્રના ચારિત્યનું યથાર્થ ભાન કરાવવાને અર્થે જ છે, અને તે આ ચાલતા પ્રયાગ પુરા થઈ રહે ત્યાં સૂધી જ છે. વળી તે વેળા રાજાના વેશ પહેરીને ઊલેલા પાત્રને રાજા-પણાના દાવા કરવાનું હિંવા તેવા અધિકારનું અભિમાન કરવાનું કશું કારણ નહાતું, તેમ ચાંડાલના વેશ લેનારાને સૌ ચાંડાલરુપે જુએ છે તથા ખાલાવે છે, તેમાં તેને ખેદ કરવાનું કારણ નહાતું. તેના મનમાં નિશ્ચય છે કે, હું અહુણાં પણ ખાહાણ જ છું, અને વેશ ઉતારીશ ત્યારે પણ પ્રાહ્મણ જ છુ; માત્ર ગુરુની આગ્રાથી મારે વારે આવેલા પ્રયાગ ભજનું છું તેવી જ રીતે શાક કરતી રાણીના વેશ પહેરનાર તથા મૃત-યુત્રના વેશ લેનાર પછુ, પાતાને પાતાના બાદાણપણાની સ્મૃતિ પરિ-પૂર્ણ છતાં, પાતાને માથે આવેલું તે તે કાર્ય યથાર્થપણે ખજાગ્યા જતા હતા. તેમના અંતરમાં તેના હર્ષ કે શાક યહિચિત્ પણ નહાતા. તે મત્યેક પાત્ર પાતે પાતાને જાણે છે, તેમ બીજાઓને પણ સારી રીતે જાણું છે; છતાં નાટકના પ્રયાગ વેળા પાતાની ભૂમિકાનું જ કામ નગર ભૂલે કર્યા જતા હતા; કેમકે તેમાં ખામી આવે તા પ્રયાગ દ્વપિત થાય.

"તેવી જ રીતે પ્રદ્મનિષ્ઠ પુરુષ, આ જગતમાં કેવળ નાટકીય પુરુષ- રૂપે રહે છે. તે અંતરમાં યથાર્થ જાણે છે કે આ સઘળું પ્રદ્મામય છે; પરંતુ જગદ્રપ થયેલું હાવાથી તેની અંદર જગદ્રપ વ્યવહાર કરવા ચાગ્ય છે. પ્રદ્માં પુરુષ વિશ્વમાં જગદ્રપે વ્યવહાર કરતો સતો, પરિણામે પાછા પાતાની પ્રદ્માનિષ્ઠા ઉપર આવી કરે છે. નાટકમાં જેમ પેલા પ્રાદ્માણે પિશાચિણીરુપ કરાવેલી રાજા હરિશ્વન્દ્રની સ્ત્રીને તથા તેના ખાળામાં પહેલા મૃતપુત્રને જોઈ, એ કાઈ સ્મશાનમાંનાં બાળકાનું ભક્ષણ કરનારી પિશાચિણી છે, એમ ધારીને મારવા માંડી, તે વેળા તે મારનારા થ્રામ્ય જનાનું મારલું તથા મારણશસ્ત્રા, એ સઘળું જેમ કૃત્રિમ–વેશધારી–મિથ્યા છે, અર્થાત્ વાસ્તિવિક જોતાં તે મારનારરુપ થયેલા નાટકના પાત્રજના મનમાં સારી રીતે સમજતા હતા કે, આપણે તા બધાય એક જ છીએ, પણ માત્ર મારવા સરબા સ્વાંગ પ્રેક્ષકાને દર્શાન

વીએ છીએ; અને જેમ તેઓનાં કુત્રિમ શસ્ત્રોથી અને મિશ્યા પ્રહારથી તે રાણીરુપ થયેલા પાત્રજનને જરાએ ક્ષત થતા નથી, તેવી જ રીતે પ્રદ્માવેત્તા પુરુષ પણ, અંતરમાં સઘળું પ્રદ્મામય સમજતા હાવાથી, પાતાના અપરાધ કરનારને કે સુખ દેનારને કદાચ કાઈ પ્રકારનું શાસન કરે છે કે દાન આપે છે, તા તે દેખાવ માત્ર શાસનરુપ કે દાનરુપ હાય છે; પણ ખરું જેતાં તે તેને કશું દુ:ખદાયક કે સુખદાયક ન થતાં, ઉલદું તેનું કલ્યાણ કરનારુ થાય છે અને જેમ અંધકાર તેજથી વિલક્ષણ છતાં પણ, ભાનુના તેજમાં લય પામે છે, તેમ જ સઘળું દશ્ય વિલક્ષણ છે, પણ તે પ્રદ્મામાં જ લય પામે છે. એવી પ્રદ્મનિક્ષ પ્રપંચમાં (સસારમાં) રહેલા પ્રદ્માનાનીને હાય છે, અને તે ભરમમાં ઢંકાયલા અગ્નિ સરખી શુપ્ત હાય છે. પણ એના કરતાં વળી શ્રેષ્ઠ, જેઓની અતિ ઉચ પ્રદ્માનિષ્ઠા થય છે, તેઓ પરમહંસદશાવાળા પુરુષા છે."

#### પરમહંસ દશા–જીવન્સુક્તિ

"વરેપ્સ," ગુરુ વામદેવજી બાલ્યા; "વ્યાવહારિક પ્રક્ષનિષ્ઠા કરતાં પરિપક્ષ્વ પ્રદ્ભાદશા કેવળ ઐક્યરૂપ છે. તેવી નિષ્ઠાવાળા પુરુષ પ્રદ્ધા અને જગતમાં કરીા લેદ કે વિકાર જેતા નથી. તે તા સર્વત્ર સદાકાળ કેવળ છાદ્દા જ અનુભવે છે. તેને માતા, પિતા, સી, પુત્રાદિ, સ્વજન કુટુંખાદિકમાં અને શત્રુ મિત્રાદિકમાં ગ્રીતિ અપ્રીતિ હોતી નથી; તેને માડીનું ઢેકું, પત્થરા અને સાનું, બધુંય સરખું છે; તેને ચંદન પુષ્પથી કરેલી પૂજા અને શસ્ત્રના પ્રહાર સરખા છે; સ્તુતિ અને નિંદા સરખી છે; અમૃત સરખા પઠવાશનું ભાજન અને વિષનુ ભાજન સરખું જ છે; ગામરુના કાંટાની શબ્યા અને મખમલની સુખશબ્યા એ સરખાં જ છે; ઠરી ગયેલા જળાનું હિમ અને અગ્નિના અંગારા ખંને સરખાં જ છે; સ્વર્ગનું સુખ અને નરકનું અસહા દુઃખ સરખું જ છે; દિવસ અને રાત્રિ સરખાં જ છે; ભ્રાતા અને શત્રુ સરખા જ છે; કીડી અને કુંજર સરખા જ છે; મૃગ અને મૃગપતિ સમાનજ છે; રાજા અને રંક સરખા છે; ગ્રાની અને અજ્ઞાની સરખા છે; અને જડ તથા ચૈતન્ય સરખાં જ છે. એવી રીતે ક્ષુતી દૃષ્ટિએ સર્વ એક પ્રદ્યામય જ છે અને તે અંતરમાં ને ખહાર સઘળે તેત્રેક્ટ્સ જ જુએ છે. તેને કશી કામના નથી, તૃષ્ણા નથી, હર્ષ નથી, ત્સાંક નથી, માહ નથી, દંભ નથી, ગર્વ નથી, ક્રોધ નથી, મત્સર નથી, ભય નથી, સુખ નથી, દુઃખ નથી, ક્લેશ નથી, માયા (પ્રીતિ) નથી, મમતા નથી, અહુંતા નથી, તેમ તેને કશી લજ્જા પણ હાતી નથી.

અવિદ્યાનાં જે જે કારણાં છે, તે તેને ખાધ કરી શકતાં નથી. આવી સ્થિતિને લીધે તે કેવળ ઉન્મત્ત સરખા દેખાય છે; વસાદિકનું પણ તેને લાન હાતું નથી, તેમ ક્ષુધા તૃષ્ણાની પણ તેને કશી વ્યથા થતી નથી. કાઈ ઓહા કે તો તે એક છે, પહેરાવે છે તો તે પહેરે છે, વસ્ર ખેંચી લે છે તો કશી આનાકાની વગર તે લઈ જવા દે છે; ખવરાવે છે તો ખાય છે, પીવરાવે છે તો પીએ છે, કાઈ મારે છે તો તે સહન કરે છે, કાઈ ખેંચી જાય છે ત્યાં ચાલ્યા જાય છે; ક્ષણમાં તે નાચે છે, ક્ષણમાં કૃદે છે, ક્ષણમાં હતે છે ને ક્ષણમાં મુંગા અને સ્તષ્ધ ખનીને ખેસી રહે છે. એવા તે નગ્ન, ઉન્મત્ત, જડ અને ખહેરા મુંગા સરખા અવધૂત પરમહંસ છે તે સદા પ્રદ્યાનંદમાં મગ્ન થઈ જવન્મુક્તિના આ દેહે જ અનુભવ લે છે, અને દેહે પડતાં સૂધી નિઃસ્પૃહી થઇને દેવવશાત્ પ્રાપ્ત થયેલાં સુખદુઃખ લાગવે છે. આ સર્વ દેહના ધર્મો છે, મારે તેની સાથે કંઈ લેવા દેવા નથી, એમ માનીને તે જગતમાં વિચરે છે; અને ચયાકાળે દેહ વિસર્જન થયા કે, પ્રદ્યામાં લીન થઈ જાય છે. જવન્મુક્ત પરમહંસની આ રીતે એકાચ પ્રદ્યાને હાય છે.

"હ રાજન્! એ ઉપરથી એમ સમજવાનું નથી, કે તે જીવન્સુ-क्रानी तेवी ઉन्भत्त अने जरवत् वृत्तिने क्षीधे तेने (तेना हेढ्ने) अपार ક્લેશ થતા હશે. અધમ–અગ્રાની પ્રાણીએા તેની પરમહંસ અવસ્થા જાણતા નથી, તેથી કદાચ તેને કષ્ટ આપવાની મૂર્ખતા કરે છે; પરંતુ તે મહાત્માનું તા ઈશ્વરી સત્તાવડે આપાઆપ જ રક્ષણ થાય છે. તે સ્વયં પ્રદ્માકાર થઈ ગયેલા હાવાથી તેને સર્વત્ર પ્રદ્મમય ભાસે છે, ત્યારે તેને જાનારને પણ તે સ્વાભાવિક જ આત્મા સરખા પ્રિય લાગે છે; કેમ કે તે પ્રત્યક્ષ ઈશ્વરતલ્ય છે. તે તડકામાં ચાલે છે ત્યારે તેનાપર વાદળ છાયા કરે છે; પગને ફાડીને આરપાર નિકળી જાય તેવા માર્ગમાં ઉલેલા કાટા તેને પીડા ન થાય, માટે લોંયમાં નમી જાય છે; તેને કાહ ન થાય માટે અગિ શીતળ ખની જાય છે, જળ તેને ડુખવા દેતું નથી, શસ્ત્રની ધાર પ્રહાર કરતી નથી, તેના મુખમાં જતું વિષ અમૃતસ્પ થઈ જાય છે, छंछेडायदी। विषधर तेना पगथी हणाये। हाय, ती पणु तेने उसवा ખદલે શાંત ખનીને ચાલ્યા જાય છે; મહા વિકરાળ સિંહ પાતાની કૂર મૂકી દઈ તેની સાથે રમણ કરે છે, ને શશક, મૂષક, કપાત, ચકુવાકો દિક પશુ પક્ષીએા, કે જેઓ મનુષ્યને નેઈ ભયથી નાસી જાય છે તેઓ પણ લય ત્યજી દઈ, તેને પાતાના સરખાજ જાણીને તેની સાથે આનંદે

રમે છે. એવી રીતે સર્વ જગતના તે મિત્રહ્ય થઇને વિચરે છે. હે રાજાર્ષ વરેપ્સુ! એવા પ્રકારની સુદેહ ખ્રદ્ધાનિષ્ઠા હાય, તેના જ સંબંધમાં લવં લિલ્વરં વદ્ય એ ઉપનિષદ્ મહાવાક્યની સાર્થકતા છે; મુખેથી બાલવામાં સાર્થક્ય નથી. શુદ્ધ અંતર્નિષ્ઠા થયા વિના ઉપનિષદાદિ મહાવાકયો માત્ર બાહીને જ જે પાતાને 'અહં ખ્રદ્ધા! અહં ખ્રદ્ધા!' કહેવરાવે છે, અને 'આ સઘળું ખ્રદ્ધા છે, માટે તેમાં મારુ કીશું, ને તમારુ કીશું, પાતાનું શું ને પારકું શું, શાક શા ને હર્ષ શા, સુખ શું ને દુ:ખ શું, લેલું શું ને ખાયકું શું, નહાલું શું ને ધાલું શું, પુષ્ય શું ને પાપ શું, દેવ શા ને ધર્મ શા, જીવ શા ને ઇધર શા, એ તા મિચ્યા ભ્રમણા હાઇને સઘળું ખ્રદ્ધારુપ છે,' એવું બાલી બાલીને, સ્વાર્થ પરાયણ મનુષ્ય અદ્ય-જનાને લમાવે છે તથા કંગે છે અને કર્માદિક માર્ગથી ભ્રષ્ટ કરે છે, તે કેવળ ધર્મવિપ્લાવક હોંગી છે અને ખ્રદ્ધાદકને જ પાત્ર થાય છે.

"तेम क, डेवण लाणा छवा-अज्ञान छवानी सरण भुद्धिमां लेह પડાવનારા દાંભિક પુરુષા, વેદાંત શાસનાં વાકયાને કંઠાગ્ર કરી લઇને તથા અનેક કુટ દર્શાંતાને પાપટની પેઠે ગાંખી રાખીને,પછી માટા હ્રહ્મનિષ્ટસરખા આડંળરેથી જગતમાં વિચરે છે; અને અજ્ઞ લાકાને આડું અવળું સમજાવી, थहा ખતાવનાર **પ્રहानिष्ठ** ् भनीने, ते भाने ઉपहेश आपे छे, तथा તેઓની પાસે અનેક પ્રા' સંત્યાતાની સેવા કરાવે છે, એટલું જ નહિં પણ તેઓનાં તન, મન, ધ'વરેપું સુદ્ધાં હરણ કરીને માયાને જાણનારા ને માયામાં મૂઢ થયેલા જીવન અકલ્યાણને માર્ગે ઉતારી પાઢે છે, તેવા પ્રદ્યા ઠગા આત્મહત્યારા છે. તેઓ અનેક રીતે હાથે ઝાલી ઝાલીને શરણાગત જીવાને નરકમાં નાંખે છે, ને પાતે પણ (નરકમાં) પડે છે, જેમાંથી ઉદ્ઘાર થવા મહા કઠિણ છે. એવા દાંભિકા-પ્રદાવતાના ડાળ કરનારા મિચ્ચા પ્રદા-નિષ્ઠા અથવા ઠેગ પ્રદ્માનિષ્ઠા, લક્તિયાગના પણ નારા ઠરનારા છે. આવા દંભી પ્રદ્માનિષ્ઠા અન્તજનને પ્રદ્માનાના ઉપદેશ કરતી વેળા પાતે પૂર્ણપ્રદ્મ થઇને બેસે છે, ને તેવી જ પૂર્ણતાની વાતા કરે છે. પણ તેઓ અસંસ્કારી છે ને તેમના અંતરાતમા જરાએ નિર્મળ થયેલા હાતા નથા. તેઓની ઇંદ્રિયા ક્ષદ્ધક વિષયસુખ ભાગવવા માટે ક્ષણે ક્ષણે ન્લખાં જ મારતી રહે છે, તેમની આશા, તૃષ્ણા તેમનું જ્ઞાન સાંભળનારા તેમના શિષ્યાના કરતાં પણ ધણી સબળ હાય છે; શિબ્યા પાસે સેવા કરાવી કરાવીને તેઓ ખહું માે અને સુખિયા થઇ જવાથી ઠિચિત્ પણ દુઃખ, શાેક, કલેશ સહેન કરી શકતા નથી. તેમનું મન નિરંતર માેટાઇ-પ્જયપણું પ્રાપ્ત

કરાવવામાં, વધારે દ્રવ્ય એકઠું કરવામાં અને અગ્ર લાેકાને ઠગવાના પ્રપંચામાં જ રમતું રહે છે. તેેેેગા દયાહીન, લજ્જારહિત, નમ્રતા વગરના અને સ્વાર્થમાં પરમ કુશળ હાય છે. કાઈ નિંદા કાર્ય થઈ ગયું તા તે અપકૃત્યના રક્ષણાર્થે તે ખ્રહ્મનિષ્ઠ થઇને પ્રત્યુત્તર આપે છે કે, 'એ કર્મા સાથે આત્માને શું લાગે વળગે છે? સર્હર્મ હા વા દુષ્કર્મ હા. એ તા માત્ર દેહના જ ધર્મ છે. इदियाणीं दिया थें उ वर्तन्त इति मे मितः ઇંદ્રિયા ઇંદ્રિયાના વિષયા ભાગવે છે, આમ મારુ માનવું છે, ને દેહ દેહની મેળ યથાચિત વર્તે છે તા તે દેહનાં સુખદુ ખ લાગવે છે, એમાં મારે શું? ભાગ લાગવે તે ભાગવશે!' અથવા એના કરતાં પણ ઘણી એકતા वाणुं समाधान ४२ छे हे, 'અહा! सर्वं खिलवदं त्रहा! वेह वारंवार पूठारे છે કે, આ સઘળુ પ્રહ્મમય છે, તેા પછી તેમાં કાેેેે લોકતા છે ને કાેેેે ભાગ્ય છે શ્રેમાં પુરૂષ શું ને પાપ શું શ્રદ્ધાવેત્તાને દાેષ શાના ? અમને તાે કશું અડતું નડતું નથી. અમારે મન તાે સઘળું છાદ્યમય છે. મારુ, તારુ, ને પારકું ને પાતાનું એ સઘળા પ્રપંચા તા અજ્ઞાની-માની પાસે રહ્યા છે.' વળી જયારે તેમાને કાઈ કહે છે કે, 'તમ णुहाज्ञानी थंधने भाषामां भाेें शा भाटे राणाे छे। ? तभारे ते। पुत्रा, સી, ઘરખાર બધું મિશ્યા છે, તમારે સંસારી પદાર્થો માટે હવાતિયાં મારવાં અચાગ્ય છે, ત્યારે આ બધું શું ? તેએ તેઓ સમાધાન કરે છે કે, 'એ સૌ મિશ્યા છે, છતાં સ્વપ્તાનાં તેની ત્રી પેરે વ્યવહારમાં તાે સત્ય છે. જ્યાંસૂધી દેહ જણાય છે, ત્યાંસૂધી આ જગત વળગેલું જણાય છે, ખાકી અમે તા પરમહંસની પેરે વિચરોએ તેવા છીએ.'

"હે રાજા, એવા પ્રકારો આ યુગમાં\* તાે કવચિત જ હાય છે, પણ કલિયુગમાં જ્યારે અધર્મ અનાચાર વધી પડે છે, જીવ અવિદ્યાને ચારો અલ્પ ખુદ્ધિના થાય છે, ત્યારે તેઓ માટી સંખ્યામાં પૃથ્વીપર ઉભરાઈ આવે છે, માને પવિત્ર પરમાત્માને નામે લોકોને ઠગતા કરે છે. પણ તેવા પ્રક્ષિત્રાને છે કાઈ યથાર્થ પ્રક્ષિવેત્તા મળી આવે છે, તા તે તેની ખાડ સમૂળી નાશે પામે છે ને પછી તે સત્યમાર્ગે પણ વળે છે; અને તેના દ્રારા અનેક ભેપગથી દાનું અકલ્યાણ થતું અટકે છે. એવાં ઘણાંક ઉદ્દાહ તેને ચાલ્યા ભાષ છે; મહ્યેક હું તમને કહું છું તે સાંભળા. અહુણાં તિની સાથે રમણ કરે છે, તે શશેટ શ્રીહરિના જયધ્વનિ કરા."

શુ પક્ષીઓ, કે જેઓ મનુષ્યને ને લાફ લાફ એટલે હતરતા સસ-સળ ત્યાર હતા; એટલે હતરતા સસ-સળ ત્યાર હતા; એટલે હતરતા સસ-



## અષ્ટાદશ બિંદુ શષ્ક વેદાન્ત જ્ઞાની

\*CANCELLY CONTROL

आवरणस्य निष्टतिर्भवति च सम्यक्ष्पदार्थदर्शनतः । मिथ्याज्ञानविनागस्तद्विनेपजनितदुःखनिर्द्यतिः ॥ शंकरः

અર્થ-પદાર્થતું યથાર્થ રીતે જ્ઞાન થવાર્યા આવરણની નિવૃત્તિ થાય છે, મિથ્યાજ્ઞાનના નારા થાય છે ને વિક્ષેપથી થયેલા દુ.ખોના પણ નારા થાય છે.

-33335556-

સ્તુર્વ નિત્ય કર્મથી પરવારી, શ્રાેતાએા સાવધ ખનીને, દેવસભા જેવી क्षा प्राप्त प्राप्त वरेण्युनी सलामां रात्रिना पधार्था. गुरुदेव सल्ज થઈ ખેઠા હતા; કીર્તના જારી થયાં હતાં; સર્વે જીવા શ્રવણ, મનન ને નિદિ-ધ્યાસન કરતા હતા, તેથી સંતાષ પામી ગુરુદેવે પુનઃ ઉપદેશારંભ કીધા. શ્રી વામદેવજી બાલ્યા; "વરેપ્સુ! વસ્તુ અથવા કાર્યનું સુખ મુખેથી વર્ણવલું તાે સહજ છે, પણ તેના અનુભવ કરવાે અતિ કહિન છે. 'હું રાજા છું' એમ તા ગમે તે મનુષ્ય કંઈ પણ પરિશ્રમ વિના પાતાના મુખથી બાલી શકે, પરંતુ રાજાને મળતું માન, અને રાજાને થતાં સુખદુ:ખના અનુભવ, અને તેને અંગે રહેલાં ભેખમા, તથા જૂદે જૂદે પ્રસંગે અનેક જનાને, અનેક રીતે રંજન કરવાનું કાન ખજાવવાને, કાઈક જ જીવ ભાગ્યશાળી ખને છે. તે જ પ્રમાણે अहं ब्रह्मास्मि (હું પ્રદ્મ છું) અને सर्व खिल्वदं ब्रह्म (આ સઘળું પ્રદ્મ છે) એ મહાવાકયા બાલી જવામાં યતિકેચિત્ પણ પરિશ્રમ નથી; પરંતુ તે પ્રમાણે વર્તવાને અને અનુભવવાને અનેક જન્માંતરાપર્યંત અથાગ પરિશ્રમ કરવા પહે છે. આ જગતમાં અસંખ્ય પ્રાણીએા છે, તેમાંથી એકાદા પ્રાણી પરમાત્માને પામવા પ્રયત્ન કરે છે; આવા અસંખ્ય પ્રયત્ન કરના-રાઓમાંથી એકાદ જ પ્રાણી આત્મનાનને પામે છે; અને તેવા અસંખ્ય આત્મનાનીમાંથી એકાદ જ પરમાતમાને પામી શકે છે-તે પણ અસંખ્ય જન્મે પામી શકે છે. પણ તે વાતનું સત્ય રહસ્ય ન સમજતાં, મૃદ **3-**२१ ∼

જના માત્ર 'હું પ્રદ્મા, હું પ્રદ્મા'ની વાણી ભાલવ/માં જ સાર્થકતા માને છે, પરન્તુ તેઓ અનુભવસિદ્ધ થવાના કિચિત પૃષ્ણ યત્ન કરતા નથી. તેઓ અનિધકારી હાવાથી ચારાસીના ફેરામાં અતુ વાયા જ કરે છે; અને આ જગતમાં મહામહા કલેશ ભાગવે છે. એવા શુષ્ક જ્ઞાનીઓ મુખે ભાલાતી વાણી પ્રમાણે પાતે અનુભવ લીધેલા છે, એવા હાળ કરીને આ જગતમાં વિચરે છે, અને અવિદાયી રચીપર્યી રહેલા અન્ન જનામાં, મહાન તમારુપે પૂજાય છે! કાર્ય કરતી વેળા જે જે સાધના જોઇએ તે તે સાધના, તે કાર્યનું ફળ ભાગવતી વેળા જોઇતાં દેનથી, એ નિયમ આવશ્યક છે; પરન્તુ કાને ? પરમહંસાને, શુદ્ધ પવિત્ર જનાને, અન્ય જીવાને નહિ. તે તા એવાં કૃત્યથી ઉલટા પડે છે. પરશ્રા માસ્વરૂપના અનુભવ થવામાં જે તે તો એવાં કૃત્યથી ઉલટા પડે છે. પર પાસિસ્તિ પના અનુભવ થવામાં જ જે કર્મ ઉપાસનાદિ સાધના આચરવાં કે એએ તે તે સાધના, પરમાત્મસ્વ- સપના અનુભવ થયા પછી અત્યાવ અનુભ શ્રા પછી તે સાધના આપા આપ અનુ શ્રા અપૂર્ણ પ્રદ્રાના કાલાળા ને અસંસ્કારી જ્ઞાનીઓ મહિલ્લાના પરે તે જોઈને સઘળાં કર્મ ઉપાસનાદિક સાધનાને, જાણી જોઈને, અવિદ્યાના ચાંગે, માયામાં લપટાઇને પ્રમાદથી, સહજ ત્યા દે છે; એટલું જ નહિ, પણ તેવાં સાધનાના અતિ દ્રેષ કરી ખીજ/ જીવા, જેઓ તે સાધનાને લાવથી સેવતા હाय तेथाने पण तेम करवानी। निषेध करे छे. तेथा कहे छे हे, 'से साध-નાના મિથ્યા રગહા શા માટે નિઇએ ? સર્વત્ર પ્રદ્રાભાવથી જોવું એટલે ખસ, કુતાર્થતા તેમાં જ સમાઇ છે 🖟 આ જગતના માચાવશ લાેકાને તાે એટલું જ ને છે. સબ્ટિમાં સ્વાભાવિક નિયમ છે કે, સૌ મનુષ્ય જેમ અને તેમ સ્વલ્પ શ્રમથી અલભ્ય લોભ મેળવવાની વાછના રાખનારા છે, અને જે ફળ ઘણા કષ્ટથી અને લાંખા કાળે પ્રાપ્ત થતું હાય, તે ક્ળ સ્વલ્પ પરિશ્રમ વગર સદ લઇને મળે, તેના સરખું તા રહું એક્કે નથી એમ જ,જે યુદ્ધ જાણવાને અપાર કહિન સાધના કરવાના છે; તે બ્રહ્મ જો अहं ब्रह्मास्मि બાલવામાંજ પ્રત્યક્ષ થતું હાર્ય તા પછી જાઇએ શું. પણ પ્રક્ષના સાક્ષાત્કાર કરવા, એ સહજ શ્રમનું કાર્ય નથી, પણ અનેક જન્મના સદ્ગિચારનું ફળ છે પરંતુ અજ્ઞ છવા ते जाण्ता नथी ? 'જે પાર जाय ते લકું ખાય,' તેમ જ જે છવ સદ્ધિ-ચારથી, સત્કર્મથી, સદ્દરાનથી, પૂર્ણ પ્રેમલક્તિથી, પરખ્રદ્દાને પામવા મથન કરે છે, તે જ પરપ્રદ્રાને, કાેટી જન્મે પણ પામે છે. પરન્તુ તેના વિચાર જ કેાણુ કરે છે ? આ જગતના જીવાને તા એવા વાચિક વેંદાંતી-એાના કર્મો પાસનાદિક સાધનાના નિંદારુપ ઉપદેશ, અહુ પ્રિય લાગે

છે, ને તેથી તેઓ તુરત જ સઘળાં સત્કમોંના ત્યાગ કરી, પરંમ નિષ્કુર થઈ જાય છે. તેઓ શાસ્ત્રાદિકને માન્ય કરતા નથી, જે તે માત્રના ત્યાગ કરી દે છે, અને પાતે જ પ્રદ્મ ખની ગયેલા માનતા પાવાથી ઈશ્વરના લય પણ રાખતા નથી. કારા પાષાણ જેવા શઠ શિષ્યો હાય છે, તેવાં તેઓના ગુરુઓ પણ હાય છે. તેઓ પરંમ ઇપ્ટ સિદ્ધાંતાને, વેશ ખદલાવી, નિંઘરુપે તે સિદ્ધાંતાને, ઢામ ઢામ ફેલાવે છે ને અનેક જ્વાને અવળે માર્ગે દોરવે છે. પણ તેઓને જ્યારે કાઈ ખરા પ્રદ્માવેતા મળે છે, ત્યારે કાઈ જન્મના સંસ્કાર હાય તો, વળી અધિકારી ખની, સત્ય માર્ગે પણ વળે છે.

"એવા એક શઠ ગુરુ, કે જેને વાચિક વેદાંતી, ઠગવેદાંતી, શુષ્ક-વેદાંતી, કે ખ્રદ્દાઠગ એવાં અનેક નામ આપી શકાય તે, એકવાર અન્ન જનાને ભાળવતા ભાળવતા ઉત્તર દિશા લાણી ચાલ્યા. જતાં જતાં તે એક દેશમાં જઇ ચહચો. ત્યાંના રાજા ઘણા ખળવાન્ અને માટી સમૃદ્ધિ વાળા હતા. તેના રાજ્યમાં સંત ને મહાત્મા જ્ઞાની પુરુષાનું સારુ સન્માન થતું હતું. આ પ્રક્ષકંગ માનતા હતા કે, આ લાકમાં મારા જેવા જ वतु हतु. आ अस्ति नानता हता उ, जा वाउमा मारा क्या क सर्व संत महात्मा हरो, माठे यादानी हुं पण् आ राजाने त्यां जार्ड ने तेने भारा वाह्यापस्यथी वश हरी दाई. येवा निश्चयथी ते 'क्यां सिव्यहानंह, क्या सिव्यहानंह' कहती कहती राजहरकारमां गये। पण् राजाये तेने विशेष आहर आप्या नहिः, मात्र तेने साजनाहिङ अपान् ववाने सेवहाने आज्ञा हरी. आवुं लोही ते हांसिहे, राजाना हार्ड सेवन કને પાતાની પાસે બાલાવીને ચુક્તિથી પૂછ્યું કે; "કેમ લાઈ, દેશાંતરમાં તા તારા રાજાની ઘણી કીર્તિ સંભળાય છે કે, એ રાજા મહા સજજન અને મહાત્માઓનું સન્માન કરનારા ભાવિક ભક્ત છે, ને તેમાંનું તા અહીં કંઈ જોવામાં આવતું નથી, એ શું ?" ત્યારે તે સેવકે જણાવ્યું, "મહારાજ! અમારા રાજ્યમાં સંત મહાત્માંઓનું સન્માન થાય છે એ વાત સત્ય છે, પણ તે કંઈ આ ન્યાય દરખારમાં હાય? એ તા રાજા-જીનાં એક રાણી મિહિરાને ત્યાં જ સૌ સાધુસાધુડાંની સેવા પૂજા! રાણીજી પરમ સાધ્વી અને સંતસેવક છે. તે નિરંતર સંતસમાગમ જ કર્યા કરે છે. તેમને ત્યાં મહાત્માંઓનું સન્માન થાય છે. રાજાજીને ત્યાં તે શું હાય <sup>9</sup> નિરંતર સ**્**યુએામાં જ બેસલું ને પરંખ્રદ્મની લગ્નીમાં રહેલું, એવેદ રાણીજીના સ્વાલા કિક વ્યવહાર છે, માટે ત્યાં તમે પધારા, ત્યાં સૌ રુડાં વાનાં! તેણે . સંસારને અસાર જાણવાથી વિલાસ વૈભવના ત્યાગ

કર્યા, એટલે રાજા છે તેમના ત્યાગ કરી, એક એકાંતલુવનમાં રાખ્યાં છે. તેમના નિર્વાલયે રાજા પ્રતિમાસે કે પ્રતિવર્ષ જે દ્રવ્યની માટી રકમ આપે છે, તે સ્થીત તેઓ સંતસેવામાં જ ખર્ચી નાંખે છે. આપ ત્યાં પધારા, ત્યાં તમારું સારું સન્માન થશે."

મહામુનિ વામદેવજી બાલ્યા; "રાજા, જેઓને માન તથા અપ-માન, સુખ તથા દુઃખ ખંને સરખાં જ હાય, તે જ મહાત્મા. તેવા પુરુ-ષને 'મારું સન્માન થાય તા ઠીક' એવી કામના ઉદ્દલવવા જ પામતી નથી. આ શુષ્કવેદાંતી, રાજાના થાડા માનથી અસંતાષે પામી, માટું માન મેળવવાને સારુ રાજસેવકના કહ્યા પ્રમાણે, રાણી મિહિરાના મંદિર ભણી, 'કલ્યાણુ ! કલ્યાણુ !' 'શિવાહમુ ! શિવાહમુ !' ખકતા ચાલ્યા. રાણીનું નામ સાંભળીને તેને માટા આનંદ પણુ થયા. તેણે ધાર્શું કે, પુરુષ કરતાં સ્ત્રીનું મન ઘણું સરલ હાય છે; તેથી મારા મત પુરુષામાં પ્રસરે, તેના કરતાં સ્ત્રીઓમાં વધારે ઉતાવળા માન્ય થવાની આશા છે. આ વાત સત્ય છે કે, પુરુષ કરતાં સીએાને હરકાઈ માર્ગે વહેલી દારી શકાય છે. અસ્તુઃ પછી તે સંત મિહિરાના મહેલમાં પેઠા. તુરત કેટલાક સેવકા સહિત મિહિરા પાતે તે સંન્યાસીની સામે આવી, તેના ખહુ સત્કાર કરી, તેને પાતાના મહેલમાં તેડી ગઈ. અંતરમાં ગર્મ તેમ હાય તે કાઈ જાણતું નથી; પણ ઉપરથી તે સાધુમાં સાધુત્વનાં લક્ષણ જોઇને, મિહિરાએ તેની ભક્તિથી સેવા કરવા માંડી. તેના તા સ્વભાવ જ હતા કે, લક્તને લગવદ્રપજ માનવા અને પ્રદ્મવિદ્રને પ્રદ્મારૂપજ જેવા. રાણી મિહિરા સ્વમેદિરે પધારેલા તે મહાત્માને રુચિકારક ભાજન કરાવે, સુંદર, ઊંચી ને સુંવાળી ગાદીપર બેસાઉ, ભગવત્સેવા કરતાં વધેલાં સુગંધી ચંદન અને યુષ્પાદિક ઉપહારા, તેને ભગવદૂપ જાણીને અર્પણ કરે તે પછી તેના સન્મુખ હાથ જોડીને ભગવત્ચર્ચા કરવાને ખેસે. વાચિક વેદાતીઓ હમેશાં બાલવામાં ચતુર હાય છે; માટે જ્યારે જ્યારે સાધ્વી મિહિરા લગવત્સળંધે શંકાથી પ્રશ્ન પૂછે, ત્યારે તેના યુક્તિપ્રયુક્તિથી ઉત્તર આપીને તે સંન્યાસી તેનું સમાધાન કરતા હતા. જો કે અંતરમાં પાતાને કશું રુચતું ન હાય, તાપણ તે રાણીનું મન મનાવવાને જ્યારે તે લક્તિયાગમાં મસ્ત ખની જઇ, વીષ્યા-વાદ્યની સાથે, પગે દુદ્દરા ગાંધીને પ્રલુ સન્મુખ નૃત્ય કરતી ને હિરિકીર્તન કરતી હતી, ત્યારે પેલા સંન્યાસી પણ તેમ કરતા હતા; પરંતુ પ્રસંગાપાત્ત પાતાના કુટિલસિદ્ધાંત પ્રસારવાના ૨તન કરવા ચુકતા

નહિ તે બહ્યું કાઈ માટામાં માટા પ્રદ્માનિષ્ઠ હાય, તેમ ગંભીર મુખમુદ્રા કરીને કહેતા કે, 'હે રાસી! અબ યહ મૃત્ત નહિ ગાહિયે. આત્મપૂજા કરના યાગ્ય હૈ. સ્વામી ઔર સેવક, સ્તુતિ ઔર નિર્જ લ્ન ઔર યાચના ઇત્યાદિ પ્રપંચ, જે પ્રત્યક્ષ દ્વેત ભાવનાકા દિખાતા હૈ, 'યહ અબ તું મહારકા કિસ બાસ્તે ચાહિયે? યે સબ મિચ્યા હૈ. યહ કુછ કામ નહિ આતા. તું તા ખડી ન્રાની હૈ; તુમ્હારમેં અભી કુછ દેતભાવના દિખતી નહીં હૈ; તો ફિર સર્વ વિશ્વરં ત્રદ્ય યહી ભાવસે ઇસ મિચ્યા જગતમેં બિચરનાં યાગ્ય હૈ. મહાત્માઓંકી સેવા ઔર ન્રાનકા શ્રવણ યહી અબ તુમકા ઉચત હૈ.' સંતનાં તેવાં વચન સાંભળતી ત્યારે મિહિરા, જે કેવળ પ્રદ્યારસમાં મગ્ન હતી, તે જે કૃટિલવાદમાં ન પડતાં યથાર્થ માર્ગને જ અનુસરનારી હતી, તે બહુ નમ્રતાથી પાતાના વેદપ્રણિહિત ભક્તિયાગના સિદ્ધાંત દર્શાવીને, પછી સર્વ વિશ્વરં ત્રદ્ય એ મહાવાક્યની સાર્થકતા પ્રતિ-પાદન કરતી હતી.

"એમ કરતાં કેટલાક દિવસા વીતી ગયા. રાજમહિલમાં રહી એ સંન્યાસી, નિત્ય મોને લાવે તેવાં નૈવેદ જમી જમીને હું છુપુષ્ટ અને ગુલા- અનાં કૂલ કે રાતી રાયણ જેવા અન્યા. તેનું અંતઃકરણ તા રાણીનું અફ- લુત રુપ પહેલવહેલું જોયું ત્યારનું જ બ્રષ્ટ થયું હતું, પણ તે દુષ્ટલાવને પાતે મનમાં જ રાખીને વિચરતા હતા. પણ જ્યારે રાણી મિહિરા તેને ઇશ્વરભાવથી પૂજવા લાગી, ત્યારે તે લાવના તેણે પાતાના મનને ગમતા દુરુપયાગ કરવાના વિચાર કર્યો. એક દિવસ રાણી લગવત્સેવા કરીને પૂર્ણ પ્રેમથી નૃત્ય કીર્તનમાં મસ હતી, એ વેળા દાસદાસી આદિ મંદિરમાં કાઈ નહાતું; માત્ર સંન્યાસી ગાદીપર છેઠા હતા, ને તે રાણીનું રુપ એઇ, માહાંધ થયા છતાં, માઢેથી 'કૃષ્ણાહમ કૃષ્ણાહમ'\* જપ્યા કરતા હતા. મહાસાધ્વી મિહિરાના લક્તિયાગનું હું શું વર્ણન કરુ? જયારે તે કીર્તન વેળાએ પ્રેમના આવેશમાં તહીન થઈ જતી, ત્યારે પોતાના દેહ- લાવને વિસ્મૃત થઈ જતી હતી. તે પરિપૂર્ણ પ્રદ્યાનંદમાં મસ રહેતી હતા. આજે તેને એવી સ્થિતિમાં એતાં જ તે અગમહાત્માનું મન વિદ્વલ થઈ ગયું ને તે આવેશમાં, તે પાપપુંજ, પવિત્ર મિહિરાને, તેની સાથે નૃત્ય કરતાં કરતાં વળગી પડ્યો. પાતાના શરીરને કાઇના સ્પર્શ થયા છે, એલું જાલુતાં જ રાણી શુહિમાં આવી ગઈ. પેઢા ગ્લાનિ પામેઢા સન્યાસી પાતાના દુષ્ટલાવને છૂપાવવાને ચતુરાઇથી બાલી ઉઠયો; 'અવે

<sup>\*</sup> સાહમ-તે (પરમાત્મા) હું છું.

રાશી! કીતની અસાવધતા! મે આકર એક્ટમ તુમકા નહિ પકડતા તો તુમ તુરતહી ગિર/જાતી. હમ હરએક વક્ત કહેતે હૈ કિ, ચે ઝૂઠા બખેડા તુમ કોડદા. ત્વર્યા ઔર હમકા તો એસી દૈતભાવના ઉચિત નહિ હૈ. આપકા તે સ્મિંખહી પ્રદાસ પ હૈ. દેખા, સખહી અદ્ભેત, વાઃ કૌન ઢાકર ઔર ક્સિકી સેવા!'

"પરમ પવિત્ર મિહિરાના મનમાં તા દ્વેતભાવના હાય જ શાની કે, તેને કશું પાતક કે સંદેહ ઉપજે? પણ ગુરુનું મન તા એલું ચંચળ અની રહ્યું કે, કયારે રાહી ભાળવાય ને કયારે મારી મનકામના પૂર્ણ થાય. પછી તેણું અનેકે ચુક્તિએ રચવા માંડી. વાતવાતમાં તે શુંગાર કોડાનું વર્ણન કરવા ઉતરી પડે, ને તત્ત્વવિવેચન સાથે મિશ્રિત કરીને યુક્તિ પૂર્વક અનેક મદનાદ્દીપક વાતા કરવા મંડી જાય. પ્રથમ તેવી શૂગારકથાને રાણીના મનમાં સંશય ન થાય માટે તે ધિક્કારે, ને પછી ધીરે ધીરે તેનું મંડન કરતા જાય; અને કહેતા જાય કે, "દેખા, સર્વકા પ્રકાહી દેખતા હૈ-યાને સખહી દરયાદ્રશ્ય જગત્ પ્રદ્મારુપહી હૈ, ઐસા જિસને અનુભવસે જાન લિયા હૈ, ઉસીકા કાઇલી કર્મસે પ્રત્યવાય નહિ લગતા. વહ તા સર્વ કર્માકર્મસે જલકમલકે સમાન મુક્ત હી હૈ." પરંતુ આવાં વાકચાથી મિહિરાના મનમાં કંઈ અસર થતી નહિ. પવિત્ર પ્રેમલક્તિયાગમાં લીન તે સાધ્વી એમ જ માનતી કે, આ ચરાચર મારા હૃદયના સ્વામી ખ્રદ્ધાનું જ છે! ત્યારે તે સાધુડા નવી નવી ચુક્તિઓ કહે, પણ ભક્તિરસથી રંગેલાં અંતઃકરણવાળી તે સાધ્વી, તેના દુષ્ટ ભાવને સમજ નહિ. એક દિવસે એકાંત એઇ રાણી આગળ તેણે જ્ઞાનકથા કરવા માંડી. સાધુરૂપ મગલકતે પ્રથમ કેટલુંક જ્ઞાન રહસ્ય કહીને, પછી કાઇએક વિચિત્ર, પ્રસંગ આણી, તેણે એલું દૃષ્ટાંત કહેવા માંડ્યું કે:—

"અય મિહિરા! આ આત્મા તા કેવળ નિલંપ છે; અને પ્રારુખ્ધ તા ઇન્દ્રિયદ્વારા દેહને ભાગવવાં પહે છે, પણ તે સાથે આત્માને યહિંચિત પણ સબધ નથી. કાઇએક સમર્થ રાજર્ષિના નગરથી થાંઢે દ્વર એક, રમ્ય ઉપવન હતું. ત્યાં ઉત્તમાત્તામ પ્રકારનાં લલિત પુષ્પવૃક્ષા અને ફલિતવૃક્ષા છવાઈ રહ્યાં હતાં. અને શુક મેના વગેરે પક્ષી પણ મધુર, કલરવ કરી રહ્યાં હતા. તે વૃક્ષવેલાની સુશાભિત ઘટાની મૃધ્યમાં એક મહાત્માના આશ્રમ આવી રહ્યાં હતા. એ મહાત્મા એક દિવસ આને-દથી એક આસલતા નીચે બેસી, ઉપવનસ્ત્ય પ્રહ્મદ્મીલા નિરખતા હતા; તેટલામાં, ત્યાં બહ્યું બીજ ઉર્વશી ન હાય તેવી કાઇએક સુવતી તે

ઉપવનમાં ક્રીડા કરતી કરતી જઈ ચઢી. તેની સાથે તેવી જ સુંદરાંગી સખીમંડળી પણ હતી, જેના હાથમાં તે નવયૌવનાની સેવા માટેના વિવિધ સેવાપચાર હતા. તે નવલકિશારીને જોતાં જ તે મહાત્માનું મન મહુ વિહ્નલ થઈ ગયું, અને ઇંદ્રિયા સ્વેચ્છાથી તે સુંદરીની તરફ પ્રખળ-તાથી દોડવા લાગી. મહાત્મા તા સાક્ષાત્ પ્રદારૂપ જ હતા, તેને તા કંઇ સંકલ્પ વિકલ્પ નહાતા, પરંતુ ઇંદ્રિયાથી પ્રેરાયહું સ્થૂલ શરીર એકદમ સ્વસ્થાનપરથી ઉઠી, ત્વરાથી દાેડી તે નવલસુંદરીના મૃદુલ ગુલાખ સરખા અંગની સાથ પ્રદાભાવથી લપટાઈ ગયું; અને એવું દૃઢ આલિંગન કીધું કે, તેમાંથી તે સુંદરી છૂટવાને અશક્ત થઈ પડી. આવા પ્રસંગ જોઈ હંસતી અને લજવાતી તેના સંગની સાહેલીએા આશ્ચર્ય સહિત દ્વર નાસી ગઈ અને તે વાઢિકાની ખહાર આવી રાજસેવકાને એ સમાચાર જણાવ્યા. આ પ્રદ્વાલીલાનું રહસ્ય નહિ સમજનારા સર્વ સેવકા તુરત ક્રાંધાયમાન્ થઈ, તે વાટિકામાં દાહી આવ્યા અને તે સુંદરીની લેટથી નિવૃત્ત થઈ ઉલેલા પેલા મહાત્માના સ્થૃલ શરીરને મારવા લાગ્યા. પ**છી તેના શરી**-રને કેદ કરી રાજનગરમાં લઈ ગયા; અને રાજસભામાં ઘસડી જઈ તેના સ્થૂલ શરીરને ઉભું કરી, તેના અપરાધ રાજાને નિવેદન કીધા. તે નગરીના રાજા, પેલી નવલસુંદરીના પિતા હતા. તે માટા ધર્માત્મા અને જ્ઞાની હતા. સેવકાના મુખથી સર્વ વૃત્તાંત સાંભળી અને મહાત્માના શરીર તરફ જોઈ તે ખહુ શાચ કરવા લાગ્યા, અને બાલ્યા, "હર હર!! રે કાેે યાપીએ આ મહાપુરુષને નિર્ચાક પીડા કીધી છે? જાેંગા રે, તે હું છોને એનાથી દશ દશ ગણી પીડા કરા અને તેમનાં માર્યા માર્ડા મુંડાવી નગરમાં ફેરવા. પછી તે રાજર્ષિ કરસંપૂટ કરી, તે મહાત્માની સામા જોઇને ક્ષમા પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા! અહા-"

"આટલામાં જ પરમચતુરહૃ ગિહિરા વચમાં બાલી ઉઠી; 'મહારાજ એ તો ઘણી વિપરીત વાત કહે. તે/ શું અવિવેકી, આશ્રમ વ્યવસ્થાના લંગ કરનાર પુરુષને શિક્ષા થજ યોગ્ય નથી! એમાં સેવકાને ઉલેટા દંડ શાને થવા તે અધ્યે?' એ સાંલળી તે વેદાંતીએ ઉત્તર દીધું; 'અરે સાધ્યી! તું આવી તત્વન્ના થઇને કેમ બૂલે છે? આવા મહાતમાને કાણ અવિવેકી કહેશે? કાણુ નીતિલગ કહેશે? આ જગત પ્રદ્મારુપજ છે! વિષયાદિક કર્મ દેહનાં છે અને તે દેહ લાગવે છે! તેમાં પ્રદ્માનને કંઈ પણ લાલસા થતી નથી; તે તા સદા નિલેપ અને નિષ્પાપ છે. આવા પ્રદ્માનાનીની લેટથી તો તે સુંદરી રાજબાળા પરમ પાવન થઈ અને તારા જેવાં જ પ્રદ્મપદને

પાર્સી હતી !' એ સાંભળી સાધ્વી મિહિરા સમજી ગઈ કે, આ કુટજ્ઞાની સાધુનું મન મલિન છે. મનના સ્વભાવ અહુ વિલક્ષણ હાય છે. મનથી જ સંસાર સ્વર્ગતું દ્વાર અને એ જ સંસાર નરક દ્વાર થાય છે. મન જે અંકુ-શિત હાય તા તે દાસ ને નિરંકુશિત હાય તા શત્રુથી પણ વધારે દ્રષ્ટ છે. તે સાધુનાં કપટચુક્ત વચન સાંભળી રાણી મિહિરા મૌન ધરી રહી, પણ જ્યારે મિહિરા લિજ્જિત થઇને ટંઈ બાલતી નથી, ત્યારે આ દંગ સંન્યાસીએ અનુમાનથી માન્યું કે, રાણી સાધ્ય છે. તે પુનઃ સાધુ ભાષામાં બાલ્યાે, 'હે રાસી! ઇસ આતર્સે ગ્લાનિ કરનેકા કુછ પ્રચાજન નહિ. કર્યોકિ ચે તા અજ્ઞ જેનાકી ઉલટી સમજ હૈ. યથાર્થ દેષ્ટિસે તા કાઇમેં કુચ્છ ભિન્નતા નહિ હૈ સખ એકહી પ્રદ્યાકે વિકાર હૈં. જેસે એકહી કાંચન-મેંસે ચે તુમ્હારે કુંડલ બને હૈં ઔર ઉસીમેંસે તુમ્હારે હસ્તકંકણ બને હૈં. ઇન્હામ કેવળ આકાર માત્ર લિલ હૈ, જો ઇન્હોંકા તાેડકર અગ્નિમ તપાયકે રસ કરેંગે તેા એકરસ કાંચન હી હાગા, કુછ ભિન્નતા નહિ રહેગી. તૈસે હમારે સહિત સળ પુરુષવર્ગ ઔર તુમ્હારેસહ સળ સી વર્ગ કેવળ એકહી યુદ્ધાંકે રૂપાંતર હાનેસે સર્વધા નિર્ભિય હેં, અર્થાત્ એકહી હૈં. તા સ્ત્રી યુરુષકા સંગ દ્ધિત કૈસે કહા જય? ફિર ઉસમેલી અગ્નપનેકી ભાત અલગ હૈ, પરંતુ તુમ્હારે હમારેકા કાઈ ભાત દ્રષિત ઔર બંધનકારક નહિ હૈ. તુમ હમ સરીએ હૈ, ઇસલિયે નિરંતર સુખ-મય વિહાર કરતે રહેંગે તૌભી કિસી ખાતસે લિપ્ત નહીં હાવે. સમાનોંકા વિહારભી પ્રદ્મારૂ પહી હાતા હૈ ઇસસે ગ્લાનિ કરનેકા કુછ કામ નહીં; તુમ ઔર હમ એક્સપહી હે, ઔર ને એકસપ હૈ તે લજ્જા કાહેકી? જસ સમય જસ વિષયકી કામના હાવે, વિસ સમય તિસ વિષયકા લાગકર નિઃસ્પૃહી હાના ચાગ્ય હૈ. જખ પાયસ ખાનેકી ઈન્છા હાવે, તલી યથેચ્છ પાયસ ખાકર્ કર્યા ઇચ્છાકા તૃપ્ત કરના. જે કિસી વખ્ત મન પ્રખલ હા જય તા િ એ પાત કરનાહી ઉચિત હૈ. ઇસલિયે કાઈ સમય ઇચ્છા હા જાય તે હિંદુ કરકે મનમે છિયાના નહિ. त्र-क्षारी प्रसन्नताडे वास्ते यक अहारूप हें सहा तत्पर हैं.

"વરેપ્સુ, જો કે વેદાંતવાતથી મિશ્રિન છતાં આવી ગર્ભિત વિષય લાલસાથી લદખદ એવી તે સંન્યાસોની વાણી સાંભળી, મિહિરા પાતાના મનથી એકદમ સાવધ ખની ગઈ. તેને નિર્સય થયા કે પ્રદાનિષ્ઠનાં વાક્ય આવાં હાય નહિ, પણ કાઈ કુટિલ પુરુષ જ આવી ક્લ્પના કરે. પરંતુ સાધુ જેનાપર તેના અસ્ખલિત પૂજ્યભાવ હાવાથી, તેણે પાતાના તે

નિશ્ચય મનમાં જ દખાવી દઇને, આ શુષ્કવેદાંતીના મનની અને તેના પ્રદ્મભાવની પરીક્ષા કરવાના નિશ્ચય કર્યો. તે નમ્રતાથી બાલી: 'મરારાજ! મારા મનમાં તા કાઈ જાતની કામના નથી. મારી સર્વ કામના, પરણદ્ધા શ્રીહરિના અંગના સંગમાં સર્વથા પરિપૂર્ણ લય પામી છે; પરંતુ સર્વત્ર ષ્રદ્યામય દૃષ્ટિવાળા આપની કંઈ ઇચ્છા હોય તાે હું તાે આપની ચેલી છું!' એ સાંભળીને તે પ્રકાર ખહુ જ પ્રસન્ન થઈ ગયા; અને ઘણા દિવ-સના પ્રયત્ન આજે સફળ થયા, એમ સમજી બાલી ઉઠયો; "હેં સુંદરી સાધ્વી! ઐસા ચાેગ ઔર ઐસી એકાંવ ફિર કખ મિલેગી? તત્પર હાજા !" ત્યારે તે ચતુરા બાેલી; "મહારાજ! આપ એ શું બાેલ્યા ? જ્યાં આપનું મન શુદ્ધ છે ને આપેલું ળંને સમાન પ્રદ્યાદિવાળાં છીએ, ત્યાં એકાંત શું અને ગુપ્ત શું ? મહારાજ! મારી એવી ઇચ્છા છે કે, આપ વિદેશી છા, તેથી આપના પ્રસંગ પુનઃ પુનઃ મળવા દુર્લભ છે; તે માટે પૂર્ણ ઠાઠની સાથ આપની ઇચ્છા પૂર્ણ કરાે. આપ નિશ્ચિત રહાે. આજથી ત્રીજે દિવસે પ્રદાલીલાનું સુખ અનુલવવાને માટે મારા એક અતિ સુંદર ખગીચા છે ત્યાં જઇશું!" આટલી વાતત્રિત થતી હતી એટલામાં એક દાસીએ આવી હાથ જોડીને વિનતિ કરી કે; "દેવી! શ્રીહરિને નૈવેદ્યાર્પણના સમય થયા છે." તુરત તે પવિત્ર અખળા ઉઠીને હરિમંદિર વિષે ચાલી ગઈ.

"વરપ્સુ," વામદેવજી બાલ્યા; "એ મહાસાધ્વી મિહિરા રાણીના અધિકાર કેટલા માટા હતા, તે કેવી પ્રદ્યસ્વરૂપમાં લીન હતા, તે એ મૂર્ખ શું જાણે? તે માત્ર મુખેથી જ 'અહં પ્રદ્યા, અહં પ્રદ્યા,' કહેનારી નહાતી, પણ સ્વયં પ્રદ્યા જ હતી. પાતાની આંતર્દૃષ્ટિથી પાતાનામાં અને આખા જગતમાં વ્યાપેલા એક જ પરમાત્માને અભેદપણે તે જેનારી હતી. તેને તા પરમાત્માના ખાલ્યાવસ્થામાં જ સાક્ષાત્કાર થયા હતા અને ત્યારથી જ તેનું અગ્રાનાવરણ ખત્રી ગયેલું હાવાથી, પ્રદ્યામય આખું જગત તેને હસ્તામલકવત્ હતું. તેનું અભેદપણું અને તેની પરમાત્મનિષ્ઠા તેના પતિના દેશમાં, તેમ જ તેના પિતાના રાજ્યમાં પણ, પ્રસિદ્ધ જ હતાં. સાસરામાં, સાસુ, નણંદ અને પતિ ઇત્યાદિએ તેને સોના સરખી ભેદદષ્ટિવડે સંસારમાં રાખવા અને સંસારના અનુભવ લેવરાવવા અનેક પ્રયત્ના કર્યા, પણ તેની દઢભક્તિભાવના આગળ કાઇનું કંઈ ચાલ્યું નહાતું; એટલું જ નહિ, પણ તેમ કરવાને તેઓએ તેની અનેક વાર પરીક્ષા કીધી હતી, અનેક વાર તેના છળ કર્યો હતા, પણ કશાયથી, તેના અગળ પ્રભુપ્રેમભક્તિયાગ શિથિલ થયા નહાતો. છેવટે તેના

પતિએ તેને આ એકાંતમંદિરમાં રાખી, વ્યયની સારી વ્યવસ્થા કરી આપી હતી. તેનાં એવાં સચ્ચરિત્રથી આ જગત્ અજાણ્યું નહાતું. તેની પરમ ઉદ્દારતા અને દીનદયાળુતાને લીધે સ્વતઃ તેની જ નિંદા કરનારા કિંવા તેને વિદ્ય કરનારા અનેક અધમ જના પણ કલ્યાણુપાત્ર અની ગયા હતા; એટલે હવે તે અતિરુપવતી છતાં સર્વ સંસારથી વિરક્ત અની, નિઃશંક થઇને ઇચ્છામાં ઓવે તેવી પ્રેમલક્ષણાલક્તિથી હરિકીર્તન કરતી અને ગમે તેવા એકાંતમાં સંતસમાગમ કરતી, છતાં તેની વિશુદ્ધતા–નિદોંષતાને માટે કાઇને પણ શંકા જ નહાતી. જે વાત મનમાં તે જ ખહાર, ને જે ખહાર તે જ અંતરમાં; કાઇથી કશા લેદ જ નહિ ને કાઇથી કશું ગુમ પણ નહિ. એવું શુદ્ધ ચરિત્ર એઇ, તેનાં દાસ દાસી પણ કેવળ શુદ્ધ અને લક્તિમાન્ થયેલાં હતાં. તેઓથી તેનું કાઇ ચરિત્ર ગુમ નહાતું, તેમ તેના કાઈ ચરિત્ર માટે તેઓને શકા પણ નહાતી.

"પેલા શુષ્કવેદાંતા પાસેથા વિદાય થયા પછી મિહિરાએ સર્વ દાસી-એાને પાતાના પાસે બાલાવીને તે મહાત્માની પરીક્ષા કરવા સારુ રચેલી ચુક્તિ કહી સંભળાવી, ને પાતપાતાના સંકેતમાં બહુ સાવધ રહેવાની ચેતવણી આપી. પાતાના પવિત્ર પતિની આજ્ઞા લઈ તથા ઉપયાગી વ્યય માટે જોઇતું દ્રવ્ય મંગાવી, પછી શિબિરાદિ વિવિધ સુખસામથી સહિત તેઓને બીજે દિવસે નગર બહાર આવેલી પાતાની એક રમણીય વાર્ટિકામાં માકલ્યાં. દેવીની આજ્ઞાનુસાર તેઓએ વાર્ટિકામાં જઈ, ત્યાં

ચુક્તિપૂર્વક સઘળી રચના ખરાખર<sup>ે</sup>કરી દીધી.

"ત્રીજે દિવસે લગવત્સેવા કરી લઇને મિહિરા ત્યાં જવાને તત્પર થઈ. પેલા સંન્યાસી તા વાટ જ જોઈ રહ્યો હતા કે, હવે કયારે વાટિકામાં પહોં- ચાય ને આપણી મનકામના સફળ થાય. બે રથ તૈયાર થઈ દ્વાર આગળ ઉભા રહ્યા, મહેલમાંથી ઉતરીને મિહિરા રથમાં બેઠી. સંન્યાસી બીજા રથમાં બેઠી. તેનું મન તા એ વેળા તૃતીય સ્વર્ગના સુખમાં હાલી રહ્યું હતું. શેહીક વારે વાટિકામાં પહોંચ્યાં. રજ્યાં બી ઉતરી મિહિરા તેને અંદર લઈ ચાલી. ત્યાં ઠારાઠાર અદ્ભુત લીલા થઈ રહી હતી. વાટિકાની વચ્ચાવચ્ચ એક અતિ સુંદર શિબિર ઉભા કીધા હતા, તે એવી રીતે કે, પ્રત્યેક મનુષ્યને ગમે ત્યાં ઉભાં ઉભાં તે પૂરેપૂરા દેખાઈ શકે. તે જોવામાં નાજીક, પણ અંદરથી ઘણા વિશાળ અને સુશાલિત હતા. તંખૂની અંદર સઘળી રચના રંગબેરંગી હતી. જર અવેરાતની ત્યાં ખાટ નહાતી. મખમલના વિચિત્ર સુંવાળા ગાલીયા ભાયપર બિછાવી દીધા હતા. તંખૂના મધ્ય ભાગમાં

એક ચંદન પર્યંક ઢાળેલા હતા. તેનાપર દ્રધના કૃષ્ણ સરખી મૃદુશચ્યા બીછાવેલી હતા. તેપર, તેમ જ આખા તંખૂમાં તે ઋતુને અનુસરતી વિવિધ સુગંધીએ છાંટેલી હતા. વળી અનેક સાંગંધિક પુષ્પગુચ્છા પણ જયાં જોઇએ ત્યાં ગાંકની દીધેલા હતા. આવા વિશાળ અને આટલી રચનાવાળા છતાં તે શિખિર એવા ચાંત્રિક હતા કે, જે ઇચ્છા હાય તા એક ક્ષણમાત્રમાં તે આખા ને આખા ત્યાંથી અદ્ધર ઉપાડી લઇને સંકેલી લેવાય, છતાં તેની અંદર રહેલાંએને કશી પીડા થાય નહિ.

"રાણી મિહિરા એવા અદ્દલુત વિલાસભવન સરખા શાળિરમાં તે સંન્યાસીને લઈ ગઈ. અંદર જતાં જ સાધુ પુરુષ તા પ્રસન્ન પ્રસન્ન થઈ ગયા. વસંત ઋતુ, હૃષ્ટપુષ્ટ અંગ, સંગીતના આલાપ, કામાદ્દીપક પદા-ર્યોના ખહેકાટ-એ સર્વથી તે મદાંધ શુષ્કરાાની ધીરજ ધરી શક્યા નહિ. સંકેત પ્રમાણે દાસ દાસીઓ ત્યાંથી ટેપાટપ સરકી જવા માંડ્યાં. શિબિ-રના દ્વારના પડદા સરરર કરતા હેઠા ઉતરી ગયા. એમ થાડીક વારે મનુષ્યાના સમૂહ વચ્ચે આવેલા શિબિર એક ગુદ્ય એકાંતસ્થાન અની રહ્યો. અંદર ત્રીજું કાઇ જ નહાતું: મિહિરા ને સંન્યાસી છે જ! સૌના ગયા પછી સંન્યાસી પલંગપર જઈ છેઠાે, ને મિહિરાને હાથવતી પાતાના ભાષી ખેંચી આલિંગનની ઉતાવળ કરતાં ખાલ્યા; "હ સુલગ સુંદરી! અખ કર્યો દેર કરતી હૈ ? આજ તેરા ઔર મેરા દાનોંકા જન્મ સફલ હૈ. ઐસે મહાત્માજનકી સેવા કરકે કુતાર્થ હાનેવાલી તુમકા વિશેષહી ધન્ય હૈ. ખ્રદ્ધચિલ્લુકા–સર્વત્ર એકમય દેખનેકા યહી સાર્થક હૈ, અપને સરીએ પ્રદાદશીઓં કા તા સખહી એકરૂપ-પ્રદામય હે, તા યહ સિહાં-તકા તુમ સુજાન હાેકર ખાર ખાર કયો બૂલતી હૈં? ઔર લજ્જિત હાકર કામલ અંગકા કથા ગ્રુપ રખતી હૈ ? એસા મુખ્યત્વ તા કેવળ અજ્ઞાન ઔર નવાઢા-મુગ્ધા સ્ત્રીયોંકાહી ચાગ્ય હૈ; ઔર તુમ તા પ્રદ્મ-અજ્ઞાન આર નવાઢા-મુગ્લા સ્ત્રાચાકાહા યાગ્ય હ, આર તુમ તા બ્રહ્મ-રસમેં મગ્ન હુઈ હૈ, ઇસલિયે અખ યહ અમૃતમય સમયકા મિચ્યા મત જાને દેના." એ સાંભળી મિહિશ એક કાેરે જે ખસી જઇને ખાલી, "મહારાજ આપનું કહેલું સત્ય છે, હું કંઈ લજ્જા ધરતી નથી. હું તત્પર છું. આપ વસ ત્યજ દા, કારણ કે મારુ અંગ જેવાથી જેમ આપને કામના ઉત્પન્ન થઈ છે, તેમ જ આપનું અંગ જેવાથી મને પણ કામના ઉત્પન્ન થાય, માટે એટલી ઇચ્છા પૂર્ણ કરાે. આપ વસ્ત્ર ત્યજી આવા, એટલે બ્રહ્મના વિલાસ કરીએ!" "મહારાજ તાે આ વાકય સાંલળી વધારે પ્રસન્ન થયા; અને પલં-

ગપરથી નીચે ઉતરી તંખૂમાંની ખીંટીપર એક પછી એક વસ્ત્ર ઉતારીને ભેરવવા માંક્યાં. કમરપરનું ફેંટિશું પણ કાઢી નાખ્યું. હવે માત્ર બે આંગળની કૌપીન રહી. તે સાથે મહારાજ આવવા માંઠ્યા, ત્યાર પછી રાણી બાલી; "શું કહું ? આપના સરખા સુંદર શ્વપુરુષ" મેં અદ્યાપિપર્યન્ત કદી નિદ્વાળ્યા નથી. પણ વાઢ ! આ બે આંગળની ચીંથડી આપે શા માટે રાખી છે ? એ તા આપના અંગગૌરવને લાંછન લગાડે છે. એને કહાડી નાંખા, પ્રકાદેવ !" તે સાંભળી મહાત્મા તે લંગાટી ઉતારવાને સંક્રાચ ધરવા લાગ્યા ત્યારે પવિત્ર રાણી પાછી બાેલી; "રે! આપ તાે પ્રદાસપ છા, હું પણ પ્રદા છું, આ પ્રકાલીલા છે, પ્રદા સલરા છે, આપને એમાં સંકાચ તે શા ? લજળ શી ? સર્વત્ર અદ્ભૈત છે, દ્વેત કયાં છે કે લજ્જા ધરા છા ? આપની પ્રદ્યા-લીલા પૂર્ણ રીતે કરવા હું અત્ર આવી છું, આપ સત્વર પધારા ! શું આ-પના મનમાં દ્વેતભાવ વસે છે ?" તે સાંભળી અહુ હર્ષિત થયેલા તે સંન્યાસી, કિગંળર અની ત્વરાથી પલંગ પાસે આવવા લાગ્યા. તેની સઘળી ઇંદ્રિયા પૂર્ણ જાગ્રત અની ગઈહિતી. તેને રામે રામ કામનું મહા ણળ વ્યાપી ગયું હતું, પણ અહિંયાં, 'અહ પ્રકાસ્મિ'ની પરીક્ષાની કસોડી હતી! જેવા તે સંન્યાસી પલંગની પાસે આવી મખમલને સુંવાળ પગ-થિયે થઇને ઉપર ચઢવા નય છે, તેવી જ રાણી, "પધારા પધારા," ઐવા શાષ્દા માટેથી બાલી; અને તત્ક્ષણે ત્યાં એક અદ્ભુત ચમત્કાર ખની ગયા. એક સપાટાની સાથે આખા તંખૂ ત્યાંથી ઉપડી ગયા ને તેમાંના પલંગ જાણે ખુલ્લા મેદાનમાં હાળ્યાે હાય તેવા દેખાયા. હવે જોઈ લ્યા મઝા! અહિંયા જ તે પ્રદ્ધાવેત્તાની દુર્દશાની પરિસીમા આવી રહી.

"તંખૂ ઉપક્યો કે ચામેર રસાલાનાં માખુસા હિયયારબંધ પહેરા લરતાં જણાયાં. આસપાસ સઘળે દાસદાસી રહાહે લૂગહું ધરી ઉભાં હતાં. રાખીની અભિલાષાથી દિગંભર થઈ રહેલા તે ખ્રહ્મજ્ઞાનીની આ પ્રસંગે કેવી દુર્દશા થઈ હશે તેના, વરેપ્સ, તું જ વિચાર કરી લે. તે મહામૂર્ખ, તંખૂ ઉપડતાં હાંક્લાેક્ષંક્ષ્લા થઈ ગયા. તે દિગંભરનાથ પલંગનાં પગથિયાપરથી ક્રદી પહીને, ભય અને લજ્જા ધરતા પાતાનાં વસા લેવા દાક્યો; પણ વસ્ત્ર કયાં હાય કે તે પહેરે? તે તા તંખૂ ઉપડતાંની સાથે જ ઉપડી ગયાં હતાં. હવે તે શું કરે? કયાં જાય? તેનાં અંગને ક્રયાં શુમ રાખે? તે અજ્ઞ છવ, પાતાના અંગને હાથથી ઢાંકી આમ તેમ સંતાવાની જગ્યા શાધવા લાગ્યા. આવું કોતુક જાઈ ચામેર ઉભેલા

<sup>\*</sup> श्वान पुरुष, इत्ती.

સેવકા, માઢે ડૂચા દઇ દઇને અને પેટ પકડીને ખડખડાટ હસી પડ્યા. આ વેળા જો પાસે કાઈ લોંડા કૃવા હાય અથવા પૃથ્વી માર્ગ દે તો તેમાં પડી મરતું; અથવા તો જીલ કરડીને દેહત્યાગ કરવા, એવી ગ્લાનિ તેના મનને થઈ ગઈ હશે. એવામાં વળી મિહિરા નમુપણું કહેવા લાગી; 'મહારાજ! આ અમૃતસમી પળને કેમ ગુમાવા છા ? શીધ્ર આવા! આપ તો સ્વયંપ્રદ્ધા છા, હું પણુ પ્રદ્ધા છું, આ સર્વ જગત પણુ પ્રદ્ધા છે, આ સેવકા પણુ પ્રદ્ધા છે, ત્યારે ચિંતા શી ને લજ્જા પણું કોની? અદ્ભેત લાવવાળાને, પરમ પ્રદ્ધાસ્વસ્ત્રપને, પ્રદ્ધાસ્ત્રપની લજ્જા ઉચિત નથી. લજ્જા તો કેવળ દેતલાવવાળાનું અને લેદદિશનું લક્ષણ છે. આપણામાં તો દંઇ પણું લેદ નથી. હું તો અન્ન અખળા છું, તેથી લેદદિશ્યી જેલું, પરંતુ આપ તો સ્વયંપ્રદ્ધા છા, તેઓ લેદદિશ્યી જૂએ તો આ જગત્ ડૂખી જાય!' "આ સાંલળી તે સંન્યાસી બાલ્યો; 'હે મિહિરા! મિહિરા! યહ

કયા? તંખૂ ગિરા દેખા! કયા લજ્જાકા ખિચાર નહિં હૈં ?' મિહિરાએ કહ્યું: 'મહારાજ! પ્રહારુપને લજ્જા શી ? શીઘ્ર પધારા, વિલાસ રમીએ! અહિયાં પ્રદ્મા વગર કાણ છે કે તમને ભય ને શરમ લાગે છે! હું સર્વત્ર પ્રદ્યા જેઊં છું ને તમાને તે ભાસતા નથી એ શું ?' વરેપ્સુ! આ વેળા તે શુષ્કવેદાંતીના મનને કેટલી માટી ચાટ લાગી હશે? તેણે વિચાર કર્યો હશે કે, આ ચામેર ક્રસ્તા પહેરેગીરા પાતાના ખડ્ગા સાથે મારાપર એકદમ તૂટી પડી મારા છૂંદા કાં કરી નાંખતા નથી? પણ તે દંભીના પૂર્વ જન્મના સંસ્કાર હતા, તેથી તેલે આ વેળાની એક સણ પણ જીવવા કરતાં પાતાના શરીરના ટ્રક્કે ટ્રક્કા થઇ જવા વધારે ચાેગ્ય भान्या. तेने विचार थ्या है, જેઓએ ઓજ પર્યન્ત મને મહારાજ, ગુરુરાજ ઇત્યાદિ શખ્દાથી માન આપીને, ઇશ્વરની પેઠે મારી પૂજા કરેલી છે, તે સર્વજના આજે મને આ દશામાં જૂએ છે! ધિક્કાર! ધિક્કાર! આ સઘળું મારા જ કૃત્યનું મને ફળ મળ્યું છે. મે મારા આખા જન્મારા મિગ્યા પ્રદ્માવાદમાં જે ગાળ્યા, પણ સત્ય પ્રદ્માને પીછાણ્યા નહિ. હાય! આ સાક્ષાત્ પ્રક્ષરુપિણી અને જગતની માતા સરખી રાણીના મેં કેવા માટા અપરાધ કર્યો છે! અહા! ખરી પ્રદ્મના અને ખરી અદ્ભેત ભાવ-નાવાળી તા એ જ છે, કે જે અદ્યાપિ પર્યન્ત પલંગપર ખેઠેલી છે. છતાં કરી ગ્લાનિ પામતી નથી; અને આ મૂર્ખ, દેહસુખાલિલાથી જીવને, પ્રદ્મવાકરોતા બાધ કરે છે! અહાહા! ધન્ય છે એને ને એની શુદ્ધ

પ્રદ્યનિષ્ઠાને! રે! એ તો આખા જગતની ગુરુત્વપ છે, મારા સદ્દગુરુ તો એ જ છે: એ જ મને સર્વ પાપ તથા અજ્ઞાનથી મુક્ત કરશે. આવા વિચારથી તે સંન્યાસી, એ વેળા જાણે પાછલાં સઘળાં કુકમોંના વિપાક લાગવી રહ્યો હાય, તેવા શુદ્ધ મનથી અને અકુટિલ લાવથી, તેવી જ દશામાં દંડની પેઠે લાંધા થઈ, હાથ જેડીને તેનાં ચરણમાં પડ્યો ને માટેથી કહ્યું; 'હે માતુશ્રી, હે માતુશ્રી! હે દયાકારિણી! હે પ્રદ્યારુપિણી! હું તારા મહા અપરાધી આળક તારે શરણે પડ્યો છું. આ અજ્ઞાન બાળક ઉપર દયા કરી, સર્વ અપરાધ ક્ષમા કર અને મને શરણે રાખી સદાને માટે ભવદુ:ખથી મુક્ત કર.'

"સતી શિરામિણ મિહિરાએ તેને આવા તમ્ર અને શુદ્ધ મત-વાળા થયેલા જાઇને, તત્કાલ સેવકા પાસે તેનાં વસ્ત અપાવ્યાં. તેને અધિકાર પ્રાપ્ત થયેલા જોઇ, શાંત કરી ત્યાં જ આગળ ભગવન્નામ-સ્મરણના ઉપદેશ આપીને કહ્યું કે; 'હે સજ્જન! આ પાવન મંત્રના શુદ્ધ મનથી ને એકનિષ્ઠાથી અસ્ખલિત જપ કરતાં કરતાં તું ભગવદ્ભપ થઈ જઇશ. હે ખાપ! તું મિચ્યા પ્રહાલાવ (અહં પ્રહાપણું) મૂકી દે ને તે સર્વ વ્યાપક પરપ્રદ્ધા એવા શ્રીહરિના હું દાસ છું, એવી દહ ભાવના ધારણ કરીને તેને એકચિત્તે લજ, એટલે પરપ્રદ્ધારુપ થઈ તારુ કલ્યાણ થશે. તારુ કલ્યાણ તારા હાથમાં જ છે.'

"આમ કહી મિહિરા ત્યાંથી ઉભી થઈ ને સેવકા પ્રભુના નામની જયગર્જનાઓ કરવા લાગ્યા, પણું પેલા નવા જન્મેલા સાધુ તા મિહિ-રાનાં ચરણમાં મસ્તક મૂકીને પડ્યો જ રહ્યા અને કહેવા લાગ્યા કેંદ્ર 'માતુષ્ટ્રી! હવે હું તારાં ચરણ મૂકી ક્યાંય જવા ઈચ્છતા નથી, અને તું મારા સરખા અન્નાન ખાળકના ત્યાગ કરવાને યાગ્ય નથી. હું અહીં આં તારી સેવામાં જ જન્મપર્યન્ત રહીશ, તું જે ટુકેંદા અન્ન આપીશ તે ખાઇશ, ને પ્રપંચના ત્યાગ કરી મારી ભક્તિને દઢ કરીશ.' આવા અત્યાયહથી, મિહિરાને તે પ્રાર્થના માન્ય કરવી પડી. પછી શ્રીહરિના જય જયના ધ્વનિ સાથે સો ત્યાંથી નગર પ્રત્યે જવાને ઉભાં થયાં, અને તે શુષ્કન્નાની, અહંભાવ ત્યજીને, ત્યાં રહ્યો અને જન્માંતરે પરમ ન્નાની ખન્યા. એવા લગવદ્ભક્ત અને સંત શિરામણિ મિહિરા રાણીના પ્રભાવ અદ્યાપિ લાકામાં ગવાય છે."

### મહાસા<sup>દ</sup>વી મિહિરા ્ર

આવા વિસ્તૃત ઇતિહાસ સાંભળી પ્રસન્ન થયેલા સર્વ સભાસદા સહિત રાજા વરેપ્સુએ, નસ્રતાથી ખટુકને પાછી વિનતિ કરી કે; "હે કૃપાળુ ગુરુદેવ! એ મિહિરા પાતે અબળા–સ્ત્રી જાતિ છતાં અને તેના પતિ આદિ સર્વ કુટુંબીએા કેવળ સંસારમાં પચેલા છતાં, તેને આવી ગ્રાનભક્તિ ક્યાંથી ને કેવી રીતે પ્રાપ્ત થઈ, તે કહાે."

ખડ્ક વામદેવજ બાલ્યા; "પૂર્વે મિહિરા નામની નગરીને વિધે જયસેન નામે કાઈ મહાસમર્થ ખ્રહ્મનિષ્ઠ રાજા થઈ ગયા હતા. તેણે પ્રથમ તીવ ઉપાસનાવડે પાતાના મનને ભગવત્પાદારવિન્દમાં દૃઢ-સ્થિર કરી દીધેલું હતું; સંસારપરની તેની પ્રીતિ જળકમળવત હતી. ધીરે ધીરે તેની સર્વ માયિક વૃત્તિઓ નિર્મૂળ થતાં જ તેને પરણહાના સાક્ષાત્કાર થયો; અને તે પછી તે પૂર્ણ પ્રદ્મનિષ્ટાથી જ પાતાનું રાજ્ય ચલાવ્યા જતા હતા. તેના ધાર્મિક રાજ્યમાં કાઇને કરીા અન્યાય, ભય કે અધર્મના ડર રહેતા નહાતા. સર્વ પ્રજા સુખી અને સદાચારિણી હતી. એવા પ્રતાપી રાજાને ત્યાં, તેની વૃદ્ધાવસ્થામાં એક રત્નસરખી પુત્રી જન્મી. તે કન્યા સાક્ષાત્ કાઈ દેવપુત્રી સમાન અને શ્રીના ભંડારતુલ્ય હતી. 'પુત્રનાં લક્ષણ પારણામાંથી જ વત્તાય' એ કહેવત પ્રમાણે, જન્મતાં જ તે કન્યાનાં શીલ એવાં ઉત્તમ દેખાવા લાગ્યાં કે, રાજાને તેના વગર ક્ષણલર પણ ચેન પહે નહિ. સૂતાં, બેસતાં, સ્નાન કરતાં, જમતાં અને સભામાં રાજ-કાજ કરતાં પણ પુત્રી તેની પાસેની પાસે જ રહેતી હતી. પહેલવહેલું બાલવા શીખી ત્યારથી જ તે ખાળાના સુંદર કુમળા મુખમાંથી એવા મધુરા શખ્દા નિકળવા માંડ્યા, કે જે સાંભળી સર્વને આનંદ થવા લાગ્યા. ચાડા સમયમાં જ્યારે તે પૂરેપૂરી વાણી બાલવા લાગી ત્યારે, ગર્ભમાંથી જ રાજપુત્રી હાવાથી 'ત્રને સર્વની લાડ લડાવેલી છતાં, પાતાનાં માતા-પિતા (રાજ રાણી) થી માંડીને તે રાજમંદિરના છેક હલકામાં હલકા પરિચારકજન (દાસ દાસી) સુધી સર્વેને, ચાગ્ય મનપૂર્વક અને પ્રિય શાખદાથી બાલાવતી; કાઇને પણ તાછકા કે રાષ ભરેલા શાખ્દ કહેવાનું તેને ગમતું જ નહિ. પછી રાણીએ તેને ચાડું ચાડું અક્ષરજ્ઞાન કરાવવા માંડ્યુ; તે રાજાના રાતદિવસના સહવાસથી સ્વાભાવિક જ તેને અનેક સુભાષિત રક્ષાકા, ભગવત્મંગંધી અનેક સ્તાત્રા અને ભગવત્કીર્તિગીતા ( કીર્તના ) તદ્દન શુદ્ધ વાણીએ કંઠાગ્ર થઇ ગયાં. જયારે રાજા, નિત્ય ભગ-વત્સેવા કરીને વીણાવાદ્ય સાથે પ્રભુસાંનિષ્ય ભૃત્ય કરતી વેળા સ્તાત્રાદિક , પ્રેમથી ગાતા, ત્યારે તે પણ સ્વાભાવિક આળલીલાથી પિતાની સાથે નાચતી ને ગાતી હતી. તે સંસ્કારી હતી, ચાંગિની હતી, પણ પૂર્વજન્મના ચાગમાં કાંઈ ઉણપ રહેવાથી તેને જન્મ ધરવા પછ્યો હતા. આ જન્મે તેના

સંસ્કાર પૂર્ણ થવાના હાવાથી તે જન્મથી જ પરષ્રદ્યમાં લીન હતી. તે જેમ જેમ ઉમ્મરે માટી થતી ગઈ, તેમ તેમ લગવત્સેવાને વિષે તનું મન એટલું બધું પરાવાયું અને દૃઢ થઈ ગયું, કે પાતાની બાળવયને ચાગ્ય રમલું, ખેલલું, ખાલું, પીલું, આનંદ ઉત્સાહથી સખીસાહેલીઓ સંગે વસલું, જોનું, કરનું, લાવુનું, ગાવુનું તથા કલાકાશાદ શીખલું ઇત્યાદિ સઘળાં વાનાંને એક કારે મૂકી દઈને, મારે જે કંઇ કરવાનું, તે માત્ર લગવત્સેવા જ છે, એમ તેના મનમાં દૃઢ ઠેસી ગયું. રાજાને કહાચ કાઈ રાજકાજને લીધે વિદ્યાપ થઈ જાય તા તેની સેવાના સમય લગાર પણ વહી જવા ન દેતાં, નિત્યની જ વેળાએ સ્નાનાદિકથી શુદ્ધ થઇને, એ કુવરી પ્રલુસ્તેવામાં તત્પર થઇ જતી; અને યથાકત વિધિથી સેવા કરતી. માંડું થઈ જવાથી જયારે રાજા સેવાને માટે અતિ ચિંતાચસ્તપણે આવતા અને પાતાના કરતાં પણ અતિ ચતુરાઇવઢ સેવાને પૂર્ણ કરીને તે પવિત્ર બાળાને એકાચચિત્તે પ્રલુનું ધ્યાન કરતી જોતા, ત્યારે તેનાં નેત્રમાંથી પ્રેમાશુની ધારા વહેતી હતી. યુત્રીના લક્તિલાવ જોઇ તે આનંદમથ થઈ જતા. તે મનમાં વિચાર કરતા કે, આ બાળા પૂર્વ જન્મની કાઈ મહાલકત છે, પણ લગવત્સાક્ષાત્કાર થવા બાકી રહી જવાથી તે પૂર્વ-જન્મના અધૂરા લક્તિયાગ પૂર્ણ કરવાને અર્થે જ મારે ત્યાં જન્મી છે.\*

"આવી રીતે કાળ નિર્ગમન કરતાં તે કન્યા પરણવા યાગ્ય થઈ ત્યારે રાજાએ તેના વિધિપૂર્વક વિવાહ કર્યો; પરંતુ તે વાત એ સાધ્વી કન્યાને સંમત નહાતી. લગ્ન થઇ ગયું, પણ સાસરે જવાને યાગ્ય વય થતાં સૂધી તે પિતાને ઘેર જ રહી. એ સમયમાં તેના ભક્તિયોગ પરિપક્વ દશામાં આવી ગયા. તેનાપર પૂર્ણ કૃપા કરીને પૂર્ણબ્રહ્મ કૃષ્ણત્તમ એવા શ્રી હિરિએ, પાતાના સગુણ સ્વરૂપના તેને સાક્ષાત્કાર કરાવ્યા. એક વાર તે રાત્રિના આરંભે ભગવત્સેવા કરવા ખેઠી. પ્રદક્ષિણા નમસ્કારાદિક સર્વ ઉપ- આરો કરી રહ્યા પછી, સર્વ ઇન્દ્રિયોને નિવૃત્ત કરીને પ્રભુનું ધ્યાન તથા માનસિક પૂજા કરવાના તેણે આરંભ કર્યો. ચરણારવિન્દથી મુક્ટ પર્યંત

<sup>\*</sup> था ७५२ भगवद्धास्य नीय प्रभाषे छ-शुचीना श्रीमतां गेहे योगभ्रष्टोऽभिजायते । अथवा योगिनामेव कुळे भवति धीमताम् ॥

પૂર્વના યાગલાષ્ટ—અધૂરા યાગા, પાતાના તે યાગ સુલભપણે પૂર્ણ કરવાને કાઈ પવિત્ર અને ધનવાન મતુષ્યને ઘેર જન્મે છે અથવા કાઈ શુદ્ધ છુદ્ધિવાળા યાગીઓના કુળમાં જન્મે છે

પરમાત્માસ્વરુપનું ધ્યાન કરીને ગંધ પુષ્પ નૈવેદ્યાદિક માનસિક ઉપચારા તેને અપેલુ કર્યા. પછી માનસિક નિરાંજન દીપકવડે પ્રભુના અંગ પ્રત્યંગાનું પ્રેમથી અવલાકન કરતાં કરતાં તે સ્વરુપાનંદમાં એટલી તા તિદ્દીન થઈ ગઈ કે તેને તેના દેહભાવ કેવળ વિસ્મૃત થઈ ગયા. આ જ ક્ષણે તેનું હૃદય ઉઘડી ગયું. જે સ્વરુપાવલાકનમાં તે તિદ્દીન થઈ ગઈ હતી, તે સચ્ચિદાનંદઘન સ્વરુપ હૃદયકમળને વિષે અખંડ વિરાજતું દશ્યમાન થયું. આ દેહમાંના આત્મસ્વરુપમાં જ આત્મસ્વરુપ જ સાક્ષાત્ પ્રદ્દા છે, એવાં દર્શન થતાં જ—એવા અનુભવ થતાં જ—તે પરમાનંદમય—સચ્ચિદાનંદમય—તેનેમય અની રહી! આવા ચિન્મય સ્વરુપમાં જ તેનું શરીર કંપવા લાગ્યું, રામ ખડાં થઇ ગયાં, આખે શરીરે પ્રસ્વેદ છૂટવા લાગ્યા! આજ લીનતામાં પૂર્લ લક્તિભાવથી ઉભી થઇને તે નૃત્ય કરવા લાગી! એ વેળાના તેના અકથ પ્રેમાનંદને લીધે તેના હૃદય સન્મુખ વિરાજતી પરમાત્માની સગુલુ નિર્ગુલુ મૂર્તિ પશુ તેની સાથે નૃત્ય કરવા લાગી! જેથી તે સ્થળ કેવળ અચ્યુતપુર વિષેનું અચ્યુત-મંદિર જ ખની રહ્યું!!

"એ વેળા પછી ખીજે અમત્કાર ખન્યા. એ પ્રમાણેની ભગવાન્ સાથેની એકતામાં સમય ખહુ વીતી ગયા, તેથી ત્યાં પ્રાર્થના સમયે પ્રક-ટાવેલા દીપકામાંનું ઘૃત ખૂટ્યું, ને દીવા ટેપાટપ શાંત થઈ ગયા, એટ-લામાં તેના પિતા પાતાના કાર્યથી પરવારીને પ્રભુસેવા માટે મંદિરમાં આવ્યા. ત્યાં સઘળે અધારુ ધખ્ખ જોઇને તેને આશ્ચર્ય થયું, કે પુત્રી સેવા કરવા આવી હતી તે પછુ નથી, ને મંદિરમાં દીપકે નથી, એ શું? પછી તેણે પુત્રીને બે ત્રણ વાર મંજીલ સ્વરે ખૂમ પાડી બાલાવી, પણ કેાણ બાલે? મિહિરા તો તે ક્ષણે પાતાના પ્રભુના સ્વરુપાવલાકનમાં જ મગ્ન હતી, કેવળ પ્રફારૂપ હતી, તો 'મિહિરા!' 'મિહિરા'!નું ઉત્તર કેાણ આપે? પ્રત્યુત્તર ન મળવાથી તે અંદર પેસતા અચકાયા; ને દીપક લાવવા સારુ સેવકને હાંક મારી; એટલામાં તેની દૃષ્ટિએ ઉપલા અમત્કાર દેખાયા. મિહિરા એ વેળાએ સ્વરુપાનંદમાં મગ્ન થઈ જતાં તેનું હૃદય ઉઘડી જઇને તે તેજેમય ખની રહી છે, અને અદ્ભેત પરમાત્મસ્વરુપ સંગે તે નૃત્ય કરે છે, અને આમ તેના શરીરમાં ભગવત્સ્વરુપના સાફ્ષાત્ આવિર્ભાવ થવાથી ત્યાં એકાએક સૂર્ય સરખા પ્રકાશ થઈ રહ્યો છે. અકસ્માત્ પાતાની દૃષ્ટિ આગળ એવા અફ્લુત પ્રકાશ જોઈ તથા તેમાં (તે પ્રકાશમાં) પાતાની પુત્રીની સાથે પેલી દિવ્ય પરમાતમાની મૂર્ત્તિને કન્ચર

નૃત્ય કરતી જોઈ, રાજા આશ્ચર્યમાં લીન થઈ ગયા; તદ્રૂપ અની ગયા ને તેના મુખમાંથી તે વેળા સાહજિક જ એવું વાકય નિકળી પડ્યું કે "अवको मिहिरः साक्षात्? ( અરે, આ અહિંચાં સાદ્ધાત્ સૂર્ય સરખું કે ાણુ છે?)" તત્કાલ તેના ઉત્તરમાં નૃત્ય કરતા ભગવાને તેવી જ પદ્દખદ્ધ વાણીથી કહ્યું:-

> ''कोप्यन्यो मिहिरो नास्ति मिहिरा तव कन्यका ॥ मदीयानामशेपाणामज्ञानांधविनाशिनी ॥ स्रतारूपेण ते जाता भक्तिमं प्राणवह्नभा ॥ खद्योतानां जगत्स्त्रीणां मिहिरा भास्त्ररा इव ॥

"હ રાજા, અહીં કાેઈ અન્ય સૂર્ય નથી, પણ તારી યુત્રિ જ મિહિરા એટલે સૂર્યા–સૂર્ય સરખી છે; જે મારા સર્વ લક્તાના અજ્ઞાનરૂપ અંધ-કારના નાશ કરનારી છે. મારી પ્રાણુપ્રિય લક્તિ જ તારી યુત્રીરુપે જન્મેલી છે; ખદ્યોત એટલે આગિયા નામના જંતુએા સરખી જગતમાંની સર્વ સ્ત્રીઓમાં તે મિહિરા સૂર્ય સરખી જ છે."

"આ વાંણી સાંભળતાં જ રાજાના આનંદાશ્વર્ધના પાર રહ્યો નહિ; અને ત પરમાત્માનાં નિર્શુણ સ્વરૂપનાં દર્શન થતાં, સ્વાત્મસ્વરૂપમાં લીન થતાં, પૂર્ણ આધકારી હાેવાથી, તે પણ તે અદ્ભુત લીલામાં પ્રવિષ્ટ થઈ ગયા ! ત્યાં આપાઆપ દિવ્ય એવાં વીણા, વેણુ, મૃદંગ, તાલ, ગુઘરુ આદિ વાજિત્રાના મધુરા શખ્દા થવા લાગ્યા; તત્ક્ષણે વળી એક નૂતન ચમત્કાર અન્યા. નૃત્ય કરતાં શ્રીહરિનાં પ્રકટ સ્વરુપમાંથી ખીજાં અનેક અનેક રૂપા પ્રકટ થઈ ગયાં! ત્યાં આગળ સેવાદિકના જે જે પદાર્થો પહેલા હતા તે, અને ખીજા અદશ્ય અને દશ્ય સર્વ પદાર્થો, હરિગ્રા-પ્રદાસ્પ દેખાવા લાગ્યા. જ્યાં જ્યાં દૃષ્ટિ પઉ ત્યાં ત્યાં સઘળું રૂપેરુપે પ્રદૃષ્ટ્રપ જ ભાસમાન થવા લાગ્યું. ખ્રદ્ધા વિના કાઇ વસ્તુ જ નહિ! ખ્રદ્ધા વિના કાઇ સ્થળ જ નહિ, અને ખ્રદ્ધા વિના કિચિત્ અવકાશ જ નહિ! છેવટે આ અદ્ધાત લીલા જોનાર રાજા પણ ભગવદૂપ અને તે રાજક ત્યા પણ ભગવદૂપ જ અની રહ્યાં. આવા સચ્ચિદાનન્દ સ્વસ્તપસાગરમાં પ્રદારસ ઝીલતાં તે આખી રાત્રિ તેઓને ક્ષણ સમાન વીતી ગઇ જયારે ઉષાકાલ થવા આવ્યા ત્યારે પાતાની તે પ્રહ્મહીલાને આવરી લાઇને શ્રીહરિ પાછા એક જાપે થઈ ગયા. પછી તે પિતાપુત્રી પણ વહકાલ સંજ્ઞામાં આવી જઇને, તેમની એનેક પ્રકારે સ્તુતિ કરવા લાગ્યાં. ળંના ચરણમાં પડીને ગદ્દગદિત કંઠે ` પ્રાર્થના કરવા લાગ્યાં કે; 'હે પરણફા! હે નિરંજન નિરાકાર\_સચ્ચિન

દાનંદ ઘનશ્યામ પરમાત્મા ! હવે અમને મૂકીને આપ ક્યાં જાઓ છા ? ં આપ દ્વૈતભાવ કેમ દર્શાવા છા ?' ત્યારે અતિ પ્રસન્ન થઈ ભગવાને તેએાને મધુરી વાણીએ કહ્યું; 'હું ક્યાંય જતા નથી, હું ક્યાંયથી આવ્યાે પણ નથી, ને મારે ક્યાંય જવાનું પણ નથી. અત્ર મારાથી અન્ય કાેઈ આત્મવિત્ નથી, તેમ મારાથી કાઈ અજ્ઞાનીએ નથી. એ શું હજુ તમારા અનુભવમાં આવ્યું નહિ, કે મારા વિના કાેઈ સ્થળ ખાલી નથી? હું સભર લર્યો છું. મારી સગુણ પ્રદ્મલીલાના મેં તમને હમણાં જ અનુભવ કરાવ્યા, તે તમે કેમ ભૂલી જાઓ છા ? આ સર્વ જગત મારામાંથી જ ઉપન્યું હાવાથી હું સર્વત્ર છું, પણ માયાના આશ્રય લઇને જગદૂપ થયેલા હાવાથી હું ગૂઢ છું. અવિદ્યાવાન, અજ્ઞ, અપુષ્યજના અને પાપી મને પ્રત્યક્ષ અનુભવી શકતા નથી, પણ જ્ઞાની ભકતની હું સમીપ જ છું. તમે જેવા અત્યારે મને જુઓ છા, તેવા હું સર્વને સુલભ નથી હું જગ-તમાં સદા અદશ્ય જ છું. મારું સેવન-લક્તિ કરવાને શાસ્ત્રની આગ્નાથી આ સંસારી જીવા મને અનેક ભાવનાથી જોય છે, તેઓને તે તે રૂપ હું દર્શન દઉં છું. આખા જગતને એક અંશવડે વ્યાપી રહેલાે હું, આ મૂર્ત્તિમાં પણ છું ને આત્મામાં પણ છું, આ ગાેખલામાં પણ છું ને વૈરાટમાં પણ છું, દ્વેત પણ છું ને અદ્ભૈત પણ છું. જેવા તમે જાણા, જુવા, તેવા હું છું. તમારા થકી જગતમાં લક્તિયશ વિસ્તાર પામશે, પછી મચ્ચિત્-તદૂપ થયેલાં તમા યુષ્યાત્મા, અંતે મારા પરમધામ એવા પ્રદ્ભાષામના નિવાસી થશા-જયાં ગયેલા ભાગ્યવત પ્રાણીને પછી કદી પણ ં ત્યાંથી પાછા ક્રવાના લય રહેતા નથી.'

"આઠલું કહી ભગવાને તેઓને નેત્ર મીંચવાની આગ્રા કરી, ક્ષણ પછી નેત્ર ઉઘાડી તેઓ જુએ છે તો ભગવાન્ મૂર્તિસપે જ સિંહાસન ઉપર વિરાજમાન થયેલા હતા. પ્રાતઃકાળ થવા આવ્યા, તે નેઈ પિતાપુત્રી પાછાં તેમની સેવામાં તત્પર થઇ ગયાં. એવી રીતે એ રાજકન્યા તે દિવસથી સર્વ ભક્તજનામાં, તેમ જ સકળ સ્ત્રીસમાજમાં કેવળ સૂર્યસરખી ઉપમાને યાગ્ય થવાથી 'મિફિત્ત' નામથી પ્રસિદ્ધ થઈ છે.

"એવી રીતે પ્રદ્મસાક્ષાત્કાર પામેલી તે રાજકન્યા મિહિરા, શુદ્ધ પ્રેમભક્તિયાગ સાધી, સ્વાત્મામાં પ્રદ્માને જોઈ, પ્રેમ જ્ઞાનભક્તિમાં લીન થઈ, "પવિત્ર શ્રદ્ધાથી નિરંતર પ્રદ્મરૂપે વસેલા પ્રભુની સેવા કરતી હતી. તેના પ્રભાવ જાણી સ્વાભાવિક જ અનેક મહાત્મા ભક્તજનાના ટાળેટાળાં તેનાં દર્શનાર્થે તથા સત્સંગના લાભ લેવાને આવતાં હતાં. મિહિરા પણ આ સતાના ઉત્તમ પ્રકારે સતકાર કરી, અહાનિશ તેઓ સંગે પ્રેમથી હરિચ્ચર્શ કરતી હતી. હે વરેપ્સુ! ભક્તને ભક્તજન ખહુ પ્રિય હાય છે; તેથી મિહિરાનું સ્વાભાવિક જ નિત્યકર્મ એ થઈ પડ્યું, કે નિરંતર સંત મહાત્માઓના સમાગમ કરી, તેઓના સમૂહમાં જ રહીને જગતની નિર્લજ્જ લજ્જાના ત્યાગ કરી, પૂર્ણપ્રેમથી હરિકથારસનું પાન કરનું. તેના એ માટા ગુમ પ્રભાવને ન જાણવાથી અને તેની આવી સમાનવૃત્તિને લીધે, અજ્ઞ જના નિંદા કરતા હતા; પણ તે કશાને ન ગણકારતાં, તેણે પાતાના તે શુદ્ધ પ્રદ્મા પ્રેમભાવ જેવા ને તેવા જ પ્રગટ રાખ્યા હતા.

"એમ કરતાં પછી કેટલેક કાળે તેને પતિને ત્યાં જવાના સમય આવ્યા ત્યાં પણ તે તેવા જ ભક્તિભાવથી વર્તવા લાગી. એ તેના રાજસી પતિને કીક લાગ્યું નહિ. તેણું તે સ્વભાવ છોડાવીને પાતાના વિચારને અનુસરતી કરવાના ઘણાય પ્રયત્ન કર્યો, પણ મિથ્યા જ. તેના ભગ-વદ્દભાવ મિથ્યા હોંગના છે કે સત્ય છે, એ તપાસવાને તેણે અનેક વાર પરીક્ષા લીધી. છેવટે એક વાર વિષપાન સુદ્ધા કરાવ્યું; પરંતુ મિહિરા સઘળે પ્રદ્યમય જેતી હાવાથી કાેઈ વાતે ગ્લાનિ કે નાશ પામી નહિ. એવી શુદ્ધ લક્તિના ખીજા પણ ઘણાક ચમતકારા તેના જેવામાં આવ્યા, ત્યારે છેવટે લિજ્જિત થઈ, રાજપતિએ તેના ભક્તિયાગમાં ઉપદ્રવ કરવા મૂકી દીધા. હરિસેવા, સંતસમાગમ અને હરિકીર્ત્તન, એ તેનું નિત્યનું કર્ત્તેવ્ય હતું. ભક્તિયાગ મિહિરાએ યથેચ્છપણ પૂર્ણ પેમથી સાધ્યા હતા. તેની સર્વત્ર એટલી પ્રસિદ્ધિ થઈ ગઈ કે, દેશદેશાંતરથી માટા ! ધર્મધુરંધર સંત મહાત્માએ અને જ્ઞાની જના તેનાં દર્શનમાટે આવતા હતા. જે કાઈ સજ્જન મહાત્મા તેને પૃછતા આવે, તેને માટા આદ-રમાનથી પાતાને ત્યાં રાખતી, તેની સાથે ભક્તિરસની વાતા કરતી, તેંચ્યાનાં મુખથી નવનવાં ભગવચ્ચરિત્રા સાંભળતી, યુક્તિપ્રયુક્તિથી તેમનાં પવિત્રપણાંની અને પ્રહાત્વની પરીક્ષા કરતી, ને તેમ કરતાં કદાચ કાઈ શુષ્કન્નાની જણાઈ આવે તાે ચુક્તિપૂર્વક તેની ખુદ્ધિને ઠેકાણે લાવીને તેને સુમાર્ગે લગાડતી, તથા જે મુમુસુ જણાય તેમના ઉત્તમ પ્રકારે સત્કાર કરી વિદાય કરતી, અને તેમના સદ્દ્યુણા જણાય તા પાતે ગ્રહણ કરી લેતી હતી. આવા પ્રસંગામાં તેણે અનેક કુટિલ શુષ્ક-જ્ઞાનીઓને ક્ષણમાત્રમાં પવિત્ર કરીને મહાન્ સાધુઓ અનાવી દીધા હતા. એ અરસામાં જ, જે શુષ્કન્નાનીના ઇતિહાસ મેં હમણાં તને કહી

સંભળાવ્યા, તેની મતિને પણ તેણે ઠેકાણે આણી દીધી હતી. એ પ્રમાણે ઘણા કાળ સૂધી અસંખ્ય પ્રાણીઓનું કલ્યાણ કરી, જગતને વિષે પ્રમાન ભક્તિના પૂર્ણ પ્રકાશ કરીને, જીવન્મુક્તપણે વિચરતી મિહિરા, અંતે પરણદ્દા શ્રીહરિમાં સમાઈ જઈ સાયુજ્યતાને પામી હતી."

આ પ્રમાણે જીવશિવનું એકય દર્શાવનારા, પ્રેમજ્ઞાનભક્તિ અને કર્મની પરંપરા દર્શાવનારા ઉપદેશ કરતાં કરતાં સાયંકાળ થવા આવ્યા, ત્યારે સભા વિસર્જન થતાં જ સૌ જેના સંધ્યાવંદનાદિ માટે ગંગાતદપર ચાલ્યા ગયા. એમ ઉપરાઉપરી ઘણીક રાત્રિએ ને દિવસોના એક સામદા પરિશ્રમ થવાથી, મહારાજા વરેપ્સુએ તે રાત્રે સભા ભરવી મુલતવી રાખી; ને ગુરુદેવને સુખેથી શયન કરાવી પાતે તેમની ચરણુસેવા કરતા એઠા.





### → भंगल प्रयाण भ

शार्लिनिकीडितम्

यस्माद्विश्वष्ठदेति यत्र रमते यस्मिन्छनर्शयते
भासा यस्य जगद्विभाति सहजानन्दोज्ज्वलं यन्मदः।
ज्ञान्तं शाश्वतमक्रियं यमछनर्भावाय भ्रतेश्वरं
द्वितध्वान्तमपास्य यान्ति कृतिनः प्रस्तौमि तं पृष्ठपम् ॥

અર્થ-જેમાથી આ વિશ્વ ઉદય પામે છે, જેમાં વિશ્વ રમે છે, પુન: જેમાં લય પામે છે, જેની કાંતિથી વિશ્વ ભારે છે તથા જે તેજ સહજ આનંદમય, ઉન્નવલ, શાત, શાશ્વત ને વિકારરાહત છે તથા પુષ્યવતા દ્વૈતરુપી અજ્ઞાનના લાગ કરીને સાક્તમાટ, જે પ્રાણીઓના ઈશ્વર પ્રત્યે નય છે, તે પરમ પુરુષની હું સ્તૃતિ કરું છુ.

अनुष्प्

ROTARDA GRANDA G

सूक करोति वाचाउँ पंग्रं उंघयते गिरिम् । यरकृपा तमहं वन्दे परमानन्दमाधवम् ॥

અર્થ-જેની કૃપા, મૂગાને વાચાળ કરે છે ને પાંગળાને પર્વત ઓાળધાવે છે, તે પરમ આનદમૂર્ત્તિ માધવને હું નમસ્કાર કરું છું. RARARARARARARARARARA

उपजाति

इतो न किंचित्परतो न किंचियतो यतो याति ततो न किंचित्। स्वात्माववोधादपरं न किंचिद्विचार्यमाणेऽपि जगन्न किंचित्॥

અર્થ-અહીં પણ કંઇ જ નથી, પરલાકમાં પણ કઇ જ નથી, જ્યાં જ્યાં તે જાય છે, ત્યાં ત્યા પણ કંઇ જ નથી–આત્મજ્ઞાન વિના ખીર્જી કંઈ પણ નથી અને વિચાર કરતાં જગત્ પણ કંઇ જ નથી અર્થાત્ સર્વ મિચ્યા છે.

शिखरिणी

AR CALLACT CALCACT CAL

वपुः प्रादुभावादस्रमितमिदं जन्मिन पुरा पुरारे न प्रायः क्षचिदिषि भवन्तं प्रणतवान् । नमन्स्रकः संप्रत्यहमतस्रयेऽप्यनितमाट्-महेश क्षन्तव्यं तदिदमपरायद्वयमिष ॥

અર્થ-હે ત્રિપુરારિ! શરીરના પ્રાદુર્ભાવથી આવું અનુમાન થાય છે કે, પૂર્વ લન્મમાં હુ ઘણું કરીને તમને કયારેય નચ્યા નહિ હાઉ; અને હમણાં નમ-વાયી મુક્ત થઇશ, તેયી શરીર રહેશે નહિ, માટે હવે પછી પણ તમને નમીશ નહિ. માટે હે મહેશ્વર! આ બહેય અપરાધને ક્ષમા કરતે.

शार्वलिकोडितम्

वीभत्साः प्रतिभान्ति किं न विषयाः किं त स्प्रहायुप्मती देहस्यापचयो मृतौ विनिशते गाढो गृहेषु यहः । प्रक्षोपास्यमिति स्फ्रास्यपि हृदि व्यावर्तिका वासना का नामेयमतक्यहेतुगहना दैवी सतां यातना ॥

અર્થ-વિષયા શું ખીબત્સ લાગતા નથી? લાગે છે, પરંતુ તેને માટે પ્રખળ ઇચ્છા થાય છે; દેહના ક્ષય, મરણુ તરક લઈ ન્તય છે, પરંતુ ગેહ 6પર ગાઢ આગ્રહ ખધાયલા છે; દ્દયમા હ્યલાની ઉપાસના કરવી, આવી સ્કુરણા થયા કરે છે, પરંતુ વાસના તે સ્કુરણાને પાછી વાળે છે. આ તે અતકર્ય હેતુઓથી ગહન એવી કઈ પીડા મહાત્માઓને નડતી હશે?

शिवरिणी

अजानन्दहार्ति पतित श्रष्टभस्तीवदहने न मीनोऽपि जात्वा कृतविष्यप्रभाति पिशितम् । विजानन्तोऽप्येते वयमिह विपज्ञायज्ञित्य-य सुद्धामः फामानहह गहनो मोहमहिमा ॥

અર્થ-પતંગિયા દાહની પીડાને ન બણતાં તીવાિમમાં ઝપાપાત કરે છે; માન પણ આંકડાને ન બણતાં આંકડામાં બરાવેલા ગળના આહાર કરે છે, પરતુ આ અમે તા, બણતાં છતાં પણ, વિપત્તિઓના સમૂહથી જટિલ એવી કામનાઓને છાડતા નથી, અરે રે! માહેના મહિમા કેટલા બધા ગહન છે!!!

**शार्द्**लविकी डितम्

यं ब्रह्मा वरुणेन्द्ररुद्रमरुतः स्तुन्वन्ति दिव्येस्तवे-वेंदेस्सागपदक्रमोपनिपदेगांयन्ति यं सामगाः । ध्यानावस्थिततद्वतेन मनसा पश्यंति यं योगिनो यस्यान्तं न विद्रः सरासरगणा देवाय तस्मै नमः ॥

અર્થ-ઘ્રદ્ધા, વરુષા, ઇંદ્ર, રુદ્ર અને મરુતા, દિવ્ય સ્તાત્રાવેડ જેના સ્તૃતિ કરે છે; સામવેદનું ગાન કરનારા મુનિઓ, અગા, પદ, ક્રમ અને ઉપનિષદ્ સાથે વેદાથી જેને ગાય છે; યાગીઓ સમાધિ ચઢાવીને પરમાત્મામાં રહેલા મનવડે જેનાં દર્શન કરે છે, અને સુરાસુરગણા જેના મહિમાના પારને પામતા નથી, તે પરમાત્માને હું નમસ્કાર કરુ છું.

अनुष्टुप्

श्रूयतां देवदेवेश नारायणजगत्पते । त्वदीयेनावधानेन कथयिष्ये शुभां कथां ॥

અર્થ-હે દેવના પણ દેવ ' હે નારાયણ ' હે જગત્વતે ! સાંબળા આપના નામનું અવલખન કરી, હું આ શુલ કથા કહીશ.



# મહા લહરી–પરમ પદ

### \*<sup>ૄ</sup>કાળક્રીડા <del>ઢે</del>ઃ

શ્રદ્ધા પરીક્ષા

**−%!!!!!!** 

कालोऽस्मि लोकसयकृत् प्रवसो लोकान् समाहर्तुमिह प्रवतः॥

भगवद्गीता.

અર્થ–દાેકોના સહાર કરનારા હું કાળમૂર્ત્તિ છુ અને લાે**કાના અંહાર કર**વામાંટ અહીં આગળ પ્રવત્ત થયા છુ,

જુ મિજે દિવસે વરેપ્સ મહારાજાએ, યજ્ઞ પરિપૂર્ણ થઈ ગયેલા હાવાથી જિલ્લો તે વરેપ્સ મહારાજાએ, યજ્ઞ પરિપૂર્ણ થઈ ગયેલા હાવાથી જિલ્લો સુનેઓ, સફ્ગુહરથા ને અન્ય પ્રજાજનાને, સૌ સૌની યાગ્યતા પ્રમાણે વિદ્દાયગિરિ આપવા માંહી; પરંતુ મહાત્મા અદુકના સમાગમના લાભ મૂકીને કાઇને ત્યાંથી વિદાય થવું ગમ્યું નહિ. રાજા, લાકાના મનના એ ભાવ સમછ ગયા, તેથી તેણું સૌને યુનઃ આદરસત્કારપૂર્વક પાતાને ત્યાં રાખ્યા. અદુકની વાણિરુપ અમૃતધારાથી તેઓને તૃપ્ત કરવાને યજ્ઞમંડપમાં પાછી સભા ભરાઈ. આ વેળા સભાના મધ્યભાગમાં ભવ્ય સિંહાસનપર પિતા સહિત અદુક વિરાજમાન થયા હતા. પછી સભ્યેશા સહિત મહારાજા વરેપ્સ, હાથ જેડીને તેની સન્મુખ ઉલા રહ્યો; અને સર્વના સાંભળતાં સદ્યુરુદેવની જય ગર્જના સહિત તેણે આ જવલાકના કલ્યા- ણાર્યે, પાતાના આગળથી નિશ્ચિત કરી રાખેલા પ્રશ્ન મહાત્મા ખદુકને પૂછ્યો.

વરપાસુ બાલ્યા; "હ સદ્દગુરુદેવ! જેમ સ્વાતિ નક્ષત્રમાં પડતી અમૃ-તરુપ વૃષ્ટિના એક એક બુંદને માટે ચાતકપક્ષિગણ મુખ ફાડીને વાટ જોઈ રહે, તેમ આ સર્વ મનુષ્યગણુ આપનાં વચનામૃતને માટે તલસી રહ્યો છે. જેમ પૂર્વે પ્રદ્યપુત્રા—સનકારિકાના સમાગમથી સકલ પ્રજાને કલ્યાણુમાર્ગ પ્રાપ્ત થયા હતા, તેમ આ સમયે આ સકલ મુમુક્ષુ જ્વા, આપનાથી પાતાનું કલ્યાણ કરવાને આતુર થઈ રહ્યા છે. હે દેવ! કલેશરૂપ દાવાનળથી દગ્ધ થયેલા ને તૃષ્ણુથી દુ:ખી થયેલા અમારા મનરૂપી હાથી, કથારૂપ વિશુદ્ધ નદીમાં પેસી જવાથી દાવાશિરૂપ સંસાર-ભયને બૂલી ગયા છે, તે તે કથારૂપી અમૃતસરિતામાંથી ખહાર નિકળવા ઇચ્છા પણ કરતા નથી; તે પરખ્રદ્ધાકાર થયેલા જણાય છે! હે દેવ! આપ સર્વ ઉપર અનુકંપા કરીને કલ્યાલુના જે માર્ગ હાય, તે માર્ગ ખતાવા. હે પ્રભા! મેં તા આપની કૃપાથી પ્રત્યક્ષ જોયું છે અને તેથી હું નિઃસંશય થયા છું કે, આ અપાર દુ:ખમય ભવસાગરમાંથી તરી પેલે પાર જઇને ત્યાંથી કરી કદી પણ પાછા આવવાના ભય વગર સૌથી શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ સુખમય સચ્ચિદાનંદઘન એવા અચ્યુત પરમાત્માના ચરણુમાં તદ્રપ થઇને રહેલું, એ જ પરમ કલ્યાલુ છે, અને આપના અનુગ્રહથી અલૌકિક માર્ગદ્રારા મે તે ધામ ત્રેયું છે. પણ સર્વ જ્વાને એ માર્ગ સુલભ નથી, એમ આપે મને પૂર્વ જ જણાવ્યું છે. મારી પ્રાર્થના એટલી જ છે કે, જગતમાંના સર્વ પ્રાણીએા, જે માર્ગ જઇને પરપ્રદ્યાના આનંદ- સ્વરૂપનું દર્શન કરવાને ભાગ્યશાળી થઈ શકે, એવા પરમ સુલભ માર્ગ અમને આપ અતાવા."

રાળનું એલું પ્રશ્ન સાંભળી, મહાત્મા ખટુક વામદેવ એક મુહૂર્ત પર્યંત ચિત્તને સ્થિર કરી, તેત્ર મીંચીને ધ્યાનપરાયણ થઈ ગયા. સભા પણુ શાંત થઈ ગઈ. કાઈ દિશામાંથી એક શબ્દ પણુ આવતો નહોતો. સો કાઈ એકી ટસે મહાત્મા ખટુકની આ સ્થિત ભણી જોઈ રહ્યા હતા. એવામાં એક ચમત્કાર ખન્યો. દિવસો વસંતઋતુના હતા, છતાં એકાએક મહા પ્રચહ વાચુ વાવાથી ઉડેલી ધૂળવડે આકાશ પ્રરાઇ ગયું. તે સાથે વળી અબઘટા પણુ એવી છવાઈ રહી કે, ખરા મધ્યાક્ષ છતાં અંધારુ ઘાર થઈ રહ્યુ—કાઈ કાઇને જોઈ શકે નહિ, તેવા અધકાર થઈ રહ્યો. એવા પ્રકાર જોઈ સોને માટું આશ્ચર્ય થવા લાગ્યું. જેમ જેમ સમય વ્યતીત થતા ગયા, તેમ તેમ સભાજનાનાં મન ગભરાવા લાગ્યાં. વધારે અકળામણુ થવાથી તેઓએ ગુરુ વામદેવના નામના જયધ્વનિ કરવા માંડ્યો, અને ગદ્દગદિત કંઠે વિનતિ કરવા માંડી કે; ''હે મહાપુરુષ! આપે પાતાના પ્રાણાનું આકર્ષણ કરવાથી, આ છવા અકળાવા માંડ્યા છે અને તેને લીધે આ દેહ પણ સંશયમાં આવી પહેલા છે. કૃપા કરા! કૃપા કરા!"

તત્લણ સભાસ્થાનની સામેની દિશામાં એક માટા પ્રકાશના ગાળા આકાશથી પૃથ્વી સુધી દિશાએાને આવરણ કરતો દેખાયા. એ પ્રકાશ ધીમે ધીમે વધ્યા, તેમાં માટી માટી જવાળાએ દેખાવા લાગી, સૌએ જાણ્યું કે, ત્યાં માટા ભયંકર દાવા શિ સળગેલાે છે ને તે આખા વનને દહન કરવાને પ્રગટયો હાય, તેમ વૃદ્ધિ પામતા જાય છે. જેતજેતામાં વધીને તે પ્રકાશ છેક સભાસ્થાનની લગાલગ આવી પહોંચ્યા, ને તેની ભયંકર જવાળાએા ધમધમાટ સીઇઇ સીઇઇ કરતી સભાની અંદર પ્રવેશ કરવા લાગી. ક્ષુદ્ધક જીવા, 'એા ખળ્યા, એા ખળ્યા,'ની ખૂમા મારતા ભડકી, ગલરાટ કરી ઉક્યા. મહાત્મા વામદેવ, કે જે અધુના જ ધ્યાન-મુક્ત થઇને ખેઠેલા હતા, તેમણે તત્કાલ ઉલા થઇ સૌને ધીરજ આપી. પછી સિંહાસનથી નીચે ઉતરી અગ્નિ આગળ જઇને પાતાના પલાશ-ખાખરાના દંડવઉ પૃથ્વીપર એક આડી રેખા તાણી, અને કહ્યું; "હે અગ્નિદેવ! આપને પ્રણામ કરું છું! એ પ્રણામ સ્વીકારી કૃપા કરા! હવે અહિંથી આગળ વધશા મા." અગ્નિ તેટલેથી જ અંદર આવતા અટક્યા; પણ ખહાર તા જ્યાં જોઇએ ત્યાં સઘળે અગ્નિજ અગ્નિ થઇ રહ્યું હતું. જવાળાઓના લબૂકા આગળ ખીજું કંઈ દેખાતું નહાતું. આશ્ચર્યમાં ને ભયમાં સંજ્ઞારહિત થઈ ગયેલા તે સર્વે છવા, જે ત્રાસદાયક અિશ લાણી જોઈ રહ્યા હતા. તેવામાં તેઓમાંના કેટલાંકને, તે સભામંડપના દ્રાર આગળથી એક માર્ગ અગ્નિમાં પહેલા દેખાયા. એ માત્ર એક પગલું દઇ શકાય એટલા જ પહાળા હતા, અને વચ્ચે વચ્ચે કેટલેક ઠેકાણે તેની રેખા ગુમ થયા છતાં, તે અગ્નિષ્ય આવરણના પેલા કિનારા સૂધી ગયેલા જણાતા હતા. અગ્નિની મહાજવાળાઓ તે રેખાને ક્ષણે ક્ષણે ઢાંકી દેતી હતી. મહાત્મા ખટુકે સર્વે જીવાને સળાધીને કહ્યું: "હે પરણહ્યની ઇચ્છા ધરનારાએા! જૂએા, એ દેખાય છે તે જ ડલ્યાણના માર્ગ છે. એ જ માર્ગે થઇને નિશ્શંકપણે ચાલનાર પુરુષ પરમ કલ્યાણને પામે છે. આ માર્ગ મહાકઠિન છે. નહિ વટાવી શકાય તેવા છે, પણ તમા-રામાંથી જેને કલ્યાણુ ગામ કરતું હાય, પર્ણદ્ધાધામમાં જલું હાય, જે સંસ્કારી હાય, જેને ગુરુના શખ્દ પર શ્રદ્ધા હાય, જેણે લક્તિયાગ વિશુદ્ધિથી સાધ્યા હાય, સર્વ સંસારને ગંધનું કારણ માન્યું હાય, તેણુ એ માર્ગે થઇને અગ્નિની પેલે પાર જલું પડશે. જે દૃઢ શ્રદ્ધાળું , પુરુષ એ અગ્નિસ્પ માર્ગને લેદી સામે પાર જશે, તેને ત્યાં તત્કાલ જ એક અતિ મનાહેર તથા પરમ સુખરૂપ દિવ્ય વિમાન બેસવાને મળશે." એ પછી ક્ષણવાર શાલીને વળી ઓચિતા હાય લાંબા કરી તે બાલ્યા; "જૂઓ! યાન-લિમાન તા અગ્નિની પેલીમેર આવીને શાલ્યું છે. અહા! તે કેવું સુંદર છે! શી તેની શાલા! અહા! તેમાં વાગતાં મના-હર વાજિંત્રાના સ્વર થાહા થાહા અહીં સૂધી સંભળાય છે. એ વિમાન જેઓ સુમુક્ષુજના છે, તેઓ માટે જ નિર્માણ થયેલું હાવાથી, તેઓની વાટ જાતું હલું છે. તે ખાટી થાય છે, માટે ચાલા જેઓએ ગ્રાનલક્તિ-યાગ સાધ્યા હાય કે સાધતા હાય, જેઓમાં વિશુદ્ધ શ્રદ્ધા હાય અને જગતમાં સર્વ સાધારણ કલ્યાણ માર્ગ કેવા છે, એ જાણું હાય, તેઓ હવે નિવિલંબ તત્પર થાઓ; આ પવિત્ર કરનારા અગ્નિમાં સ્તાન કરીને ઝડપટ પેલે કિનારે નીકળી જાઓ. ત્યાં વિમાનમાં હલેલા પ્રભુલકતા તમને બહુ આદરમાનપૂર્વક દિવ્ય પુષ્પાથી વધાવી લઇને વિમાનમાં બેસાડશે અને અમૃતરસનું પાન કરાવશે.

અાવી ખરી કસાટીની વાત આવી ત્યારે સલાસદામાંના ઘણુંકનાં મન હચુપચુ થવા લાગ્યાં. તે અતિ મનાહર વિમાન, અગ્નિની બીજેપાર આવી ઉલેલું સર્વેને દેખાયું. ઘણું છેટેથી જેવા છતા પણુ તેની પરમ શાલાથી સા વિસ્મય પામ્યા. એક્કે એકનાં મન તેમાં જઈ બેસવા સારુ આતુર થઈ રહ્યાં; પણુ જલું કેમ? માથું આપે તે માલ ખાય! અહીંયાં ખરી કટાકટીના ખેલ હતા. એ પ્રલય સરખા મહાઅગ્નિમાં થઇને પેલે કિનારે જવાને કાની હામ ચાલે? સલાસ્થાનમાં બેઠાં બેઠાં જેની મહા-જવાળાઓની આંચ જરા પણુ ખમી શકાતી નહાતી, તેવા લયંકર અને નાશકારક દાવાનલમાં, પાતાના જવિતની પણુ આશા કર્યા વગર ઝંપ-લાવે, એવા નકાળજો કાણુ હાય? વિમાનમાં બેસવા સારુ ઘણીએ કામના થતી હતી, પણુ લમૂકા કરતી જવાળાએ જેતાં જ, આ જગતના અશ્રહાળુ, પ્રેમલક્તિરહિત જીવા શિથલ થઈ જતા હતા.

એમ લાલુવાર વાટ નેઇને વળી પાછા વામદેવજી દંડ દઇને ઉભા થયા ને બાલ્યા; "હ માલાભિલાવીઓ, ચેતા! અમૃત સરખા અમૃલ્ય સમય વહી જાય છે; તે કરી મળવા દુર્લભ હાવાથી ઉતાવળ તત્પર થાઓ. હે મુમુક્ષુઓ! લાલુ પૂર્વે મુક્તિમાટે જે ઉત્સાહ તમારામાં દેખાતા હતા, તે એટલામાં ક્યાં ઉડી ગયા! હર! હર! જગતની કેવી વિલલણ સ્થિતિ છે? સૌને આયતું જ સુખ નેઇએ છીએ, પણ એમ શું મુક્તિ કંઈ માર્ગમાં રખડતી પડી છે? ચારાશી લાખ ચાનિમાં અસંખ્ય જન્મા લઇને વારંવાર ભટકતાં ભટકતાં, અને તે તે જન્માની નરકયાતનારૂપ

વાસનાચ્યા ભાગવતી વેળાનાં દુ:ખને લીધે, અસંખ્ય વેળા પ્રભુની પ્રાર્થના કરતાં કરતાં, તે પ્રાણીપર દયાળુ પ્રભુ, કંઇક દયા કરીને, તે દુઃખામાંથી છૂટવાના સાધનરૂપ મનુષ્યદેહ આપે છે, અને તેવા મનુષ્યજન્મ પામીને પણ તેનું સાર્થકથ સમજી, અનેક સાધન આચરે છે, ત્યારે તેનાં કંઈક પાપા લય પામે છે. પછી ઉત્તરાત્તર એથી વધારે સારાં સાધન તે કરી શકે, એટલા માટે તેને ઉત્તમ સ્થાનમાં મનુષ્યદેહ દયા કરીને પ્રાપ્ત કરાવે છે. એ પ્રમાણે અસંખ્ય જન્માને વિષે અનેકાનેક તીવ સાધના કરી કરીને પ્રાણી થાંકી જાય છે, ત્યારે ઘણા કાળનાં તેનાં એકઠાં થયેલાં યુષ્યાના ઉદયને લીધે તેને કાઇએક જન્મમાં સદ્દેશુરુ પ્રાપ્ત થાય છે; તેમના વચનપર વિશ્વાસ ધરી તેમની નિશ્ચળ લક્તિ કરતાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે; એવી ખીજ અનેક અનુકૂળતાએ એક સામટી આવી મળે છે, ત્યારે તેનું કલ્યાણ થાય છે, એટલે તેને સંસારના જન્મમરણમાંથી સદાને માટે મુક્તિ મળે છે. એટલું ખધું દુષ્પ્રાપ્ય કલ્યાણ, તે તમારી દૃષ્ટિ સામે આવીને મૂર્તિમાન્ ઉભું છે, છતાં પણ તેને પ્રાપ્ત કરી લેવાને તમે શક્તિમાન્ થતા નથી, એ બધાનું કારણ માત્ર આ (અવિદ્યાદ્ધપ) અગ્નિના સાગર છે. પણ એ (અવિદારુપ) અગ્નિને પેલે કિનારે પહોંચવું જોઇએ. દિવ્ય એવા ઊંધ્વે લાક તથા ત્યાં જવાના પવિત્ર માર્ગ, આ લાકના જીવને, આ અપવિત્ર પાંચભૌતિક દેહથી પ્રાપ્ત થઈ શકતા નથી, પરન્તુ વિશુદ્ધ મનવંડે પ્રાપ્ત થાય છે. આ દેહની પાછળ કામ, ક્રોધાદિક તથા અહિતા, મમતાદિક શત્રુ વળગેલા છે, તેથી તેના ત્યાંગ કરી, પવિત્ર દિવ્ય દેહથી જ તે માર્ગ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. દિવ્ય દેહ અને બીજ વસ્તુઓ ગામ કરવામાં શ્રદ્ધાલકિત મુખ્ય છે, ને તેમાં પણ સાત્વિક શ્રદ્ધા મુખ્ય ગણાય છે-શ્રદ્ધા સર્વોત્તમ છે, શ્રદ્ધા વિષે ઉપદેશ આપતાં પર-માત્માએ અનેક અનેક વાર્લા કહી છે, પણ છેવટે કહ્યું કે, આ શ્રદ્ધા વિના જે કંઈ હામ્યું હાય, અપ્યું હાય, તપ કર્યું હાય, તેમ બીનું કંઈ કર્યું હાય તે મિથ્યા મનાય છે: તેનું આ લાકમાં ને પરલાકમાં ફળ મળતું નથી. જેઓમાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા હાય, તેઓ જ આ જગતના સુખ કરતાં, આ દેહના સુખ કરતાં, વિશેષ ઉત્તમ દેહ ગામ કરવાને અહાલાગી ખતે છે. જેઓતે એ પરમદિવ્ય અચ્યુત માર્ગ-પ્રદ્રામાર્ગ પ્રાપ્ત કરવાની અલિલાષા હાય, તેઓએ આ અગ્નિમાં સ્નાન કરીને આ સ્થૂલદેહાિભમાનને તેમાં બાળી નાંખીને, દિવ્ય દેહ ધરવાે જોઇશે, ને ત્યારે જ પરપ્રદ્રાને માર્ગે જવાના તેચાેને અધિકાર મળશે. ગુરુ તથા શાસ્ત્રનાં

વચનાપર જેઓને દૃઢ વિશ્વાસ હુશે, સંસારમાંની પ્રત્યેક માયા માટે જે પૂર્ણુ નિઃસ્પૃહી હુશે, અને અચ્યુત પદની જ જેઓને ખરી જિજ્ઞાસા હશે, એવા મુમુક્ષુજનાને જ આ અગ્નિમાં પ્રવેશ કરી તે વટાવી જવા તે, જળપ્રવેશ સરખા સુખદ થશે, એમ હું માનું છું. માટે ચાલાે, વિલંખ મા કરાે; સમય બહુ થાેઢા છે."

ખડુકનું એ વાક્ય સાંભળીને ઘણાક મુમુલ શ્રદ્ધાળુઓના ભય દ્વર થઈ ગયા. તેઓ એક પછી એક આવી ખડુકની સામે હાથ જોડી ઉભા રહ્યા, ને વિનતિ કરવા લાગ્યા; "આ જવના કલ્યાણુદાતા ગુરુદેવ! અમને શ્રદ્ધા છે, આપની કૃપાથી અમે અગ્નિ ઉલ્લંઘી પેલે પાર જઇશું. અમારું કલ્યાણુ વધા કલ્યાણુના માર્ગ કેવળ આપજ છેા. આપના અમને વિયાગ મા થાઓ." એ સાંભળી ખડુક વામદેવ, અતિ પ્રસન્ન થઇને ખાલ્યા; "અહા! વિયાગ કેવા? જેને જેનાપર દહ પ્રીતિ છે, તે સદા તેની સમીપ જ છે! માટે જાઓ, સુખેથી અગ્નિ ઉલ્લંઘા, વિલંભ કરા મા; નહિ તા હવે ચાડીકવાર પછી એ અગ્નિ પાતાની સીમા લજી દઇને વધવા માંડશે, ને અહીં કાઇથી રહી શકાશે નહિ."

આલું સાંભળતાં જ તેમનાં ચરલુમાં નમન કરી, ગુરુદેવના જયધ્વનિ સાથે તે મુમુક્ષુ એવા પરમાર્થવીરે નરાએ પેલા મહાઅગ્નિની અંદર ઝંપલાવ્યું. અંદર પડતાં જ તેઓની આસપાસ ભયંકર જવાળાએ કરી વળવા માંડી. એક ક્ષણુ અગ્નિસ્પ થઈ તેએ ક્યાં ગયા છે, તે કાઇને દેખાયું નહિ-ઘણાં અનાધિકારીઓએ માન્યું કે, ભરમ થઈ ગયા! એક-વાર કરીથી અડુકે સભામાં બેઠેલા આત્મકલ્યાણે ચ્છુએાની શ્રદ્ધાની પરીક્ષા કરવાને કહ્યું; "ન્યુઓ, આ અગ્નિ હવે વધવા માંડ્યાં છે; આમે પણુ સૌને ખાળી ભરમ કરશે; ત્યારે એમ મિચ્ચા ખળી મરવા કરતાં શ્રદ્ધાળુ થઇને પરમાર્થ માટે જ કાં અગ્નિમાં પ્રવેશ નહિ કરવા ?" એ સાંભળી અડુકનાં માતાપિતા, અને ખીજાં ઘણાંક શ્રદ્ધાળુ પવિત્ર મનુષ્યા ઉભાં થયાં, પણ જેઓ મલિન હૃદયનાં, દુરાચારી, નાસ્તિક, પરદ્ભેષી અને આત્મકલ્યાણ શોધવા માટે નહિ, પણ અમથાં કૌતુક જોવા માટે જ સભામાં આવી ભરાયલાં હતાં તેઓની અવિદ્યાને લીધે તે વેળા છાતી ચાલી નહિ.

તુરત જ તે ઉભા થયલા સમાજને આગળ કરીને, 'નારાયણ, નારા-યણ, ત્તોદું તો રાજના કરતા, વામદેવજીએ અગ્નિમાં પ્રવેશ કર્યો અને તે જ ક્ષણે અગ્નિદેવે પણ માટા લભ્દા સાથે સભામંડપમાં પ્રવેશ કર્યો.

<sup>\*</sup> પરમાર્થ સાધનમા વીર સરખા નરાે.

મંડપમાં અવશેષ રહેલા એ હતભાગ્યજના તે અગ્નિની ભયંકર જવાળાએાથી ત્રાસ પામી, આમ તેમ નાસભાગ કરવા લાગ્યા; પણ ચામેર અગ્નિ ફરી વળવાથી કાેઇથી નાસી શકાયું નહિ. મહાત્મા ખટુકનાં વચનપર શ્રદ્ધા ન કરવા માટે તેઓને બહુ ખહુ પશ્ચાત્તાપ થયા. પણ હવે શું કરે? જવાળા-એાના દાહને લીધે તેઓએ થાેડીકવાર તાે આમ તેમ દાેડાદાેડ કરીને કારમી ચીસા પાડી; પણ છેવટે દાહ નહિ ખમાવાથી તેઓ શુંગળાઈ મૂર્છિત થઇને ભોંયપર પડ્યા! થયું. અવિદ્યાના સેવકાેની એ દશા છે.

વિમાનારાહણ

થાડીક વારમાં તા ઉપરાઉપરી થતા માટા ઘણઘણાટ શખ્દાથી આકાશ પૂરાઈ ગયું; અને ત્યાં થયેલા એકસામટા જય જય શખ્દથી ચમ-કીને, પેલા મૂર્છિત થઈ પહેલા અનધિકારી જીવા અકસ્માત્ જાગી ઉક્યા. તેઓએ આર્સ્ટ્રેય સાથે ચામેર ધારી ધારીને જોયું તા સલામંડપ જેવા ને તેવાજ અખંડિત ને સુશાલિત જણાયા. તેમાં અગ્નિનું નામે નહાતું, કિવા અિસ લાગીને શાંત થવાની કરી નિશાની પણ નહાતી. તે જોઈ સૌ અતિશય આશ્ચર્ય પામ્યા. એટલામાં પુનઃ પૈલા મગળકારી શખ્દાની ગર્જના સભળાવા લાગી. એ શખ્દાે કયાં થાય છે, તે જાણવાને સારુ અસંસ્કારી જીવા ઉઠીને મંડપના દ્વાર સમીપ આવ્યા. લાં પણ અગ્નિની કશા નિશાની નહાતી; પરંતુ કેટલેક છેટે અંતરિક્ષમાં કાલતું એક પરમ શાભાયમાન વિમાન દૃષ્ટિગાચર થયું. તેમાં જ તુમુલ શંખરાખ્દાે થતા હતા. એ જોતાં જ કેટલાકા, જેઓને સત્સંગના ચટકા લાગ્યા હતા, ને કાલાંતરે પણ મુક્તિના અધિકારી, વામદેવના પ્રતાપથી બન્યા હતા, તેઓ ખાલી ઉઠ્યા; "અરે, હા હા! આ તાે પેલું અગ્નિને ખીજે કિનારે દેખાતું હતું તેજ વિમાન છે; અને પેલા સઘળા તેજસ્વી કાંતિવાળા દેખાય છે, તે તેા આપણી સાથેના લાેકા છે. અહા! તેચ્યા એટલા બધા તેજસ્વી કેમ થઈ ગયા? જૂઓ! તે સર્વેને લઇને સાધુ ખડુક વિમાન-પર ચઢે છે! અહા! તેઓને કેટલા ખધા આનંદ થતા હશે ? કેવાં મધુર સ્વરનાં વાજિત્રા વાગી રહ્યાં છે? કેવી પ્રેમ સહિત જય જયની ગર્જ-નાં થયા કરે છે? પેલી જૂંંગા! વિજળી સરખી ચમકતી ધ્વળંગા ક્રરકવા માંડી! એા! સૌ વિમાનમા ચઢી ગયા. હવે તા જણાય છે કે, વિમાન સજજ થઇ ચૂક્યું છે, તે ઉપડવાની તૈયારીમાં છે."

ખીજા કેટલાક બાલ્યા; "અરે ધારીને તા જાઓ! હવે તા સઘળું શાંત થઈ ગયું દેખાય છે. પેલા અંદ્રભુત ખાળક (ખટુક) સૌની વચ્ચે ઉભા રહીને કંઈ કહી સંભળાવે છે. અહા! તે અદ્ભુત ખાળકની જ આ સર્વ લીલા છે. તે ખરેખર સર્વના ગુરુ અને ઈશ્વરતુલ્ય છે! હાય! હાય! પરમ અભાગ્યને લીધે જ આપણને તેનાં વચનપર વિશ્વાસ આવ્યો નહિ. પણ હવે શા ઉપાય? પાણી વહી ગયા પછી શાચના શા કામની? સૌની સાથે અગ્નિમાં જઈ પડ્યા હાત તેા સહેજ શ્રમથી કલ્યાણ વહારી લેત. આપણે ચામેર વીંટી વળેલા અગ્નિના મુખમાં પ્રથમ જ પડેલા હતા, છતાં અત્યારે આપણા શરીરને કશી વ્યયા નથી, તે જ પ્રમાણે એ અગ્નિ વટાવનારાઓને પણ વ્યથા થઈ નહિ હાય; કેમ કે તેઓની સાથે તેા મહાત્મા સદ્ગુરુ (ખટુક) પાતે હતા, કે જેણે આ અદ્ભુત ચમત્કૃતિ કરી અતાવી છે. હરિ હરિ! ધિક્કાર છે! ધિક્કાર! શ્રહારૂ પ અમૃતતત્ત્વથી રહિત એવા આપણને સહસ્વાર ધિક્કાર છે."

આ પ્રમાણે માટા વિમાસણ સહિત ઈશ્વર, શાસ્ત્ર અને સદ્દગુરુપર અશ્રદ્ધાથી જેનારા જીવા કલ્પાંત કરતા હતા, એટલામાં પુન. પુનઃ ઘટા, શંખ, દુંદુનિ આદિના મંગળ દોષ થવા લાગ્યા; અને ગુરુ મહારાજના નામના માટા જયજયધ્વનિ થતાંની સાથે જ વિમાન આકાશપંથે ઉપલ્યું. આ વેળા તેની દિલ્ય શાભા અને સૌદર્ય જાઇને, કાટાન કાટી રહી ગયેલા જીવા, ચકિત જ થઈ ગયા, વિમાન તો 'આ જય, પેલું જાય' એમ કરતાં કરતાં ઘણે દૂર ચાલ્યું જવાથી દેખાતું અંધ થઈ ગયું. નીચે રહેલા તે સર્વ અસંસ્કારી જીવા, તદ્દન નિરાશ, ઉત્સાહ વગરના અને હૈયાકુટા સરખા થઇ પૃથ્વીપર પડ્યા; તથા પાતાના અશ્રદ્ધાળુપણાંને માટે ઉપરા-ઉપરી નિઃધાસ નાંખી, અહુ અહુ પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યા. યજ્ઞવાટ, યજ્ઞમંડપ અને તે આખું ઉપવન ઉજ્જડ ખંખ સરખું થઈ રહ્યું; અને દશે દિશાએ સ્ની સટ થઈ રહી.

એ અદ્ભુત વિમાન પછી ક્યાં ગયું? તે માયિક જીવની આ દૃષ્ટિએ દેખાશે નહિ! કારણ કે તે દિવ્ય છે. આપણી દૃષ્ટિ સ્થૂલ અને લૌકિક એટલે પ્રાપંચિક છે. એ વિમાન જેયા પૂર્વે જીવે પ્રપંચ રહિત અર્થાત્ માયાથી મુક્ત થવું જોઇએ. પ્રપંચ રહિત જીવની દૃષ્ટિ ધીમે ધીમે વિવેકી થાય છે. દૃષ્ટિને વિવેકી કરવા માટે શાસ્ત્રઓ અંજનની જરૂર છે, અને તે પછી તે આ અલૌકિક માર્ગે જતાં વિમાનને જોઇ શકવા સમર્થ ખને છે. એ વિમાન જેવા માટે આ અસાર સંસાર અને તેના વ્યવહાર પરિણામે મિચ્યા છે, એમ જાણવું જોઇએ. તેમાથી પ્રીતિ ખસેડી, સત્ય વસ્તુપર પ્રીતિ થવી જોઇએ. તે પ્રીતિ થવા માટે સસારની નવનવી ઉદ્ભવ પામતી તૃષ્ણાઓના ત્યાંગ

કરવા જોઇએ. તૃષ્ણા તૃટી, માહ મટચા કે વિષયા વેગળા થાય છે, અને શાસ્ત્રસ્પી શલાકાથી વિવેકદર્ષિમાં નવું તેજ પ્રવેશતાં તે ખળવાન ખને છે; अने त्यारे क ते हिन्य यान, हृष्टिगायर थाय छे. संस्थारी छवा ! अधि-કારી જેના જોય છે કે, તે અંદ્રભુત યાન આ રહ્યું! અહા ! તે પેલ્લું અવ-કાશમાં વહુન કરતું દેખાય છે! અહા! તે પરમ દુર્ગમ ઐવા અચ્યુ-તપથ ભણી ચાલ્યું જાય છે! જિજ્ઞાસુ! છવને હવે આ વેળાએ ખરેખરી એકાગ્રતાનું કામ છે. આ જિજ્ઞાસુ ! તું પવિત્ર મન કરીને હું કહું, તેપર પૂર્ણ લક્ષ આપ. ગુરુદેવના પ્રતાપથી, કંઇક પૂર્વ જન્મના સંસ્કારથી અને કંઇક આ જન્મના સદાચરણથી, ત્યાંની સંઘળી અલૌકિક ક્રિયા મને ્ર પ્રત્યક્ષ દેખાય છે; અને હું જેને દેખાડું તે પણ સુખેથી જોઇ શકે તેમ છે, છતાં પણ મેલથી છવાયલા દર્પણની પેઠે માયાથી છવાયલી તારી જ્ઞાનદૃષ્ટિ, એ સૂક્ષ્મમાર્ગનું અવલોકન કરી શકતી ન હાય તો, તેનું (તે વિમાનસંબંધી) ઇત્યંભૂત વૃત્ત, જે હરિ-ગુરુ-કૃપાથી મને હસ્તામલકવત્ છે, તેને વિષે તું સ્થિર મન કરીને મારી પાસેથી શ્રવણ . કર. માચિક જીવે, બીજી સઘળી કડાક્ષ્ટ મૂકી, એ શ્રવણરૂપ સાધન જ કરલું ઇષ્ટ છે. શ્રવણ કરતાં કરતાં માયિક જીવનાં અનેક માટાં તીક્ષ્ણ પાપ સમૂળાં વિનાશ પામશે; અને હુદય નિર્મળ થઈ, તેમાં અચ્યુત-પુરવાસી અચ્યુત પરમાત્માની પ્રેમલક્તિ પ્રકાશશે, એટલે તે જવ આ વિમાનમાં બિરાજવાના અધિકારી અની, અચ્યુતપુરમાં પ્રવેશવાને શક્તિમાન્ અનશે.

વિમાનારાહણ

એ વિમાન કેવું અદ્ભુત અને ચમત્કારિક હતું અને તે મૂળ કચી વરતુનું બનેલું હતું, તે તેમાં બેઠેલામાંના કાઇને માલમ પડતું નહાતું. તે સ્વર્ગના નર્યા–સ્વચ્છ સુવર્ણ સરખું ઝઘઝઘાટ તેજ મારતું હતું. વળી તે પારદર્શક હતું અહારથી પૃથ્વીપરના જેનારને તેની આકૃતિ એક સુશાભિત વિશાલ નૌકા સરખી લાગતી હતી, પણ અદરથી તા તે જાણે એક મહાવિશાલ મહાલય હતા. તેના મધ્યભાગમાં એક અમૂલ્ય મિણુ-જડિત સભામંડપ હતા. તે મધ્યે જે અતિ તેજસ્વી પ્રોઢ સિંહાસન હતું, તે પર પાતાનાં પિતરા સહિત ગુરુ વામદેવજી વિરાજ્યા હતા. તેની સન્મુખ રાજાનું અને તેની આસપાસ-ગુરુ સન્મુખ-અર્ધ વર્તુલાકૃતિએ બીજા સર્વ અધિકારી ગ્રાનેચ્છ જીવાનાં સુખરૂપ આસન નિર્માણ થયેલાં હતાં. મંડપની ભૂમિ સવોત્તમ સ્ફ્રિટિકની હતી, સ્તંભા વિદુમના હતા અને છત

વૈડૂર્યમાં જુની રચેલી હતી. સભામંડપની ચામેર જૂદાં જૂદાં અસંખ્ય ભવના નિમેલાં હતાં, જેની શાભાના પાર જ નહાતા. તેમાં ભાવભાતની સુંવાળી ખેઠકા, આસના અને સુંવાળી શચ્ચાઓ ખિછાવેલી હતી. તેમાં રહિનારાઓને અમીના એાડકારા આવતા હતા, તેથી એ વિમાનમાં બેસ-નારને આહાર, નિદ્રા, તૃષા, આશા, મમતા, માયા, કામનાદિ આ લાકના વ્યવહારની ઇચ્છા જ થતી નહાતી. એ ભવનમાં જનારે તેમાં પગ દીધા, કે તુરન જ તેમાં ગાેઠવેલાં વિચિત્ર વાદ્યો, સમય સમયને અનુસરતા રાગામાં પરપ્રદ્યની અપૂર્વ લીલાના મધુર સ્વરે, કર્ણપ્રિય આલાપા કરવા માંડતાં હતાં. દિવસ હિંવા રાત્રિના ભાગમાં ગુરુદેવ વિરાજે ત્યાંસૂધી તા સર્વે જેના સભામાં જ એસતા હતા; પણ ત્યાંથી આગ્રા થાય, કે તુરત પેલાં ઇચ્છિત ભવનામાં જઇને, દેવેદ્ર કરતાં પણ અધિક સુખાનુભવ લેતા, હરિરસસાગરમાં ડૂખી જતા હતા. પ્રાતઃકાળે, મધ્યાલે અને સાયંકાળે જયારે સંધ્યાવંદનાદિક માનસિક કર્મોના સમય થતા ત્યારે ત્યારે તે કર્મો કરવાને ઇચ્છનારા સંસ્કારી શ્રદ્ધાળુંએા, સ્નાનાદિક માટે તીર્થની અપેક્ષાથી (તે ભવનામાંથી) અહાર નિકળતા; અને તે વિમાનની ઉત્તર દિશામાં વહેતી પવિત્ર ગંગાના પ્રવાહ તેઓને માટે તૈયાર હતા, ત્યાં જતા; અને ગંગાના સુદર રતનખચિત ઘાટ ઉપર ખેસીને આનંદે નિત્ય કર્મી કરતા હતા. ત્યાં પરમાત્મજ્ઞાનના આનંદ, હરિરસના સ્વાદ, અદ્ભૈતનાં દર્શન, અદ્ભૈતનું ગાન અને અદ્ભૈતભાવ સર્વત્ર વ્યાપી રહ્યો હતા. આવું સર્વ સુખાના મંદિરહ્નપ છતાં તે અદ્ભુત યાન વળી ઇચ્છાનુગામી હતું. અર્થાત્ તેમાં ખેસનારાચ્યાની જ્યાં અને જે માર્ગે થઇને જવાની ઇચ્છા થાય, ત્યાં અને તે માર્ગ થઇને તે ચાલ્યું જાય તેવું હતું. જરૂર પહે તા જેવડું જોઇએ તેવડું માટું ને જોઇએ તેટલું નાનું પણ તે થઈ જતું હતું, ઇચ્છામાં આવે તે પ્રમાણે દૃશ્ય કિંવા અદશ્ય પણ થઇ જતું હતું, જેથી પૃથ્વી પરના જનાને તે દેખાતું નહાતું. એવા વિચિત્ર અને સુખસદનરુપ તે દિવ્ય યાનમાં બેસીને, ગુરુ વામદેવની કૃપાથી સનાથ ખનેલા તે સર્વ સંસ્કારી જીવા ગગન માર્ગે ચાલ્યા. વિમાન ચાલતી વેળાએ તેમાંની બેઠકાે જુદા જ પ્રકારે ગાેઠવાયલી સૌના જેવામાં આવતી હતી, કે જેથી તેમની સામે, ઉચે અથવા નીચે-આકાશપર કે ભૂમિપર ખનતા ખનાવ એક સાથે તેઓ પૂરેપૂરા સુખેથી અવલાકત કરી શકતા હતા. વિમાન ચાલ્યું ત્યારથી માર્ગમાં જે જે આનંદદાયક અને વિચિત્ર દેખાવા દૃષ્ટિએ પહતા, તે તે જોઈ હર્ષ પામતા સર્વ વિમાનવાસીઓ વારંવાર "જય

જય ગુરુદેવ! જય જય ગુરુદેવ!" એવા મંગલધ્વિન કરતા હતા. તે વિમાનમાં બેઠેલા જીવાને નિત્ય નિત્ય નવા નવા બાધ કરવામાં આવતા ને તેમ થતાં, સર્વ વિમાનવાસીએ મુક્તાવસ્થાને પ્રાપ્ત થયા જેવી સ્થિતિમાં આવ્યા. આવા આનંદસુખના અનુભવ કરાવતું એ વિમાન ક્રેરતું ક્રેરતું કેટલેક કાળે એક અતિ વિચિત્ર અને વિસ્તીર્ણ નગર ઉપર આવી અંતરિક્ષમાં સ્થિર થયું.

#### क्रभन्नभर

વિમાન ઉલું રહેતાં જ ખટુક વામદેવછ સર્વ સંસ્કારી જવાને સંખા-धीने भाल्या; "ढवे तमे साँ सलक थाया; श्रित्तवृत्तिने स्थिर हरा; અને આ તમારી દૃષ્ટિ સામે શા શા અદ્દુલુત ચમત્કારા દેખાય છે, તેપર પૂર્ણુ લક્ષ આપી, તેનું રહસ્ય વિચારા, અહીંથી જ પરમ દુલેલ એવા એચ્યુત માર્ગ આરંભાય છે. આ જુએા, આપણે હમણાં કયાં આવેલા છીએ ?" એ સાંભળતાં સભાને વિષે ગુરુદેવની સન્મુખ બેઠેલા રાજા વરેપ્સુ તુરત ઉભાે થયા, અને પૃથ્વી લાણી જોઈ સાનંદાશ્વર્ય સહિત ખાલ્યા; "અહા ! ગુરુદેવ! આ તા કાઈ અતિરાય માટું વિલક્ષણ નગર દેખાય છે. આપણું વિમાન ખરાખર તેના ઉપર જ, તેને સુખેથી સૌ જીવા પૂરેપૂરુ અવલાકન કરી શકે તેવી રીતે, ઉલું છે. અહા! કૃપા-નાય! આપણે આ નગરથી આટલા બધા ઉચા છેક અંતરિક્ષમાં છીએ, છતાં આપના અનુગ્રહથી, અમાને આ દિવ્યદેહની સાથે મળેલી દિવ્ય-દૃષ્ટિવરે, દૂર સુધી બેઈ શકીએ છીએ; તાપણ જેના દરવાળ દેખાતા નથી, એવું અપાર વિસ્તારવાળું આ કાઈ અદ્દલુત નગર છે. એ કિયું હશે ? એમાંની એકેક શેરી કે પાળ અમને મોટા ખંડ કે શહેર જેવડી લાગે છે. તેમાંના ખાગ અને ખગીચા અમને સેંકડા ને હજારા ચાજ-નના માટાં અરણ્યા સરખાં ભાસે છે. એ સિવાય તેમાંનું જે જે જોઇએ છીએ, તે તે સઘળું અપાર નેવામાં આવે છે. આવું અદ્ભુત અને પૂર્વે માર્કેંડેય ઋષિને શ્રીબાલમુકુંદ લગવાનના ઉદરમાં દેખાયલી વિરાદ્ માચા સરખું આ નગર કિયું હશે."

વામદેવજીએ ઠહીં; "રાજા, ખરેખર લગવાનની વિરાદ્ માયા સરખું આ અતિ વિસ્તૃત નગર, વિચિત્રતા, અદ્દલતા અને ચમત્કૃતિઓથી ભરેલું છે. તેને મહાત્મા પુરુષા 'જગજ્ઞગર' ને નામે આળખાવે છે. એના દરવાજા કચાંથી દેખાય શ્રેએના વિસ્તારના અંત કાઇ વિરલ મહા-પુરુષના જ જોવામાં આવી શકે છે. એમાં સર્વ વસ્તુ છે, એમાં સર્વ જાતિનાં પ્રાણી છે, સર્વ વિદ્યાના લંડાર છે, સર્વ પ્રકારની ભૂમિ છે, સર્વ સમય-કાળત્યવસ્થા છે, તે સર્વ રસ છે; સંક્ષિપ્તમાં આખા જગતની અંદરના સઘળા જ દૃશ્યાદૃશ્ય પદાર્થો, ચિત્રપટમાં સમાયલા મહાન ચિત્રની પેઠે એની અંદર પરિપૂર્ણપણે વ્યાપેલા છે, એટલા માટે જે એનું નામ જગલગર પડેલું છે. આખા જગતમાં જે જે છે, તે તે સઘળુ એ નગરમાં વસ્યું છે. એ આખા જગતનું પ્રતિનિધિ છે, અથવા જગત્ પાતે જ છે, એમ કહીએ તાપણ અસત્ય નથી. એને ચાંહે તા જગત્ કહા, અથવા જગલગર એટલે જગદૂપ નગર કહા. પરખ્રદ્યાની સમગ્ર અદ્ ભુત લીલાએ જે જગદૂપે પરિણામ પામેલી છે તે જ એ છે. હવે તમે સર્વે, અહીં રહી સુખેથી અનેક ઈશ્વરી લીલાના ચમત્કારા એક્કે ચિત્તે જૂએા." એ સાંભળી મહારાજા વરેપ્સુ બાલ્યા; ''પણ કૃપાનાથ! હવે તા સંધ્યા-કાળ થવા આવ્યા છે, માટે પ્રથમ સંધ્યાવંદન કરી લઇએ, પછી રાંત્રિના તા વિશ્રામ જ લેવાના છે, નહિ વારુ ? રાત્રિએ ત્યાં શું જોઈ શકાવાનું હતું ?" વામદેવજીએ કહ્યું; "હા, સમય થયેા છે, માટે સંધ્યાવંદન કરી લેવું, એ તા ચાગ્ય જ છે; પણુ રાજા, તું કહે છે તેમ રાત્રિ મિચ્યા નથી. દિવસે પણુ ન દેખાય તેવા અદ્દભુત ચમત્કારા રાત્રિના જાવામાં આવે છે! આ વિરાટરૂપ નગરમાં વસતા જવાના-પૃથ્વીના મનુષ્યાના મનથી રાત્રિ એ રાત્રિ જ છે, એટલે વિશ્રામ લેવાના સમય છે; પણ એવી અનેક રાત્રિએ। તથા અનેક દિવસા મળીને જેની એક ઘડી કે ક્ષણ પણ થતી નથી, તેવા મહાત્માંઓ તથા દેવતાંઓ, એવી રાત્રિને રાત્રિ જાણીને પાતાનું કાર્ય પડતું મૂકતા નથી; માટે સંધ્યાવંદન, ભગવદ્ધ્યાના-દિક પાતાપાતાનું ઉપાસ્ય કર્મ કરી લઇને સર્વે જના પાછા તત્પર થાચ્યા. તમને આ વિમાનમાં વસતાં સુધી નિદ્રા દેવી ખાધ કરી શકશે નહિ, તેમ આહાર વિહારની ઇચ્છા પણ થશે નહિ. જેને પરિશ્રમ કરવા પહે છે, તેને વિશ્રામ લેવાની આવશ્યકતા ખરી, પણ જેને શ્રમ નહિ, તેને વિશ્રામ પણ દ્વાય નહિ." ગુરુદેવનાં મુખનાં એવાં વચન સાંલળી, રાજા સહિત પુણ્યજના એક પછી એક ગુરુચરણમાં વંદન કરતા કરતા સંધ્યાપાસના માટે ચાલ્યા ગયા.

### અચ્યુતપથપીઠ-કાળક્રીડા

સધ્યાપાસના પૂર્ણ થઈ, સંધ્યાકાળ મટીને કાળી રાત્રિ વ્યાપી ગઈ! સર્વત્ર અંધકાર છવાઇ રહ્યો! ગગનમાં એક પછી એક તારાઓ, નક્ષત્રા અને શહા ઉદ્દય પામવા લાગ્યા. અંતરિક્ષમાં વિચરતાં દેવાદિકનાં વિમાના પાતપાતાના લાકને વિષે ચાલ્યાં ગયાં. અંધકારને પ્રિય ગણ-નારા રાક્ષસા, પિશાચા અને નિશાચર પ્રાણીઓ સુખેથી વિચરવા લાગ્યાં. પૃથ્વીપર એટલે જગનગરને વિષે પણ એ જ પ્રમાણે રાત્રિતું રાજ્ય ચાલુ થયું. અંધકારને લીધે અને દિવસના પરિશ્રમને લીધે મનુષ્ય, પશુ, પક્ષી, કીટાદિક સર્વ પ્રાણીઓ એક પછી એક વિશ્રાંતિરુપ નિદ્રા-દેવીને વશ થઇ ગયાં. દીપકાદિ સાધનાવેડ અંધકારને હઠાવીને પણ વ્યવ-હારાદિકમાં પ્રયત્ન કરનારા પ્રપંચકુશળ જનાને ધીમે ધીમે હવે નિદ્રા-દેવીએ પાતાની સત્તામાં લઇ લીધા. એવી રીતે અંધકાર અને નિદ્રા અંનેના લેગા અમલથી જયાં જોઇએ ત્યાં માહનું રાજય વ્યાપી રહ્યું.

વિમાનની લીલા નૃતન પ્રકારની હતી. ત્યાં ગુરુ વામદેવજીની સન્મુખ મહારાજા વરેપ્સુ આદિ સર્વ મુમુક્ષુ છવા સંધ્યાદિ કર્મથી નિવૃત્ત થઇને, પાતપાતાનાં દિવ્ય ગાસનાપર, ગુરુ મુખમાંથી ઝરતી અમૃત-વાણીનું પાન કરવાને તત્પર થઈ બેઠેલા હતા. ત્યાં નિદ્રા તંદ્રાનું નામ નોંહોતું. ગુરુ વામદેવજીનાં વૃદ્ધ માતાપિતા પણ એ ઇશ્વરતુલ્ય મહાતમા પુત્રના આવા અદ્ભુત કાર્યથી સાનંદાશ્વર્યમાં મગ્ન થતાં, કૃતકૃત્યપણે ભગવદ્ભજન કરતાં હતાં. સંધ્યાવંદનાદિકથી નિવૃત્ત થયાં ત્યારે સર્વ મુમુક્ષ જના પાતપાતાના ગૃહને વિષે યથે અમૃતપાન કરીને સભામંડ-પમાં એઠત્ર થયા. રાત્રિના આરંભે હરિકીર્ત્તન આરંભ્યું. મધ્યસિંહાસને વિરાજેલા ગુરુદેવની ઉત્તમ પ્રકારે સ્તુતિવંદના કરીને, પછી તે દિગ્યર પ પામેલા સર્વ જીવા, પાતાની અતિ મધુર દિવ્ય વાણીથી એક સાથે ઉત્તમ સ્વર અને તાલમાં, શ્રીહરિના ગુણ ગાવા લાગ્યા. એ વેળા તેઓના ગાનની સાથે સલામંડપમાં ગાેઠવેલાં મધુર વાદ્યો પાતાની જ મેળ, તેવા જ સુંદર રાગમાં વાગવા લાગ્યાં, કે જેથી તેઓના કીર્તન-રંગમાં કાેટી ગણા વધારા થઈ ગયાે. દિવ્ય વાજિત્રાનું સ્વાભાવિકપણ તાલ સ્વરમાં વાગલું, દિવ્યદેહધારી મુમુક્ષ જવાનું પૃર્ણ પ્રેમથી ગાલું, ને પરમ યુષ્યરૂપ એવા શ્રીહરિનાં નામા તથા ગુણાથી અલંકૃત થયેલી તેઓની વાણી, એટલી વસ્તુ એક્ત્ર થાય ત્યાં આનંદનું તો પૃછલું જ શું? એ કીર્તનાનંદ એટલા ઉછળવા લાગ્યા કે, અમે કાેેેે શું છીએ, કયાં આવ્યાં છીએ તે કેવી સ્થિતિમાં છીએ, એનું લાન પણ તે જીવા બૂલી ગયા. જય જય પરમ દેવના ધ્વનિ સાથે કીર્તન સમાપ્ત થયું; સર્વ જીવા ગુરુચરણમાં વંદન કરીને આસને બેસી ગયા. તત્ક્ષણે તે સલા-મંડપ ખદલાઇને સઘળાં આસના જગજાગરનું અવલાેકન થઈ શકે, તેવા

વ્યાકારમાં ગાેઠવાઈ ગયાં. સૌ જીવાે હવે માેટી જિજ્ઞાસાથી જગજ્ઞગર વિષે શા શા ચમત્કારા થાય છે, તે જેવાને સારુ તત્પર થઈ બેઠા.

પછી ગુરુ વામદેવજી પાતાના માતાપિતાને વંદન કરી, વરેપ્સુ માદિન સંગાધીને બાલ્યા; "હવે સૌ તત્પર છા? જૂઓ, નીચે શી લીલા વર્તી રહી છે!" વરેપ્સ હભા થઈ હાથ જેડી બાલ્યા; "કૃપાનાથ! નીચે તો સઘળું અધકારમય છે, સર્વત્ર તદ્દન શાંતિ છે." ગુરુજી બાલ્યા; "ના, તેમ નથી, સહમદૃષ્ટિએ અવલાકન કરી જો, તેમાં અનેક પ્રકારના વ્યવહારા અસ્પલિતપણે થયા કરે છે. તે જેવાને શું તારી દિવ્યદૃષ્ટિ કામે લાગતી નથી ? જેઓ જગતના સર્વ પ્રાણીઓના દિવસને પાતાની રાત્રિ સમાન ગણે છે તેવા એકાંતિક યાેગીઓ અને મહાત્માઓના હવે દિવસ ચાલુ થયા છે. તેઓ હવે નિરાંતે અને એકાથચિત્તે, વૃત્તિઓને દિવસ ચાલુ થયા છે. તેઓ હવે નિરાંતે અને એકાચચિત્તે, વૃત્તિઓને નિયમમાં લાવી, પાતાનું આત્મસાધનરુપ કાર્ય સાધવાને તત્પર થઈ ગયેલા છે. તેઓની ફિયાઓ પરમ શાંવ અને ફાઇને પણ કશી પીડાન કરે તેવી હાવાથી જ તમારા સમજવામાં કે જાણવામાં આવી નથી. ખીજાં તિર્થક્ષ્માનિનાં તમાગુણી પ્રાણીઓને પણ જૂઓ. તેઓ અંધારામાંએ પાતપાતાનાં લક્ષ્ય શાધવાના પ્રયત્ના કરી રહ્યાં છે. વળી મનુષ્યવર્ગનમાંનાં પણ વિષયલંપટ પ્રાણીઓને જૂઓ: તેઓ વિષય લાગવવા, એ જ પરમસાધન, માટામાં માટું સુખ અને કૃતાર્થપણું સમજે છે. તેથી તેઓ સ્ત્રી પુરુષરુપ જોડાં અનીને એકાંત વિલાસમાં મગ્ન થયેલાં છે. કેટલાક મહારાગથી પીડાતા જીવા, કે જેઓને દેહની દારુણ પીડાને લીધે ક્ષણવાર પણ કળ પડતી નથી, તેઓને પણ જૂઓ; તેઓ પાતાને માથે હાથ દઇને કરેલાં કર્મોના પશ્ચાત્તાપ કરે છે; અને હૃદય પીગળી જાય તેવી ચીસા પાઠી રહ્યાં છે." આ સાંભળી સર્વ પુણ્યજના જેઓ એ સઘળા પ્રકાર દિવ્યદ્ધવે જે એઇ રહ્યા હતા તેઓ બાલ્યા; "હા, ગુરુમહારાજ! આપે ખતાવ્યા તે ઉપરાંત ખીજ પણ ઘણાક વ્યવહારા પ્રવર્તતા દેખાય છે; રે! તે સઘળા દુ:ખરુપ જ છે. તે સઘળાને પરિ-ણામે સત્ત્વલાકમાંથી પતન જ થાય છે. રે! કાળના કાળ વહી જશે, અનેક ણામે સત્ત્વલાકમાંથી પતન જ થાય છે. રે! કાળના કાળ વહી જશે, અનેક જન્માનું આવર્જન વિસર્જન થશે તાે પણ માક્ષના માર્ગ કીચાે છે, તે એ છવા જાણી શકવાના નથી. આ જગંભગરમાં કેટલાક નિશાચરા પાતાનાં કુટુંખીઓનું પાષણ કરવા માટે દ્રવ્યની લાલસાથી, માટા દુર્ગમ સ્થળામાં ચારી કરવા પ્રવૃત્ત થયેલા છે, પણ તેઓને કાંણે કાણ પકન હાઈ જવાના લય રહે છે. આ પેલું જૂવા! માટું ચતુરંગ સૈન્ય, પેલા

દૂર રહેલા ખીજા ખળવાન્ સૈન્યને, તેની સામે લડી શકાય તેટલું અળ પોતામાં ન હાવાથી તેને છેતરીને અસાવધપસુામાં દખાવી દેવા સારુ જાય છે; પણ તેમાંના સર્વ યાેધાઓને એ પ્રસંગે પાતાના પ્રાણુ ખગ્રશે કે નહિ, તેની માટી શંકા છે. આ જૂઓ! પૈલાં ફૂર મનુષ્યા પાતાપરનાં અને પાતાના પૂર્વજાપરનાં વૈરના ખદલા વાળવા સારુ વૈરીઓના વિનાશ કરવાના મયત્વ કરી રહ્યાં છે. એ જ પ્રમાણે બીજાં મનુષ્યા પણ પાતા-પર ઝઝૂમી રહેલાં વૈરીચાનાં દળવાદળ તૂટી પડવાની માટી ચિંતામાં છે. કેટલાકાને ધનની ચિંતાથી નિદ્રા આવતી નથી, કેટલાકાને રહેવાને કે આશ્રયને માટે સ્થાન જ નથી, કેટલાકાે અજ્ઞની જ ચિંતા કરી રહ્યા છે; ક્રાઈ સંતાનને માટે દુઃખી છે, તાે ક્રાઈ સ્ત્રીની આશામાં ને આશામાં સુખે નિદ્રા લઈ શકતા નથી. આશા, તૃષ્ણા, કામ, ક્રાેધ, લાેલ, અહં-કાર, માેહ તથા મદમાં લીન એવા જવા, અનેક પ્રકારે દુઃખી છે. જ્યાં નેઇએ ત્યાં કેવળ દુ: ખમય જ વ્યવહાર ત્રાલી રહ્યો છે. દિવસે અવિ વિચિત્ર શાલાયમાન લાગતું આ જગજાગર, અત્યારે કેવળ દુઃખતું જ સ્થાન ખની રહેલું છે. માત્ર આપે સોથી પહેલે દેખાડેલા જિતેન્દ્રિય પ્રક્ષનિષ્ઠ મહાત્માચાગી જેના જ કેવળ નિર્ભય લાગે છે. તેમની ક્રિયાએા કેવળ અનપાચિતી છે, તેવું જ તેમનું પરિણામ પણ અખંડ સુખરુપ છે. એ જ પ્રમાણે દિવસના શ્રમથી થાકેલા અને કાઈ જાતનું દુઃખ કે ચિંતા માથે નહિ હાવાથી સુખે નિદ્રાવશ થયેલા, આ ખીજા સર્વ પ્રાણીએ પણ સુખી છે, નહિં ગુરુ મહારાજ!" એ સાંભળી વામ-દેવજ બાલ્યા; "એ તા કેમ કહેવાય? પ્રત્યક્ષ જણાય છે કે, તેઓને માથે તાે એક ઘણું માટું અનિવાર્થ સંકટ ઝઝૂમી રહ્યું છે. અરે! તેઓ પ્રત્યક્ષ સંકટના મુખમાં જ પહેલા છે. ખળતો ઘરની અંદર ઉદ્યમાં પહેલાં મનુષ્યાે કેવળ સુષુપ્તિ† અવસ્થામાં હાય, કે જેથી તે વેળા તેઓના દેહ-મનની સઘળી વૃત્તિએ નહિ સરખી થઇ ગયેલી હાય છે, તેથી તેઓને સુખી ગણવા, એ કેવળ અવિદાનું જ ફળ છે. સુખી તા રહ્યા, પણ તેઓ એટલા ખધા દુ:ખી કહેવાય, કે ચાડીક વાર ને તેઓ એવી અસાવધ અવસ્થામાં રહે તા તેઓના સમૂક્ષા નાશ થયા વિના રહે નહિ. આ નગરનાં નિદ્રિત મનુષ્યા એવાં જ અજાણ્યા સંક-ટમાં છે. તેમ જ આ ખીજાંએા પણ કે જેઓ દેખીતાં હુ:ખા અને ચિંતાઓથી નિદ્રા લઈ શકતાં નથી, તેઓ પણ એ અજાણ્યા સંકટથી

<sup>\*</sup> है। धने पणु छानि नि करनारी.

<sup>†</sup> गाढ निद्रामां.

ખચેલાં નથી, માત્ર ખચવાની આશા તે પેલા મહાતમાં યાગીઓતે છે. એ આખા નગરને માટે આવનારું માટું સંકટ તેઓના જણવામાં છે; અને તે સારુ તેમાંથી છૂટવાના મહા પ્રયત્ન તેઓ સતત-અવિચિ શપો કર્યો જ કરે છે; સાવધતાથી-ઘણી ભૂલ ન થતાં, ક્ષણે ક્ષણ તે પ્રયત્ન ચાય જ રાખે છે."

શુરુદેવનાં એ વચન સાંભળી સર્વ યુણ્યજના અતિ આશ્ચર્ય પામ્યા; અને પૂછવા લોણા કે, "કૃપાનાથ! એવું તે કીયું અનિવાર્ય સંકટ આ નગરને માથે ઝર્જુમ રહ્યું છે ?" આ પ્રશ્નને અંતે જ તે નગરની દક્ષિણ વધી ગયા, કે તેવઉ એ આખી દિશા, ભૂમિથી તે અરા એટલા ખધા થઈ ગઈ. થાડીવારમાં તે પ્રકાશની અંદર કંઇક આકૃ(કાશપર્યત વ્યાપ્ત લાગ્યું. તે આકૃતિ પુરુષ જેવી હતી. તે ક્ષણે ક્ષણે વધ્સરખું દેખાવા निवनिवामां तेषु ते आणा प्रक्षशने व्यापी क्षीधाः, वा क्षाणीः, अने વિસ્તારમાં એ તેજ ફેલાયું હતું. તેવડું જ માટું તે યુરુષા કૃર્શિત જેટલા ખની ગયું, એ ક્ષણે તેના સામું જોવું પણ મહાભયંકર હતું. શરીર हिस् हिशाने व्यापी रहेदी। की प्रकंड पुरुष रंगे तहन श्याम आभी કાજળના જાણે માટા પર્વત હાય તેવા લાગતા હતા. તેની કૃષ્ણાવાથી ભયકર કાયાના અવયવા ઘણા જ વિલક્ષણ હતા. તેના છે પગલ્વણી અને લાંખા હતા. પ્રત્યેક પગને ત્રણ ત્રણ વજા જેવાં કહિન અને અ<sup>MSI</sup> દાર આંગળાંએા હતાં. તેની પ્રત્યેક કાંધમાંથી ત્રીસ ત્રીસ લાંખા હો<sup>ી</sup> હાળાંની પેઠે ફૂટેલા હતા. પ્રત્યેક હાથને પણ ચાર ચાર આંગળાં<sup>રી</sup> હતાં. નેત્રા પણ મહુ જ વિકરાળ હતાં, તે વારંવાર આંખાની નિમેષ માર્યા કરતા હતા. તેના મુખના આકાર ખહુ ભયકર હતા. અને એ ભયંકર મુખથી ભાજન કરવા માટે આમ તેમ જતા આવતા હતા. તેના મુખમાંની વિકરાળ અગ્નિ જેવી જીલ પલકારા મારી રહી હતી. તેના મસ્તકના પ્રદેશ છેક અંતરિક્ષમાં પહોંચેલા હાવાથી વાદળ સાથે વાદળના જેવા દેખાતા હતા.

જેતજેતામાં તે લયંકર પુરુષ જાણે હેઠા એસવા જતા હાય તેમ નીચે વળ્યા, તે તેણે પાતાનું વિકરાળ મુખ પહાળું કરવા માંહ્યું. તેનું મુખ એટલું ખધું પહાળું ઘઈ ગયું, કે તેના હેઠલા હાઠ પૃથ્વીપર તે ઉપલા છેક અંતરિક્ષની પેલીમેર પહોંચી ગયા. એક્કે ફેરે આખા જગન્શગરને મુખમાં લેશે કે શું, એવા તે, તે સમયે દેખાતા હતા. અહુણાં તેના આખા શરીરને ઢેઠાણે અતિ વિસ્તાર પામેલું માત્ર તેનું મુખ જ દેખાતું હતું. એ વિકરાળ પુરુષે પાતાનું લીષણ કાર્ય આરંભ્યું. તેણે લોઘા જગસગરમાંથી લાંઘતાં તે જગતાં હજારા તે લાખ્ખા પ્રાણીઓને મુખમાં લઈ લઇને દહાવતી ભચડવા માંદ્યાં, તે ઉદરમાં ઉતારવા માંદ્યાં!

આવા લયંકર પ્રકાર જાઈ, પેલા વિમાનવાસી જીવા ઘણા લય-લીત થઈ ગયા, અને હાથ જોડી ગુરુદેવને ચરખુ પડી, વિનતિ કરવા લાગ્યા કે, "હ કૃપાનાથ! આ શું? અરે! આ કેવા ઘાતક પ્રસંગ? આ વિકરાળ પુરુષ તા સર્વના નાશ કરે છે. આખું જગજાગર તા શું, પણુ આ આખું આકાશ અને તેમાં અહર રહેલું આપણું આ વિમાન પણુ તેના મુખમાં જ છે!! અમને પણુ આ લીધા! આ ખાધા! એમ લય થાય છે. આપણું હવે ક્યાં જઇશું? હે દેવ! જીઓ, તેના મુખમાં ગયેલું કાઈ પણુ પાણી પદાર્થ ખચવા પામતું નથી. કાઈ કદાચ છટકીને નીકળી પઢે છે, તા તેને પાતાના તીલ્ણુ નખવાળા લાંખા હાથાવેઢ પકડીને પાછા તે પાતાના જ મુખમાં મૂકે છે. આવાં રત્ન સરખાં મનુષ્યા, પશુઓ, પક્ષીઓ, જળચર ને સ્થળચર ઇત્યાદિ સર્વ પ્રાણીઓ, એમાંથી કાઈને પણુ તે છાડતા નથી. ચર અને અચર સઘળી જ સ્ટિપ્ટ જાણે તેના લક્ષ હેય છે એમ લાગે છે. આવા મહા ત્રાસ જોઈ શકવાને અમારાં નેત્ર સમર્થ નથી."

આવી રીતના કાલાહલ મચી રહ્યો ત્યારે, ખહુ લય પામેલા તે પુષ્યજનાને પ્રેમ સહિત અડુક વામદેવજીએ કહ્યું; "હે પુષ્યજનાં! આપણે સર્વ તેના મુખમાં છીએ એ સત્ય છે. અને આપણને આ સૌની પેઠે નાશ થવાને વાર પણ લાગે નહિ, એ પણ સત્ય છે; પરંતુ તમારી

પાસે શ્રદ્ધા, લક્તિ અને આત્મન્નાન, એ ત્રણ પેલા પાર્ષક ઉભા છે; તમે ઇચ્છાનુગામી દિવ્ય વિમાનમાં ખેઠેલા છા, માટે તમારે તેવા કશા ભય ધરવાનું કારણ નથી. તમે નિર્ભય રહા ને દૃષ્ટિ આગળ શું થાય ભય ધરવાનું કારણ નથા. તમા નભય રહા ન દાષ્ટ આગળ દા પાય છે, તે જેયા કરા. પરંતુ એ પરથી તમે જાણા કે, આ કાળના સપા- ટામાં સર્વના, ગમે ત્યારે, જાયતમાં કે નિદ્રામાં, નાશ જ થાય છે; માત્ર જેઓ આત્મયોગી છે, તે જ તરી જાય છે. હવે જૂઓ, પેલા એક ધીટ મનુષ્ય તેના મુખમાંથી–તેની વજ સરખી તીક્ષ્ણ દાઢાના વચ-ગાળામાંથી છટકીને ખહાર નિકળી ઉભા છે; અને તેને અલી લેવાને આ ભક્ષકે હાથ પસાર્યો છે; પણ એ ચપળ પુરુષ અંતે કર જોડીને તેને વિનય વિવેકથી કંઇક કહે છે; તેથી ભક્ષક પણ તેને ન પકડતાં તેનું કહેવું સાંલળ છે; માટે તમે સૌ મૌન ધરી, એકચિત્તે તેનું કહેવું સાંલળા, કે તે શું કહે છે." પછી સૌ એકાગ્રચિત્તે કાન માંડીને બેઠા. એ ધીટ ગંભીર મનુષ્ય, પેલા એકાંત ક્રિયા કરનારા મહાત્માએામાંના એક હતા. તે વિશ્વગ્યાપી ભક્ષકને નમન કરી બાલ્યા; "અહા દેવ! હે સર્વને ભક્ષ કરનારા દેવ! આપ કાેેેે છા, તે મને કહાે. શું તમે જગતના સંહાર કરનારા અને ભૂતપત્તિ એવા લયંકર રુદ્રદેવ છા ? અથવા પાપીઓને દંડ આપનારા યમરાજ છા? કિંવા ભસ્મીભૂત કરનારા અગ્નિદેવ છા? હ ભયંકર દેવ! તમારા ભયથી હું મનુષ્યપ્રાણી, સ્વતઃ તમારે જ શરણે આવ્યો છું; માટે કૃપા કરી આપ કાેેે છા અને આવું ભીષણ તથા નાશકારક કર્મ કરવાને કેમ ઉદ્યુક્ત થયા છો, તે મને કહાે. શરણે આવેલાના મહા અજ્ઞાન ક્ર્ર પ્રાણી પણ નાશ કરતા નથી, તા આપે પણ મારા નાશ કરવા યાગ્ય નથી." એના ઉત્તરમાં વિશ્વગ્યાપી ભક્ષક, ગગનગર્જના સરખી ગંભીર વાણીથી બાલ્યા; 'હે સાધુ! હે પરમાર્થન પરાયણ યાગી! હું આ જગતના પ્રભુ છું અને મારુ નામ 'કાળ' છે, અને સર્વના અંત આણુવા, એ મારુ નિત્યનું કર્ત્વન્ય છે. આ આખું જગત્, જેમાં કાઈ પણ વસ્તુ શેષ રહેતી નથી, તે સઘળું મારું ભક્ષ્ય છે. ઇન્દ્ર ને પ્રદ્મા, યમ ને કુખેર, દેવ ને દાનવ તથા માનવ, ચર અને અચર, સ્થાવર ને જંગમ, સર્વના કાળ આવે હું સંહાર કરું છું. મારી કુધા અખંડિત અને ઘણી જ માટી છે. જે પ્રલયાંતે પણ શાંત

<sup>\*</sup> कालोऽिस्म लोकक्षयकृतप्रवृद्धो लोकान्समाहर्तुमिह प्रवृत्तः ॥ आणस्वरूप श्री-भगवान् भिष्याः- हु सर्व देशिना संदार धरनारे। धर्धा गयेदे। उत्र आण हुं; अने देशिना संदार धरवा भारे व्या देशिमां प्रवृत्त थये। हुं. (गीता.)

થાય તેવી નથી; માટે નિરંતર વગર વિસામે મારે મારા આહાર કર્યા જ કરવા પહે છે. મારુ કર્મ કદી પણ અટકતું નથી; તેમ તેથી મને કંટાળા કે થાક પણ લાગતા નથી. અત્યારે પણ હું મારા આહાર જ કરવાને વૃદ્ધિ પામેલા છું, ને તે માત્ર આજકાલને માટે નહિ, પણ નિરંતરને માટે જ તેવા છું. એક મેરથી મારા નવીન આહાર ઉત્પન્ન થાય છે, અને બીજમેરથી હું તેના સમય આવતાં ભક્ષ કરતા જ જાઉં છું, છતાં કાઈ મને જાણતું નથી, કાઈ મને જોતું નથી-જોવા સમર્થ પણ નથી. માત્ર કાેઈ તારા સરખા પરમાર્થપરાયણ પુરુષા જ મને કવચિત જાણે છે. જેઓ અવિદ્યાના ત્યાગ કરી સદિદ્યા પામ્યા છે, માયા રહિત થયા છે, મારા પ્રેમ સંપાદન કરવા મારી આગ્રાને અનુસરે છે, પરમાર્થને લીધે જેઓનું અંતઃકરણ શુદ્ધ છે, અને જેઓની દૃષ્ટિ દિવ્ય થયેલી છે, તેઓ જ મને જાણે છે અને જોઈ શકે છે."

એ સાંભળી પેલા ધીર વીર સાધુએ પ્રશ્ન કર્યું; 'હિ ભગવન્ કાળ-પુરુષ! હે જગદ્દભક્ષક! જે આ પ્રમાણે સર્વ ચરાચરના ભક્ષણરૂપે નાશ કરવા, એ જ તમારુ કર્તવ્ય હાય, તા તે માટું પાપકર્મ છે. હે દેવ! શું તેવા ઘાતક કર્મને આપ પ્રિય ગણા છા? અને શું તેના પ્રૌઢ પાતકથી આપ લેપાતા નથી ? આપ મારા પર ક્રાેધ ન કરતાં, મારા આ પ્રશ્નનું વાસ્તવિક ઉત્તર આપી, સમાધાન કરવા ચાગ્ય છાં." કાળપુરુપે કહ્યું; "ના; હું પાતકથી રંગ પણ લેપાતા નથી. મારા આ કર્તવ્યને હું પ્રિય કે અપ્રિય ગણતા નથી. પ્રિય અપ્રિય, પાપ પુણ્ય, શુલાશુલ ગણવા ગણાવાના મને અધિકાર નથી. એ તાં મારી સ્વાલાવિક જ ચર્યા છે. જેમ કરાળિયા પાતાના મુખમાંથી ઘણાક લાળના તંતુએ કાઢી, તેઓને અતેક આકારમાં ગાહવે છે, ને ક્ષણમાં પાછા તેઓને સમેટી લેઈ પાતાના મુખમાં ગળી જાય છે, પણ તે જેમ પાપથી લેપાતા નથી, તેવી જ મારી આ ક્રીડા છે." એ સાંભળી તે મહાત્માએ પૂછ્યું; "હે દેવ! એ કેવી રીતે? શું આપને આ ચરાચરની સાથે કરાળિયાની લાળના સરખા જ સંબંધ છે ?" કાળપુરુષે કહ્યું; "હા; આ સદ્યળું જગજ્ઞર મારાથી જ ઉત્પન્ન થયું છે, મારામાં જ સ્થિતિ કરી કહ્યું છે, ને મારામાં જ લય પામે છે. આખા જગદૂપે હું જ છું. હું એક જ છતાં અનેક રૂપે વ્યાપ્ત છું. અહિયાં જે હું લક્ષકરૂપે છું, તે જ હું અન્ય સ્થળે પાલકરૂપે છું, ને વળી ઉત્પાદક-રૂપે પણ હું જ છું. હું કર્તા ભાકતા સંહારકર્તા છું. હું વિશ્વવ્યાપી છું-વિશ્વ મારામાં છે ને વિશ્વમાં હું છું. છતાં ભૂત માત્ર મારામાં છે, પણ

હું તેમનામાં નથી. જેઓ મારી અન્ય કીડા જોય છે, તે મારી માયાનું અળ છે. જેઓ એ માયાને તરી ગયા છે, ને માયાના મસ્તકપર થઇને ચાલ્યા છે, તેઓ જ આ કીડા જાણી શકે અને તેઓ જ મને ગ્રાન- દિષ્ટિથી જોઈ શકે છે- વળી પૃથક્ પણાંથી જીએ તા હું કૃષિકાર\* છું, ને જગન્નગર મારી કૃષિ† છે. ખેડૂત ખેતીને વાવે છે, સિંચે છે, સાચવે છે, તે તે જ પાછા તેને લાલે છે ને તે જ તેનું લક્ષણ કરે છે."

યુનઃ તે મહાત્માએ વિનતિ કરી; "હે પ્રભુ! એ ગમે તેમ હા; આપની લીલાને આપ જાણા; એમાં મારી પામરની શી ગતિ? પણ હ મહારાજ! મને તાે માેટી ચિન્તા એ થાય છે કે, આ ચરાચર પ્રાણી-એાના સમૂહ, જે આપે પાતાના ભલ્યજ્ઞપ ગણેલા છે, તે શું એમ જે કચડાઈ મરવાને સરજેલાે છે ? શું એની ખીજ ગતિ જ નથી ? અને એ કચ્ચડઘાણુમાંથી કાઇને પણ ખચવાના આરાજ નથી? શું આપ દયાથી રહિત છા અથવા કાઈ દયાપાત્ર પ્રાણીને આપ પાતાના ભક્ષણમાંથી મુક્ત કરતા નથી ?" કાળપુરુષે ઉત્તર દીધું; "હે નિષ્પાપ! કાઇને કશી ચિતા કરવા જેવું મેં રાખ્યું જ નથી; તેમ કાઈ મને દ્રષણ દઈ શકે તેવું પણ નથી. ક્ષેમ અને લય, સુખ અને દુઃખ, પુષ્ટ્ય અને પાપ, કલ્યાણ અને અકલ્યાણ, ક્ષર અને અક્ષર-એ સર્વનું જ્ઞાન મેં જેનું તેના-પરજ રાખ્યું છે. તેમાં પણ વળી મનુષ્યાદિક, જે જ્ઞાનવાન પ્રાણી છે, તેઓને તા કેવળ સ્વતંત્રતાજ આપી છે, જેથી તેઓ પોતાની મેળે પાતાનાં કલ્યાણુ–સુખના માર્ગ શાધી લે. હું દયારહિત નથી. મેં તેઓને માટે ક્ષેમના માર્ગ પહેલેથી જ નિમીને ખુલ્લા મૂકેલા છે. મેં એવા न्यायशुक्त नियमा आंधेंद्रा छे है, केने संपूर्ण अनुसरनारा आण्यिन भाराथी पण्ड हशों अपाय हरी शहाय निर्धः पण्ड तेथाने सहायसूत थवं पहे, हारण है केथा भारा नियमने वशवर्ती यह मने सके छे, तेने हुं सक्तुं छुं; अर्थात केथा भारामां क दीन रहे छे, तेथा भारामां क दीन शह छे, पवित्र छे, पुरातन अने सनातन छे, तथा हशा अतिणंध वगरना भुदद्री छतां, अनिधिहारी अने જિજ્ઞાસારહિત પ્રાણીને તદ્દન પરાક્ષ છે. વળી એ સનાતન માર્ગ ઘણા કાળ થઈ જવાથી અગ્યવસ્થિત ન થઈ જાય, દિવા મનુષ્યાથી ભૂલાઈ ન જવાય, તે સારુ મે તેને તેવી જ અવિનાશી ગાયાઓમાં, ત્રણ

<sup>\*</sup> ખેડુત. <sup>\*</sup> † ખેતી.

સીમાઓ \* સહિત વર્ણેલા છે; અને તે પવિત્ર ગાયાઓને લાકાના ઉપ-કારાર્થે પ્રચલિત કરેલી છે. આટલા લાલ છતાં જે લાગ્યહીન પ્રમાદી પ્રાણી પાતાના ક્ષેમના ઉપાય ન કરે, તે પછી લય પામવાને મારા મુખમાં આવી પહે, તેમાં શું આશ્ચર્ય ? તેમાં દાષ કાના? એ ગાયાઓમાં દર્શાવેલા †મુક્તિમાર્ગના ઈત્યંભૂત વૃત્ત પણ લાંબે કાળે લાકામાં શિથિલ અને સામાન્ય થઈ જાય છે, તેથી સંકલ્પ વિકલ્પને વશ થયેલા છવાને તેમાં મહત્વ‡ લાગતું નથી, ત્યારે હું પાતે અંશતઃ મનુષ્ય કિવા દેવ-રુપે પ્રકટ થઇને તે પવિત્ર મુક્તિમાર્ગ પાછા સતેજ કરી આપું છું. આટલું છતાં વ્યર્થ આશાવાળા, વ્યર્થ કામનાવાળા, વ્યર્થ જ્ઞાનવાળા, જે મૂર્ખ લાકા રાક્ષસી ને આસુરી એવી માહક વાસનાના—માયાના આશ્રય કરે છે, તેઓ મારા ભક્ષ્ય થાય, તેમાં તેઓના જે દોષ જાણ."

એ સાંભળી તે ધીર મહાત્માએ વિનિત કરી; "દયાળુ! ત્યારે એ પિતૃત્ર મુક્તિમાર્ગ કીયા, કે જેને અનુસરવાથી આ અનિવાર્ય સંકટમાંથી મુક્ત થવાય? હે તેવ! એ માર્ગ થઇને અંતે કયાં પહોંચાય છે, કે જયાં જઈ રહેવાથી પ્રાણાને આપનું ભક્ષ્ય થઈ પડવાના ભય રહેતા નથી, તે મને કહા." કાળરૂપ પ્રભુએ કહ્યું; "હે ધીર! એ માર્ગ દ્વર નથી; પેલા સામે દેખાય છે તે જ એ માર્ગ. એ ઘણા ગહન અને દુર્ઘટ છે, તાપણ ધીર, ધીટ, દૃઢ શ્રદ્ધાવાળા, પ્રેમી, પવિત્ર અને માયારહિત મનનાં મનુષ્યને ગહન અને દુર્ઘટ નથી. એના ચઢાવ ઉચા હાવાથી એ જો કે ભયંકર દેખાય છે, તાપણ જિતેન્દ્રિય, આત્મશાધનમાં ઉદ્યુક્ત, એકાશ્ર-ચિત્તના ને પ્રમાદ રહિત અવિદ્યાથી મુક્ત ને વિદ્યાથી સંયુક્ત પુરુષને, એ માર્ગ પરમ સુખરુષ્ય થઇ પહે છે. એ માર્ગ કાઇને લય નથી! પણ એમાં બુલાવા ઘણા હાવાથી અસાવધ પંથી કદાચિત વચમાં જ રહી જઈ, પાછા ભવાટવીમાં ભટકયા કરે છે. એ માર્ગનું નામ 'અચ્યુતપથ' છે. તે પથને અંતે અક્ષર, અવિનાશી અચ્યુતપુરમાં પહોંચાય છે. ત્યાં કેવળ નિરામય, અખંડ સુખમય ને વિનાશરહિત એવા સચ્ચિદાનંદ ઘનશ્યામ સ્વરુષ્ય અચ્યુત પ્રભુ, એકરસ, એકાકર, અલેદરુષ, ચિન્માત્ર

<sup>\*</sup> હપનિષદ્, બ્રહ્મસૂત્ર અને ગીતા † મુક્તિમાર્ગ એટલે સસારથી ખચવાના છ્ટ-વાના-તરવાના માર્ગ ‡ ઘણી અલભ્ય અને મહત્વવાળા વસ્તુ પણ ઘણા સમય સુધી નિત્ય દૃષ્ટિ આગળ આવે છે, ત્યારે તે મનુષ્યને સાધારણ થઈ પડે છે, ને તેનાપર પ્રેમ-માહ રહેતા નથી, એમ થવાથી જો કે તે વસ્તુનુ મહત્વ તા કિંચિત્ પણ ઘટહું નથી, પણ જેમ નિત્ય સહજ મળી આવવાથી અમૂલ્ય ચદ્દનને પાતુ સાધારણ કાષ્ડની પેઠે લીલડી બાળી નાખે છે, તેના અનસ્યા થાય છે § અરાવડે-મારા અરાથી

પરખ્રદ્ધ, પરમાત્મા, શેષશાયી નારાયણુરુપે હું વસું છું, એ જ મારું મુખ્ય અને મૂળરૂપ છે. આ મારું કાળરુપ અને બીજાં સર્વ રૂપા ' ગૌણુ છે. તે થાડી ઘણી ઉપાધિવાળાં છે, એ અચ્યુત પરખ્રદ્ધાને શરણે જઈ વસનારને કાેઈપણુ પ્રકારના ભય રહેતા નથી."

એ સાંભળી મહાત્માએ પૂછ્યું; ''હે દેવેશ્વર! આપ એકજ છતાં તે એકરસ છતાં પરસ્પર વિરુદ્ધ સ્વભાવવાળાં અનેક રૂપે થયેલા છા, એ આપની ચમત્કૃતિ ભરેલી વિલક્ષણ વિશ્વલીલાને કાઈ જાણી શકે તેમ નથી. પણ હૈં પ્રભાે! આપના એ અચ્યુતપથમાં ભુલાવા ઘણા છે, તેમાં પંથી ભૂલા ન પઉ એલું સાધન કીયું છે, તે મને કહા." કાળપુ-રુષે કહ્યું; "એ ભૂલાવા અને લાલચાથી અચવાને "પથદર્શિકા" નામે પ એક ઉત્તમ સાધના છે; જે મારી પ્રગટ કરેલી અસંખ્ય ગાયાઓમાંથી ઉદ્ધુત† કરેલી છે. મારામય થનારા, મજનિર્મિત પંથે ચાલતા સાવધ પંચીઓ, સતત એને પાતાના હૃદયમાં રાખે છે, ને તેમાંની પવિત્ર ગાથાઓનું અહાકાળ પ્રેમથી ગાન કરતા, તેમાં દર્શાવેલે માર્ગ ચાલ્યા જાય છે. તેથી અધિકારી મુમુક્ષુ વિરલ જીવ, કાેઈ પણ બૂલાવામાં કે લાલચમાં કસાતા નથી. અધિકારી પાથિકાેની કલ્યાણદાતા, મુક્તિદાતા તે પથળાધિની,‡ 'મીતા'ના નામથી લાકામાં પ્રસિદ્ધ છે. હે વત્સ! એ પથંછાધિની પાતાના હુદયમાં છતાં પણ, માર્ગના અગમ્યપણાંને લીધે, કિંવા પ્રમાદને લીધે, પંથી ભૂલીને અડચણમાં આવી પહે, તાે તેને ત્યાંથી ઉદ્ધારીને પાછે৷ માર્ગે લગાડવાને પણ મેં પૂર્વથી જ ચાજના કરી રાખેલી છે. એ કાર્ય માટે કેટલાક લાેમિયા છે, જેએા તે માર્ગના પ્રત્યેક સ્થળને, પ્રત્યેક ઉતારાને અને સઘળી ખાંચખુંચને સારી પેઠે જાણે છે. તેઓ કેવળ મારી પવિત્ર આગ્રાને જ અનુસરનારા છે. એ સુખદાયી, પણ ગહન મુક્તિમાર્ગપર અને તેમાં પણ વિશેષ કરીને ગુંચવણવાળા મુકા-માપર તેઓ વારંવાર કરતા રહીને, કસાયલા કે અડચણમાં આવી પડેલા પંથીને, સુમાર્ગે વાળે છે. તેઓ સ્વભાવે અતિ પરાપકારી, દયાશીળ અને સજ્જનતાના સર્વે ગુણાથી ચુક્ત છે. તે ગુરુ-સદ્દગુરુ-સંત-મહાત્મા ઇત્યાદિ નામાથી લાકપ્રસિદ્ધ છે. હે સાધુ ! તું પણ તેવા જ મહાત્માંમાના સરખા શુલગુણાથી ચુકત છે, ને તેથી જ દયાપાત્ર થઇને મારા મુખ-માંથી સુરક્ષિતપણે ખરી શક્યો છે. તારે જે સદાને માટે નિર્ભય થવું હાય તા. ક્ષણિક સ્થિતિવાળા, નાશવંત અને મારા ભક્ષ્યરુપ આ જગે.

<sup>\*</sup> માર્ગ દેખાડનારી † તારવી કાઢેલી ‡ પથકર્શિકા તેજ.

પ્રગરમાં વસવાની લાલસા ત્યજી દઇને, શીઘ એ અલયપથે આરોહણ કરવું કલ્યાણકારી છે એમ જાણ. હું કાળના પણ કાળ છું, વિશ્વનું કારણ છું, સૃષ્ટિનું વારણ છું, તેને તું જાણે છે, તેથી હું તારાપર પ્રસન્ન છું. મને જે જાણે છે તેના હું સ્વામી નથી, પણ હું ને તે સમાન છીએ. હું મારી સન્મુખ કાઇને કુશળ જોઇ શકતા નથી, તેમ મારી આગળ કાઇ કુશળ રહી શકતું પણ નથી. હું કાળ છું ને સર્વના કાળ આણવા એ જ મારું સ્વાલાવિક કર્મ છે. મેં વને હેમણાં જ કહ્યું છે કે, મારી હુધા ઘણી ઉચ છે. તે જયારે કાઇ કાઇવાર વૃદ્ધિ પામે છે, ત્યારે હું એકોવારે જે દરયમાન અને અદૃશ્યમાન આખું વિશ્વ છે, તે સર્વને લક્ષણ કરી જાઉં છું, જેને મહાપ્રલય કહે છે. ત્યારે તા કશું જ ન અચવાથી ઘણા લાંખા સમય સૂધી સઘળે કેવળ હું જ વ્યાપી રહું છું. માત્ર જે શેષ રહે છે, તે હું જ છું. પ્રદ્યા, રુદ્ર, વિષ્ણુ, ઇન્દ્ર, ચન્દ્ર, સર્ય, તક્ષત્રા ને આ પૃથ્વી, એમાંનું કઇ ક્ષેમ રહેતું નથી. ઉચ ક્ષુધાને લીધે પાતાનાં જ પ્રસવેલાં આળકાને સર્પિણી લક્ષ કરવા મંડી જાય છે, તે વેળા તેને તેપર કશું વાત્સલ્ય રહેતું નથી, તે જ પ્રમત્ણે હું પણ જે સ્વલાવથી જ સર્વના લક્ષક છું, તે જે કે તારાપર પ્રસન્ન છું તા પણ, તારે હવે મારી સન્મુખ ઉલું રહેલું ક્ષેમદાયી નથી, માટે તું અહીંથી સત્ત્વર ચાલ્યા જ."

આ છેટ્લા રાખ્દા ખાલતાની સાથે તો તે કાળ પુરુષનું સ્વરુપ ઘણું જ વિકરાળ ખની ગયું. ખારતે ઠેકાણે તેના સેંકડા ને હું જારા હાથ થઈ ગયા તે ચામેરથી ઉપાડી ઉપાડીને પ્રાણીઓને મુખમાં મેલવા માંડ્યાં. મુખ પણ એકને ઠેકાણે અનેક થઈ ગયાં, ને સઘળાં કરાળ મુખમાંથી વૃદ્ધિ પામેલા, મહાધૂમની સાથે અગ્નિના ભભૂકા નિકળવા માંડ્યા, અને આકાશ ધૂમથી પ્રાઈ જવા માંડ્યું, અંધકાર વધવા લાગ્યો, કાળના મુખે-માંના કરાળ દાંત, લખકા કરી રહેલી જીભ સાથે નિમેષ માત્રમાં મુખ ઉઘડતાં ને ખીડાતાં, જાણે અંધારેલા મેઘમંડળમાં વારંવાર ઝખકતી તીક્ષ્ણ્ વિજળી હાય તેવા દેખાવા લાગ્યા. અસંખ્ય પ્રાણીઓ સળગેલા દાવાનળમાં અપલાઈ પડનારાં પતંગાદિક જંતુઓની પેઠે, તે કરાલ મુખામાં કચ્ચરઘાણ થવા લાગ્યાં. આવું મહા લયંકર કાળજ્ઞપ એઈ, તેમ જ તેણે ચલાવેલા અપાર ત્રાસદાયક ઘાર સહાર એઈ, તે મહાતમાં ધીર પુરુષ એકાએક આવરા અની જઈ, ગભગઇને ત્યાંથી નાઠો; પણ નાસતાં નાસતાં અડવડિયાં ખાઈ જઇને તે ભોયપર પડ્યો, ને સંગ્રારહિત થઈ ગયા!

પેલા વિમાનવાસીએ!, કે જેએ! અંતરિક્ષમાં હતા, તેઓનાં પણ, આવા દ્યારસંહાર જોઇને, ચચ્મર છૂટી જવા લાગ્યાં. તેઓ એકીવારે કાલાહલ કરી ઉઠ્યાં; "એા ગુરુ મહારાજ! હે કૃપાનાથ! રક્ષણ કરા! રક્ષણ કરા! હવે ક્યાં જઇશું? હવે કેમ જીવારા? આ કાળદેવ તા કાઇને નહિ છાંડે. અરે રે! જુઓ! તે ઘણા વૃદ્ધિ પામતા જાય છે, તે ચામેરથી લક્ષ કરવા માંડે છે. રે આ શા ચમતકાર! અહુણાં સુધી ત્તા એ કેવળ એક મુખથી જ લક્ષ કરતા હતા, પણ હવે તા એનાં મુખા અનેક દેખાય છે, અને અસંખ્ય હાથ, પગ, નાક, કાન ઇત્યાદિ પ્રત્યેક અવયવથી પણ તે પ્રાણીમાના સંહાર કરે છે! એનાં પ્રત્યેક અંગ પ્રાાથીઓને ગળી જાય છે. હવે કાઇને પણ અચવાની આશા નથી: અરે! આ તા કાણે કાણે અધકાર પણ વધતા જ જાય છે. હવે તા કાઈ કાઇને દેખતું પણ નથી. કૃપાળુ ગુરુદેવ! હવે તાે અમ પામરાની પ્રાર્થનાને લક્ષમા લઇ કાઈ નિર્ભય સ્થળે ચાલા; અમને ઉગારા. આપ જેવા સમર્થને શરહો છીએ, તેથી અમને કાળના ભય તા નથી જ, પણ અમારાં અંતઃકરણમાં હજ જીવભાવ રહેલાે દાવાથી, આ મહા ભયંકર કાળક્રીડા અમારાથી જોઈ શકાતી નથી."

આવી પ્રાર્થના સાંભળી મહાત્મા ગુરુ વામદેવજીએ તત્કાળ ત્યાંથી વિમાનને ચાલી નિકળવાની આજ્ઞા કરી; જેથી તે અપાર આકાશને વિષે ઘણે દ્વર ચાલ્યું ગયું.





## પ્રથમ બિન્દુ-પ્રથમ સાપાન

933 HUNUNUNUNUNUNUH EE6

∻∌ પથા રાેેેે હણ 🐇

જગતખન્ધના કલેશ

क्षीरं क्षीरे यथा क्षिप्तं तैर्छं तैर्छ जर्छ । संयुक्तमेकतां याति यथात्मन्यात्मविन्छनि ॥ शकर.

અર્થ-દૂધમા દુધ, તેલમા તેલ ને જળમા જળ મળવાથી જેમ એક્રસ થઈ નય જે, તેમ આત્મવેત્તા મુનિ આત્મામાં મળવાથી એક્રસ (કાર્યમા લીન) થઈ ન્યય છે.

**-333398666**-

પૃરાહિયું થયું. ધીરે ધીરે પૂર્વ દિશા ઝઘઝઘિત દીસવા લાગી. સૂર્યોન્ ક્લ્યું ક્લ્યું કર્યા થવાની તયારી તેઇ, વિમાનમાંના મુમુક્ષુ પુષ્ય-જેના ચંડપાંચંડપ પાતાના પ્રાતરાક્ષિકમાં પ્રવૃત્ત થઈ ગયાં. સ્વલ્પ કાળમાં સંકળ કાર્યમાંથી નિવૃત્ત થઈ શુરુદેવને વંદન કરી કરીને આસનાપર ખેસી તેઓ જુએ છે તો, વિમાન જગલગર ઉપર આવીને કરેલું હતું. રાજ્યો ઉભા થઈ, સર્વ સભાજના સાથે માટા જયધ્વનિ કર્યો; ત્યારે શુરુ વામદેવજીએ સર્વને ઉદ્દેશીને કહ્યું; "રાજા! કેમ અત્યારે તો કંઈ ભય જેલું નથીને? જો હવે નગરમાં શું ચાલે છે?" સૌ પુષ્યજના બૂમિપર તેઈ કહેવા લાગ્યા; "અહા! શુરુ મહારાજ! હવે તા સઘળું આનંદમય છે. સંકળ પ્રાણીઓ ઉમંગભેર પાતપાતાના ઉદ્યોગમાં મંડેલાં છે; ને તેઓને આખાં ને આખાં ગળી જનારા પૈલા કાળપુરુષ પણ કાઈ સ્થળે દેખાતા નથી." એટલામાં, બહુ સૂક્ષ્મપણે ચામેર ધારી ધારીને દૃષ્ટિ કેરવી રહેલા મહારાજા વરેપસુ બાલ્યા; "નહિ નિક, શુરુ મહારાજ! એ કરાળ કાળ કર્યાય ગયા નથી; માત્ર તેવામાં જ

દેર છે. આપની આપેલી દિવ્યદ્ધિવેડ મને તો પ્રત્યક્ષ દેખાય છે કે, એ ક્યાંય ગયોએ નથી, અને જવાનાએ નથી. એછું પોતાને મુખે કહ્યું હતું, અને આપણું પ્રત્યક્ષ જ્યું છે, તે જ પ્રમાણું એની નાશકારક લક્ષ- લક્ષ્ટિયા નિરંતર ચાલૂ જ છે. એમ જૂએમ, પશ્ચિમ દિશામાં તે દેખાય છે, એણીગમ અથાગ દ્વર જયાં અંધકાર વ્યાપેલા છે ત્યાં, તે નાશ પ્રવર્તાવી રહ્યો છે. આ ઉપરથી મને તા લાગે છે કે, એ સદા ચામેર કરતા રહે છે. એ ગમે ત્યાં હાય તાએ સઘળ નાશ પ્રવર્તાવે છે. તેના હાથ તો છેક અહીં સુધી આવી પહોંચ્યા છે. તે આ સંખ્યાબંધ પ્રાણીએમને ચડપાચડપ ખેંચતા ને ગળતા જાય છે. એ તો આપણું શત્રિના પ્રત્યક્ષ જેતા હતા, માટે એમળખી પણ શક્યા કે, એ કાળપુરુષના કેર છે; પણ આ વિલક્ષણ સ્થાનપર વસતા છત્રા શું કઈ જાણતા હશે કે તેઓ તો ખીચારા અજાલુપણામાં કુટાય છે ને પોતામાંના ઘણાકના નિત્ય નાશ થતા જૂએ છે, તાપણુ તે માટે તેઓ કર્યા વિચાર કરતા જણાતા નથી. એવા અગ્રાનાંધ પરાધીન પ્રાણીએમની કેવી દયામણી સ્થિત! આપની પૂર્ણ કૃપા છે; નહિ તા અમારી પણ એ જ દશા થયા!"

આ પ્રમાણે વરેપ્સના કહેવાથી સો સ્ફમતાથી તે દિશાભણી જોઈ રહ્યા, પણ એટલામાં શરુ વામદેવજીએ તેઓનું ધ્યાન ખીજી ગમ ખેંચ્યું. તે બાલ્યા, "અરે જૂએ, જૂએ!! પેહા મનુષ્યોના સમૂહ શા માટે એકઠા થવા માંક્યો છે? શેરીએ શેરીએ, અઠલે અઠલે ને ઠેક ઠેકાણે લાકાનાં ટાળે ટાળાં એકઠાં મળતાં દેખાય છે. એમ કરવાનું તેઓને કંઈ કારણ હશે? તેઓ પોતાની મેળે ઘરની બહાર નિકળતા નથી, પણ જૂઓ, પેલા કેટલાક મનુષ્યો, ચકલે ચકલે ક્રીને તેઓને ચાલી નિકળવાનું સૂચવે છે. તે ત્યૂચના કરનારાએ! શું કહે છે, તે તમે સૌ સમજે તા ઠીક." મહાત્મા ખટુકનુ બાલનું સાંભળી, રાજા બાહ્યા; "હા ગુરુદેવ! આપની કૃપાથી સઘનું સમજીએ છીએ. તે સૂચવનારાએ! કહે છે કે:—

अही मनुष्याः कृषणाः कुर्सिगनः कालस्य वस्त्रे पतिताः सर्वापवाः । अस्मिन्महाकष्टमये प्रसंगे आश्चर्यवित्रभेषतां किमाश्रिताः ॥ अहाऽदयः कालनरोऽत्ययं पुरं प्राप्तेः प्रचंहेश्च न वेति को जनः। यदीष्यते कालभयात्स्वरक्षणं ततो हरेमांगीमतः प्रयात वै ॥ अस्मिन्यते कालभयात्स्वरक्षणं ततो हरेमांगीमतः प्रयात वै ॥ अस्मिन्यते कालभयात्स्वरक्षणं ततो हरेमांगीमतः प्रयात वै ॥ अस्मिन्यते कालभयात्स्वरक्षणं स्वते क्ष्यंशीं कालभयात्स्वरक्षणं ततो क्ष्यंशीं कालभयात्स्वरक्षणं विष्

ભાવાર્થ:-'અરે, હે કૃપણ અને કુસંગીં મનુષ્યા ! હે બંધુ યરિવાર સહિત કાળના મુખમાં પહેલા મનુષ્યા ! આવા મહાલયંકર દું ખમય

<sup>\* &#</sup>x27; કું એટલે ખાદી-મિશ્યા એવા જે સંસાર માયા તેના સગી.

પ્રસંગમાં અચરજ પામવા સરખી નિર્ભયતાને કેમ ધારણ કરી રહ્યા છા ? મહાનિર્દય કાળપુરુષ, માટા પ્રચંડ કાેેે ળિયા વાળી આ પુરને ખાઈ જાય છે, એ શું કાેઈ માણુસ જાણુતું નથી ? જો એ કાળપુરુષના ભયથી પાતાનું રક્ષણ કરવા ઇચ્છતા હાે તાે અહીંથી અચ્યુત પથને વિષે પ્રયાણ કરાે.'

"તેઓની આવી સૂચનાયી લોકા ખળલળી ઉઠ્યાં છે અને તેમાં પણ જેઓ શોષક, સત્યન્ન, ઉદ્યમી, પ્રમાદ રહિત અને પાતાનું રક્ષણ કરવામાં સાવધ છે, તેવાઓ તો તુરત જ ઘરમાંથી એકા ફું પાટલું લઈ અહાર નિકળી પડે છે! વળી તેઓ ખીજા આડાસી પાડાસીને પણ ખૂમ મારતા જાય છે કે, 'ચાલા નિકળી પડા, જલદી કરા, નીકર રહી જઇશું, સપડાઈ જઇશું!' એ પ્રમાણે પ્રત્યેક શેરી અને માહાલ્લામાંથી નિકળી આવેલા અસંગ્ય લોકા પેલા સામેના મેદાનમાં એકઠા થતા જાય છે. તેઓના મધ્યમાં પેલા ઉચા ચાતરાપર એક મનુષ્ય ઉભા છે, જે ઉચા હાય કરીને એકદા થયલા લોકાને કંઇક કહી સંસળાવે છે. જો કે એ ખાલે છે અતિ માટેથી, તા પણ આ અસંગ્ય લોકાના કાલાહલને લીધે અહીં સુધી તે સાંલળી શકાતું નથી."

મે સમયમાં એક બી તે પુલ્યાતમા પ્રાણી વચમાં બાલી ઉઠયો; 'કૃપાનાથ! પણુ એ ચાતરાપરના પુરુષ તો રાત્રે પેલા કાળપુરુષની સાથે વાત કરતા હતા તે જ છે! હા, હા, ખરેખર તે જ છે!" વરેપ્સુ બાલ્યા; ''હા, તે જ એ. ગુરુદેવ! એ તા કાળના લયંકરપણાથી ગલનાઇને નાઠા હતા, અને અંધકારમાં પડીને અચેત (મરણવશ) થઇ ગયા હતા, પણુ અહિયાં પાછા સજાગર છે, એમ કેમ !" ગુરુ વામદેવે કહ્યું; ''વત્સ! એ લય પામીને નાઠા હતા ખરા, પણુ મરણશરણ થયા નહાતા; એને તા એ મહાલયંકર દર્શનથી મૂચ્છા આવી ગઈ હતા. તે વળી ગઈ, એટલે તે તુરત જ ત્યાંથી ઉઠીને સાવધ થઈ અહીં આવ્યા છે અને હવે નિર્વિલય નિર્ભય સ્થળ જઈ પહોંચવાના પ્રયત્ન કરવા મંડી પડ્યો છે. એહા! જૂઓ, એ કેટલા બધા પરાપકારશીલ છે! પાતે મહાલયથી ખચ્યા છે, ને કુશળ રહેવાના માર્ગ મેળવી શકયા છે, તો તેના લાભ સર્વને આપી સર્વ જતાનું સંરક્ષણ કરવાને એણે હામ લીડી છે. જેનાથી સ્વમત્ત અને જગરિતાન્ત અનુભવાય છે, તેવા પુરુષ મહાન્ વિલુ આત્માને જાણે છે ને કરાા શાસ કરતા નથી; પણ સર્વનું હિત કરે છે. જે આત્મા છે તેને પ્રયાપ્રયત્મી જગતમાં પુરુષના પ્રયત્નથી

જ સ્વાત્મદર્શન થાય છે. શ્રવણ, મનન અને નિકિધ્યાસન વિના, કેવળ ગુરુપસાદ કે પુષ્યકર્મ તો સ્વાત્મદર્શનમાં ગૌજી સાધન છે અને પુરુષ-પ્રયત્નજન્ય સ્વખળે ચેને છે તો માયામાંથી તરે છે, પણ ડૂખતા નથી; કેમકે તે માયામાં લુખ્ધ નથી, તેમ તે અન્ન પણ નથી. પણ અન્ન ને તરી શકે તેમ હાય તા ગુરુજ! ઉટ કે નાથેલા વૃષ્યને કેમ ન ઉદ્ધારી શકે? કેવળ સ્વાત્મખળ જ શ્રેયને પમાં છે. આ જીવ સ્વાત્મખળી છે, અન્ન નથી. તે ઇચ્છે છે કે, ખીજાને પણ અન્નપણામાંથી ઉદ્ધારુ. એ મહાત્માનું છે લવું આપણે સ્પષ્ટપણે સાંભળી શકીશું, તમે સાંભળા." પછી એક ચિત્તે સર્વ મુમુક્ષુઓ તે સાંભળવા લાગ્યા.

તે ધીર મુડાત્મા ઉંચા હાથ કરી કરીને આખા જનસમૂહમાં ચામેર દૃષ્ટિ ફેરવતા ફેરવતા કહેવા લાગ્યા; "અહા કેલું મહદાશ્વર્ય! કેટલા માટા ખેદની વાત! શું કહું! અરે! એા જગભગરવાસીઓ! હે દયાપાત્ર મનુષ્યા! આપણા આખા નગરની થઇ પડેલી ભયંકર સ્થિતિ શું તમારા કાઇના જ જાણવામાં અદ્યાપિ પર્યંત આવી નથી? ચામેરથી અસિ સળગી ઉદ્યો છે, ત્યારે ચામેરથી સળગી ઉઠેલા તે વનમાંના પ્રાણી કેવી રીને તેની જવાળાએ ખમી શકે? રે! અગાધ જળવાળા સમુદ્રમાં મુખ વિકાસીને પઉલા ગ્રાહની આગળ ગળકાં ખાતા મનુષ્ય પાતાનું જીવન કેવી રીતે જાળવી શકે ? માટા ભયંકર અજગરે દ્યાર વનમાં છાતી સૂધી ગળેલા માનવી તેમાંથી ખચવાની આશા કેવી રીતે રાખી શકશે ? રે! સાત દિવસના ભૂખ્યા સિંહ, ભક્ષ્ય મેળવવાને પ્રયત્ન કરતા પર્વતના કાેતરમાં જેને પકડી પાંડે, તેને પછી ત્યાંથી અચતાની શી આશા ? પણ ના, એમ જીવિતને ખાઇ બેઠેલાએ પણ કાેઇ વાર તે ભયંકર પ્રસંગમાંથી ખચવા પામે છે; પરંતુ આ લાેક, અરે આપું જગન્નગર! જે દ્યાર ભયમાં છે, જે અનિવાર્થ સંકટમાં આવી પડ્યું છે, તે તેમાંથી કાઈ પણ રીતે ખર્ચ એમ નથી. આવું માટું સંકટ આપણાપર તૂટી પહેલું છે, એ હું પણ નહાતા જાણતા પણ હમણાં જ જાણ્યું છે, તેથી મારી છાતી ભીડાઈ ગઈ છે પણ હું મારા રક્ષણના માર્ગ શા છે તે જાણી, તે માર્ગ જવા ઇચ્છું છું. હું કાઈ કાઈવાર સાંભળતા હતા ખરા કે, 'આ નગરના ધીમે ધીમે, ક્ષણે ક્ષણે, પણ ગુપ્ત રીતે, કાઈ નાશ કરે છે, ને તેથી કાઈવાર એક લયંકર રાત્રિએ તે સઘળું નાશ પામશે, માટે બચવાની ઇચ્છા-વાળાએ તેને ત્યજીને નિર્ભય સ્થળે ચાલ્યા જહું.' તે શું છે, તેથી હું અજ્ઞાત હતા. પણ ગઈ રાત્રિના તા મેં પ્રત્યક્ષ જોયું છે કે, કેમ નાશ

થાય છે! ત્યારથી મારું હુદય ધુજી રહ્યું છે. કહી સ્ત્રપ્તમાં પણ ન નિયેલા, કિંવા કલ્પનામાં પણ ન આવી શકે, એવા લયંકર ખનાવ પ્રત્યક્ષ જોઇને હું માટા ભયને લીધે ચમકીને ત્યાંથી નાઠા; અને માર્ગમાં પડીને મૂછિત થઈ ગયા. પછી શુદ્ધિમાં આવતાં ત્યાંથી ઉઠ્યા. તે વેળાએ જ હું નગર છાડીને ચાલ્યા જાત, પણ દયાને લીધે તમને ચેતાવવાને જ અહીં આવ્યા છું. માટે વિલંખ ન કરતાં આપણે સૌ નિર્ભય સ્થળે ચાલા. હું કહું છું તેનું કારણ કે, માથાપર ખાને આદિ મૂકાયા હાય તા તે દુઃખમાંથી બીજાઓ મુક્ત કરી શકે છે, પણ કાર્યાદિથી થયેલું દુઃખ પાંતા વિના ખીજાથી મટાડી શકાતું નથી રાગી જે પાને જ ઔષધનું સેવન કરે તેા આરાગ્ય પામે, પહું ખીજાના સેવનથી આરાગ્ય મળતું નથી તેમ જ વીણાના તાર ખુબવવાની ચાલાકીથી આ લાક રાજી થશે, પણ તેથી કંઈ કાળપાશમાંથી છૂટાતું નથી. માટે હે દયાપાત્ર મનુષ્યા ! જેને કશી, કાેંઇની ઉપમા ન અ પી શકાય એવે, અને પરમ વિલસ્ આકૃતિવાળા એક મહા પ્રચંડ પુરુષ, આ નગરના, કાઈ ન જાણે તેમ નાશ કરે છે. તે નિર્દયની પેઠે ભયંકર રીતે સર્વના ભક્ષ કર્યો જાય છે, અને મુખેથી કહે છે કે, 'આવી રીતે હું સર્વના ચાડા સમયમાં ભક્ષ કરીશ. પણ ખચલું હાય તા અવિનાશી માર્ગપ્રતિ પલાયનમઃ કરા;' માટે હે માનવા! આટહું જાણવા છતાં પાતાના જીવતરને અળખામણું કરીને આવા લયમાં પડી રહેનાર કાેેે મૂર્ખ હશે ? હવે તાે ચેતા, રે ચેતા! સાંચ્યે આત્માયી આત્માને ઉદ્ધારવાના છે. આ આત્મા જ આત્માના બંધુ છે ને આ આત્મા v જ આત્માના રિપુ છે; વિચારથી પાતાની મેળે આત્માએ આત્માને અવલંળી સંસારમાહ સંમુદ્રથી ભરપૂર આ નગરમાંથી પાતાના મનરૂપી મૃગને તરી પાર ઉતારવા, એ કર્તવ્ય મુખ્ય છે. હવે તાે આ નગર એક નિમિષ પણ વસવા ચાગ્ય નથી. અહીંથી તા હવે સત્વર જ કાઇ નિર્ભય સ્થળે ચાલ્યા જલું જોઇએ. આપણે ઘણી તાર સાંભળ્યું છે કે:-

' दु खठेशविद्दीनमक्षरं सखमयं तु सदाच्युतपदम्. '

"દુ ખના લેશથી પણ રહિત, અવિનાશી અને સદા સુખમય, એલું તા અચ્યુત નામનું પદ જ-સ્થળ જ છે. પ્રદ્માધામ—અક્ષરધામ તે એ જ છે. ત્યાં નિરંતર વસતા પુરુષ સર્વની સુધુમિ વેળાએ જાગત રહે છે. વિવિધ કાર્યનું નિર્માણુ કર્યો જાય છે, સૌ જાય છે પણ તે તા તેવાને તેવા જ રહે છે. તે જ શુદ્ધ પ્રદ્માત્મા—અચ્યુત છે, તે જ અમૃત છે. લાેક માત્ર તેમાં જ આશ્રિત છે, તેનાથી પર કઈ નથી, એ જ પર- છાદ્દા છે. તે દૃષ્ટિના દ્રષ્ટા છે, પણ દૃષ્ટિ તેને દેખતી નથી; તે શ્રવણનાં શ્રાતા છે, પણ શ્રવણ તેને સાંલળતું નથી; તે વાણીના પ્રવર્ત્તક છે, પણ વાણી તેને વદી શકતી નથી; એ જ પરમાતમા—આત્મારામસૂપે સર્વના અતરમાં છે–તે ત્યાં છે! એક અગ્નિ સર્વ લુવનમાં પ્રવેશ કરી રૂપે રૂપે તે રૂપાનુસાર દેખાય છે, તેમ એક એવા સર્વ ભૂતના અંતર આત્મારસ્પ પરમાતમા, રૂપે રૂપે રૂપાનુસાર થાય છે, છતાં તેથી બાદ્દા છે, નિર્લેષ છે, અવિનાશી છે; તેના સ્થાનમાં રહેલું અને તેમા જ સમાઇ જલું, એ જ કલ્યાણકારી છે. જેમ દર્પણમા એચા વિના તેની અંદર રહેલા પદાર્થનુ દર્શન થતું નથી, તેમ એ સચ્ચિદાનન્દ—પરમાતમાને પામ્યા વિના નિર્ભય થવાવાનું નથી. માટે સત્વર સજજ થાએા આપણે સર્વે ત્યાં જઇને રહેલું કલ્યાણકારી છે. ત્યાં જવાના માર્ગ પણ ઘણા સારા છે, એમ સંલળાય છે. ત્યાં જતાં માર્ગમાં ખાવા પીવાનું પણ અખૂટ છે, માટે જેને આવવાની ઇચ્છા હાય, તે હવે કશા પણ વિલંબ ન કરતાં સત્વર ચાલે. હવે અહીં ક્ષણવાર પણ વસનું શુલકર નથી"

કરતાં સત્વર ચાલે. હવે અહીં ક્ષણવાર પણ વસનું શુલકર નથી" આ છેલા શખ્ડા ખાલતાંની સાથે જ તે ધીર પુરુષ તત્કાળ ચાતરાપરથી નીચે ઉત્તરી પડીને ઉત્તર દિશા લણી ચાલ્યા. એ જોઇને નગરમાંથી એકઠા થયેલા હજારા ને લાળખા મનુષ્યા પણ તેની પછવાડે ચાલ્યાં. આખું નગર જાણે ઉજજડ સરખું થઇ રહ્યું. પણ કેટલાક અનિ વ્યવસાયી, વિસ્તૃત કુટુંખવાળા, પરંધનલાભી, અત્યાલસી, નીચ કર્મોમાં પચેલા, પ્રમાદી, અનિદાવંત અને મહાજડ તેમ જ ખુદિવાળા તથા ધીર એવા, તે પુરુષના વચનપર વિશ્વાસ ન ધરનારા\* એવા અનેક મનુષ્યા તે નગરમાં રહી પણ ગયા.

નગરના વિશાળ રાજમાર્ગપર ચાલના એ અસંગ્ય લાકાની મેદિની ભાળી એઈ, ગગનતળમાં રહેલા વિમાનને વિષે, રાજા વરેપ્સ, ગુરુજને નમન કરી બાલ્યા; "કૃપાનાય! આ ધીર પુરુષ તા સર્વેને પાળા જ લઇને જાય છે. એમા ઘણીક એઓ તથા ખાળકા પણ છે, તેઓને માટે કશાં વાહના નથી. વળી તેઓના ખભા તથા મસ્તકાપર અદેક ખખ્ખે પાટલાના લાર પણ છે એ પાટલાં શાનાં હશે?" ગુરુદેવે કહ્યું; "એ પાટલાંમાં, સો જ્વાએ, માર્ગમાં ખપ લાગરો એમ ધારીને, લેઈ શકાય તેટલું લ તું બાધી લીધું છે! કેટલાકની પાસે તા તે ઉચકી પણ ન શકાય એટલું બધું છે." એ સાંભળી રાજા બાલ્યો; "ખાવાનું તા

<sup>\*</sup> नास्तिः, वेदशास्त्र न भाननारा.

પેલા ધીર પુરુષે આગળ જણાવ્યા પ્રમાણે માર્ગમાં નેઇએ તેટલું તૈયાર છે, તેમ છતાં એક તા પગે આલવું, ને તેમાં વળી ખલે એ ફાક્ટને લાર\* શાને માટે ઊચકી જવા નેઇએ ?" ત્યારે શરુદેવ છાલ્યા; "એ વાત સત્ય છે. પણ જે ચિત્તને અધાં જ વિવેક પ્રાપ્ત થયા છે, ને અચળ પદ પ્રાપ્ત થયું નથી, તેને લાગના ત્યાગ કરતાં બહુ પરિતાપ થાય, ને વિશ્વાસ પણ ન રહે. પ્રદ્મમાર્ગમાં ખાવાનું, પીવાનું, રહેવાનું, ખેસવાનું, ને સૂવા વગેરેનું જે નેઇએ તે તૈયાર જ છે; પરંતુ જેને પાતાની વસ્તુને માટે દૃઢ અસિમાન હાય છે, તે ખીજાનાપર આધાર ન રાખતાં, પાતામાં જ મહત્વ માને છે, અને એવા પાતાપણાના મિચ્યા અમિમાનને લીધે જ તેઓને એ પાટલાં ઊચકવાં પડ્યાં છે. પણ હવે તેઓ શું કરે છે, તે તમે સૌ એકી દૃષ્ટિએ અવલાકન કરા. જીઓ, એ ધીર પુરુષની આગળ કેટલાંક ખાળકા, સ્ત્રીઓ ને પુરુષા આવીને આડાં ફરી વળ્યાં છે. તેઓ કાલ્યું છે ને શાને સારુ એમ કરે છે, તે આપણું નિઇએ."

પછી સો પુષ્યાતમા પ્રાણીઓ એકીટસે તેઓ લણી જેવા લાગ્યાં. એટલામાં, પાંછા મહારાજા વરેપ્સુ બાલી ઉઠયો; "કૃપાનાથ! એ તો સઘળું એ ધીર પુરુષનું કુટુંળ જ દેખાય છે, ને એ મહાતમાને અકસ્માત નગર ત્યજી જતા અટકારવાને સારુ, માર્ગપર આવેલા વિશાળ મંદિરમાંથી તે નિકળી આવેલા છે. જુઓ, તે ટેાળામાંની પેલી એ છે. તે મને લાગે છે કે, એ મહાતમાની ધર્મ પત્ની છે. તે, તે મફાતમા પ્રત્યે, 'કૃપાનાય! સ્વામીનાથ!' ઇત્યાદિ સંબાધનાયી, તેમને ત્યજીને ચાલી ન નિકળવાની પ્રાર્થના કરી રહી છે. બીજા તેના ભ્રાલાએા, ભગિનીએા, પુત્રા પુત્રીએા આદિ આખું કુટુંળ પણ તેને તેવી જ પ્રાર્થના કરે છે. તેઓ ઘણા જ આક્રહપૂર્વક કહેતાં સંત્રળાય છે કે, 'હે સજ્જન! હે વીર! આપ આ શા ઉદ્યોગ લઇ એઠ' છા? આપ આવો પંચીના જેવા વેશ લઇને, પછવાદ આવનારા કાઈ માટા ભયથી ભયલીન થઈ નાસતા હા, તેમ કયાં જાઓ છા ? શું આપનામાં આવું કાયરપણું કે બીકગુપણું સંભવે કે ? અમારુ સર્વનું રક્ષણુ-પાષણ કરી સર્વત્ર કીર્તિ પામેલા આપને હવે અમે સંત્ર અકારાં–રે ત્યજવા યાગ્ય કેમ થઇ પડ્યાં? હે ધીર! તમારી પૂર્વની માટી

<sup>\*</sup> દીકા-ઝવે માની લીત્રેવ પાતપાતાની શ્રદ્ધારુપ બાતું, જેમ ગાનુપતિના હપા-સકે ગણપતિની સેવારુપ શ્રદ્ધા, હતમાનના હપાસકે તેની સેવારુપ શ્રદ્ધા અને શિન્ન-કપાસકે શિક્તસેવારુપ શ્રદ્ધા. આ શ્રદ્ધાના સેવનથી માન્યું કે, બેાશ એનાથી જ થગે અને તેથી માણ માટે આ પ્રમાણે જે તફા તફા દેવાની હપાયનારુપ શ્રદ્ધા તે રુપ બાત

છાદ્યા છે. તે દૃષ્ટિના દ્રષ્ટા છે, પણ દૃષ્ટિ તેને દેખતી નથી; તે શ્રવણના શ્રીતા છે, પણ શ્રવણ તેને સાંભળતું નથી; તે વાણીના પ્રવર્ત્તક છે, પણ વાણી તેને વહી શકતી નથી; એ જ પરમાત્મા–આત્મારામરૂપે સર્વના અતરમાં છે–તે ત્યાં છે! એક અગ્નિ સર્વ ભુવનમાં પ્રવેશ કરી રૂપે રૂપે તે રૂપાનુસાર દેખાય છે, તેમ એક એવા સર્વ ભૂવના અંતર આત્મારૂપ પરમાત્મા, રૂપે રૂપે રૂપાનુસાર થાય છે, છતાં તેથી ખાદ્ય છે, નિલેંપ છે, અવિનાશી છે; તેના સ્થાનમાં રહેવું અને તેમાં જ સમાઇ જવું, એ જ કલ્યાણકારી છે. જેમ દર્પણમાં એયા વિના તેની અંદર રહેલા પદાર્થનુ દર્શન થતું નથી, તેમ એ સચ્ચિદાનન્દ–પરમાત્માને પામ્યા વિના નિર્ભય થવાવાનું નથી. માટે સત્વર સજ્જ થાએ આપણે સર્વે ત્યાં જઇને રહેવું કલ્યાણકારી છે. ત્યા જવાના માર્ગ પણ ઘણા સારા છે, એમ સંભળાય છે. ત્યાં જતાં માર્ગમાં ખાવા પીતાનું પણ અખૂડ છે, માટે જેને આવવાની ઇચ્છા હાય, તે હવે કશા પણ વિલંભ ન કરતાં સત્વર ચાલે. હવે અહીં ક્ષણવાર પણ વસલું શુલકર નથી " આ છેલા શખ્ઢા બાલતાંની સાથે જ તે ધીર પુરુષ તતકાળ ચાતરા

આ છેલા શખ્ડા ખાલતાંની સાથે જ તે ધીર પુરુષ તતકાળ ચાતરા-પરથી નીચે ઉતરી પડીને ઉત્તર દિશા લણી ચાલ્યા. એ જોઇને નગર-માંથી એકઠા થયેલા હજારા ને લાગ્ખા મનુષ્યા પણ તેની પછવાડે ચાલ્યાં. આખું નગર જાણે ઉજજડ સરખું થઇ રહ્યું. પણ કેટલાક અતિ-વ્યવસાયી, વિસ્તૃત કુટુંખત્રાળા, પરધનલાેલી, અત્યાલસી, નીચ કર્મોમાં પચેલા, પ્રમાદી, અનિદાવંત અને મહાજડ તેમ જ ખુદ્ધિવાળા તથા ધીર એવા, તે પુરુષના વચનપર વિધાસ ન ધરનારા\* એવા અનેક મનુષ્યા તે નગરમાં રહી પણ ગયા.

નગરના વિશાળ રાજમાર્ગપર ચાલતા એ અસંખ્ય લાકાની મેદિની ભાળી એઈ, ગગનતળમાં રહેલા વિમાનને વિષે, રાજા વરેપ્સ, ગુરુજને નમન કરી બાલ્યા; "કૃપાનાથ! આ ધીર પુરુષ તા સર્વેને પાળા જ લઇને જાય છે. એમા ઘણીક રુચિયા વાયા બાળકા પણ છે, તેઓને માટે કશાં વાહના નથી. વળી તેઓના ખલા તથા મસ્તકાપર અદ્ધેક બળ્ળે પાટલાના લાર પણ છે એ પાટલાં શાનાં હશે?" ગુરુદેવે કહ્યું; "એ પાટલાંમાં, સૌ જીવાએ, માર્ગમાં ખપ લાગશે એમ ધારીને, લેઈ શકાય તેટલું લતું બાંધી લીધું છે! કેટલાકની પાસે તા તે ઉચકી પણ ન શકાય એટલું બધું છે." એ સાંલળી રાજા બાલ્યા; "ખાવાનું તા

<sup>\*</sup> नास्तिः, वेदशास्त्र न भाननाशः.

પેલા ધીર પુરુષે આગળ જણાવ્યા પ્રમાણુ માર્ગમાં જેઇએ તેટલું તૈયાર છે, તેમ છતાં એક તો પગે ચાલલું, ને તેમાં વળી ખભે એ ફાક્ટના લાર\* શાને માટે લચકી જવા જાઇએ ?" ત્યારે ગુરુદેવ બાલ્યા; "એ વાત સત્ય છે પણ જે ચિત્તને અધો જ વિવેક પ્રાપ્ત થયા છે, ને અચળ પદ પ્રાપ્ત થયું નથી, તેને લાગના ત્યાગ કરતાં ખહુ પરિતાપ થાય, ને વિશ્વાસ પણ ન રહે. ધ્રહ્મમાર્ગમાં ખાવાનું, પીવાનુ, રહેવાનું, બેસવાનું, ને સૂવા વગેરેનું જે જોઇએ તે તૈયાર જ છે; પરંતુ જેને પાતાની વસ્તુને માટે દૃઢ અપ્તિમાન હાય છે, તે બીજાનાપર આધાર ન રાખતાં, પાતા મા જ મહત્વ માતે છે, અને એવા પાતાપણાના મિચ્યા અનિમાનને લીધે જ તેઓને એ પાટલાં લાયકવાં પડ્યાં છે. પણ હવે તેઓ શું કરે છે, તે તમે સૌ એકી દૃષ્ટિએ અવલાકન કરા. જાએા, એ ધીર પુરુષની આગળ કેટલાંક બાળકા, સ્ત્રીએા ને પુરુષા આવીને આડાં ફરી વળ્યાં છે. તેઓ કાલ્યુ છે ને શાને સારુ એમ કરે છે, તે આપણે જોઇએ."

પછી સૌ પુષ્યાતમા પ્રાહ્મીઓ એકીટસે તેઓ લહ્યાં જોવા લાગ્યાં. એટલામાં, પાછા મહારાજા વરેપ્સુ બાલી ઉઠ્યો; "કૃપાનાથ! એ તો સઘળુ એ ધીર પુરુષનું કુટુંખ જ દેખાય છે, ને એ મહાતમાને અકસ્માત નગર ત્યજી જતા અટકાવવાને સારુ, માર્ગપર આવેલા વિશાળ મંદિરમાંથી તે નિકળી આવેલા છે. જુએા, તે ટાળામાંની પેલી સ્ત્રી છે. તે મને લાગે છે કે, એ મહાતમાની ધર્મ પત્ની છે. તે, તે મહાતમા પ્રત્યે, 'કૃપાનાય! સ્વામીનાથ!' ઇત્યાદિ સબાધનાથી, તેમને ત્યજીને ચાલી ન નિકળવાની પ્રાર્થના કરી રહી છે. બીજા તેના ભ્રાતા એ, ભગિનીઓ, પુત્રા પુત્રીએ આદિ આખું કુટુંખ પણ તેને તેવી જ પ્રાર્થના કરે છે. તેઓ ઘણા જ આચ-હપૂર્વક કહેતાં સંભળાય છે કે, 'હે સજ્જન! હે વીર! આપ આ શો ઉદ્યોગ લઈ બેઠા છે!' આપ આવે! પંથીના જેવા વેશ લઇને, પછવાડે આવનારા કાઈ માટા લયથી લયભીન થઈ નાસતા હા, તેમ કયાં જાએ છા!' શું આપનામાં આવું કાયરપણ કે બીકણપશું સલવે કે!' અમાર સર્વનું રક્ષણ-પોષણ કરી સર્વત્ર કીર્તિ પામેલા આપને હવે અમે સૌ અકારાં—રે ત્યજવા યોગ્ય કેમ થઈ પડ્યાં? હે ધીર! તમારી પૂર્વની માટી

<sup>\*</sup> દીકા-જીવે માની લીધેયું પાતપાતાની શ્રદ્ધારુપ ભાલુ, જેમ ગણપતિના ઉપા-સકે ગણપતિના સેવારુપ શ્રદ્ધા, હત્માનના ઉપાસકે તેની સેવારુપ શ્રદ્ધા અને રાક્તિ-ઉપાસકે રાક્તિસેવારુપ શ્રદ્ધા. આ શ્રદ્ધાના સેવનથી માન્યુ કે, માેક્ષ એનાથી જ થશે અને તેથી માેક્ષ માટે આ પ્રમાણે જે જ્લા જુદા દેવાની ઉપાસનારુપ શ્રદ્ધા તે રૂપ ભાલ

ધીરજ ક્યાં જતી રહી ? આગળ કાેઈ પણ કપ્ટને ન લેખવનારા ઐવા तमे, अत्यारे येवा हया माटा हप्टना स्थायी साम अव्यवस्थितपछ् નાસા છા, તે કહા. કાઈ કાળે કાઇના વચનપરથી માહ કે ભ્રમ ન પામા એવા તમે, આજે કેના કહેવાથી ભ્રમિત સરખા થઇને નાસી ળાં છાં ?' એટલું કહી વરેપ્સુ છાલ્યા; "ગુરુ મહારાજ! તેઓનું આ કહેલું સાંભળીને, જૂઓ, એ ધીરમહાત્મા તથા તેની સાથેના આખા જનસમાજ સ્થિર થઈ ગયા છે. હવે જોઈએ વારુ, તેના પ્રત્યુત્તરમાં એ મહાત્મા શું કહે છે ?" વરેપ્સુના મુખમાં એ શખ્દા હતા, એટ-લામાં તા એ ધીર ધીટ પુરુષે, મેઘ સરખી ગલીર ગિરાથી કહેવા માંડ્યું; "હે મારા સુહ્લજના! જેમ તેત્ર શખ્દને જોઈ શકતું નથી, કેમકે તેના સમાન સ્વભાવ નથી, તેમ જ તમા લૌતિકદૃષ્ટિવાળા આત્માને નેઈ સમાન સ્વભાવ નથા, તમ જ તમા ભાતિકદાષ્ટ્રવાળા આત્માન જોઈ શકતા નથી, તેથી જ આવું કહેા છો; કેમકે અહિંયાં (જગતમાં) શા ભય છે, તેથી તમે અરા છો. પણ જેમ વિશુદ્ધ આદર્શ-મેલ વગરના આરસામાં, સાફ ચહેરા દેખાય છે; તેમ જ જેઓ અધિકારી છે, તેઓની ખુદ્ધિ ખીલે છે તે તેઓ વિનાશી ને અવિનાશીને-જગત્ ને આત્માને જાૂએ છે, તે તેઓ જ આ ભય જાણે છે. કયાં જાઓ છો, એમ તમે જયાંથી પૃચ્છા કરા છો, ત્યા જ (પાતાના આત્મપ્રદેશને ખતાવી) આ જાય છે. ભયથી જ હું કપું છું, તો મને હવે તમે 'વીર' 'ધીર' એવી કશી ઉપમા આપશા નહિં; કેમકે સર્વના વીરત્વના પાતાના એક જ પંજામાં સમાવેશ કરી લેનાર સર્વો પરી વીરને, મેં જ્યારે જેયા, ત્યારથી મારુ વીરત્વનું અમિમાન ગળી ગયું છે, અને મારી સઘળી ધીરજે ધીરજપાશું પાશુ ત્યજી દીધું છે! એટલા જ માટે હવે હું ધીર વીર ન છતાં, આ તમે જૂઓ છા તે પ્રમાણે એક પંથી છું, અને પછવાડે આવ-નારા-સમીપ ઉલેલા-મસ્તકપર ઝઝૂમી રહેલા-માટા ભયમાંથી નાસી નારા-સમાપ હલલા-મસ્તકપર ઝઝૂમા રહલા-માટા લયમાથા નાસા છૂટવાના ઉદ્યોગ લઇ બેઠા છું. આ જગતમાં શ્રેય એક છે તે પ્રેય એક છે. આ નગરના પુરુષા-જીવાને, તે-પ્રેય જ નાના પ્રકારના અર્થવિષે ખધન કરાવી, હર્ષ ઉપજાવે છે, પણ એમાંથી જે શ્રેયનું શરણ કરે છે તેનું જ સારુ થાય છે, પણ જે પ્રેયને વરે છે તે કાઇ પણ અર્થ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. મેં શ્રેય શું છે તે જાણ્યું છે તે તેવા કારણથી જે કાયરપણું ને બીકશુપણું તમે મારામાં ન છાજતું જણાવા છા, તે આપા આપ આવી ગયું છે. તમારુ રક્ષણ પાષણુ આજ લગી મે કર્યું, એવું જે તમે જણાવા છા તે યથાર્થ નથી. કેમકે તમારુ તા શું, પણ મારુ

પાતાનું જ રક્ષણ કરવાને હું સમર્થ થયા હાત તા મસ હતું. વાસ્તવિક નેતાં તો તમારું કે મારું કાઇનું પણ રક્ષણ મારાથી થઈ શક્યું નથી. રક્ષણ કાેનું નામ, કે જેવંઢે માેટા ભયથી સદાને માટે છૂટાય. પણ આપણે તા સૌ હુજુ માટા ભયમાં જ છીએ, ને તેટલા જ માટે મારુ મન ચિન્તાતુર છે, ને તે જાઇને તમે સો મને અકારાં થઈ પડ્યાં છા, એવું તમને ભાસે છે. જે ભયથી હું નાસું છું, તે મહાઅનિવાર્થ ભયથી તમે મને છાડાવી શકા તેમ નથી; પણ ઉલટા તમારા સંગથી મને તે ભયમાં સત્વર જેતજેતામાં સપડાઈ જવાના સંભવ છે, ત્યારે હું ને તમે શું કરી શકીશું? જો હવે તમે આ સર્વ જેનાની પેઠે મારુ કહ્યું માની, મારા જેવાં થાએા, તાે કેટલેક ભાગે તમારું કહેલું ભિત્રિપ્યમાં સત્ય ઠરી શકે ખરું કેમકે હું જયાં આ સર્વને લઈ જવા ઇચ્છું છું તે સ્થળ અવશ્ય સર્વ ભયથી મૂકાવનાર છે, ને ત્યાં આવવાથી તમારુ પણ રક્ષણ થાય જ ને જયાં તમારું રક્ષણુ થાય ત્યાં તમને ઠરીઠામ મૂકું, ત્યારે જ હું તમારા ખરેખરા રક્ષક ઠેરું. પૂર્વે કાઈ પણ કષ્ટને ન લેખાવતા એવા મેં, જયારે આ-જેને લીધે હું નાઠા છું તે-મહાસંકટ પ્રત્યક્ષ જોયું, ત્યારથી હું સર્વ રીતે ભ્રમિત ચિત્ત અની ગયા છું. તનની દશા તા આ તમે જુઓ જ છા; પણ તેવી જ મનની પણ દરા થઈ ગઈ છે. કાઇના કહેવાપર મને ભ્રમ ન થતા, એવું તમારું કહેવું અસત્ય છે, કેમકે અત્યાર લગી હું કેવળ માહિત અને ભ્રમિત જ હતા; પણ હવે એ સઘળા માહભ્રમથી જાગત ખની ગયા છું. મારુ શ્રેય શામાં છે, એ મે અપરાક્ષ વિચાર્યું છે; અને તે માટે હવે મારે જે કરહું જાઇએ, તેને સારુ પણ હું તદ્દન સાવધ–ઉદ્યોગી અની ગયા છું; અર્થાત્ સત્યપ્રતિ દેષ્ટિ કરતાં (તમારા કહેવા પ્રમાણે) અહુણાં હું ભ્રમણામાં નથી. માટે જો તમારા કલ્યાણુની તમને ચાહના હાય તા વિલંભ ન કરતાં, શીઘ મારી સાથે ચાલા, હવે અહિંયાં મારાયી ૮કી શકાતું નયી. આ નગર-માંની એક ક્ષણ પણ મતે હવે વર્ષ જેવડી થઈ પડી છે. માટે તમારે ચાલવું હાય તા ભકે; નિકર આ નમસ્કાર! જય જય હરિ! અમે તા હવે એકલા જ ચાલીશં."

આમ ઉપદેશ કરી, તેણે ચાલવા માંક્યું, ત્યારે સર્વ લાેકસમૃહ પણ તેની પછવાં આલવા માંક્યા. આ જાેઇ પેલી સ્ત્રી, તદ્દન ખાવરી સરખી અની જઇને, "એા સ્વામીનાય! એા પ્રભા! એા મહારાજ! તમે આટલા અધા નિર્દય-કેમ થઈ જાેઓ છાે? આ રેક દાસીપર કુપા કરા! કૃપા કરા!" એમ કરુણાળ સ્વરવંડે બાલતી તેની પછતાં દેશી, તે પેલાં બાળકા પણ રડતાં કળકળતાં પછવાં દેશિયાં, તેમ બીજાં કુંદું બીજના પણ પછવાં દેશિયાં લાગ્યાં. સ્ત્રી તા આ આશ્ચર્ય સરખા ખનાવ (પાતાના સ્વામીની કદી નહિ ધારેલી એવી સ્થિતિ) જોઇ, કેવળ અધીરી અની જઇને, યતિંકચિત્ પણ ગુરુજનની લજ્જા ન ગણતાં, તે ધીર પુરુષને બાઝી પડી; ને ધાડા સ્વરે રુદન કરતી અને કરુણામય વાણીવંદ પ્રાર્થના કરવા લાગી; "હે મહારાજ! હે સ્થિરભુહિમાન્! કશા પણ વિકાર વગરના તમારા દઢ મનને આ શું સૂઝ્યું છે? હે રક્ષક! હે પ્રાણ! પાતાના અતુલ પરાક્રમ અને દયાળુપણાથી અસંગ્ય જવાને અભય આપનારા તમાને આ શા અલુધામાં ભ્રમ થઈ આવ્યા છે? હે મનસ્વી! આપના સરખા મહાન પુરુષને આમ અમારા, વિના કારણે ત્યાંગ કરવા ઘટિત નથી; માટે કૃપા કરી આવા અનુચિત કર્મથી વિરામ પામા."

અાવું જોઇ તે ધીર પુરુષ અચકાઇને માર્ગમાં જ ઉતા રહ્યો ને કહેવા લાગ્યા કે, "હે સ્ત્રી! તારા જાતિ સ્વભાવને વશ થઇને તારા અને મારા ખેત્રના નૃષ્ટા કરાવવા તું ઇચ્છે છે, એ કેવા માહી જન્મ-રૂપી તળાવમાં પડેલા અને ચિત્તરૂપી કાદવમાં ખરહાયલા, મનુષ્યરૂપી માછલાંના અંધન માટે, દુર્વાસનારૂપ દોરી છે, અને સ્ત્રી, એ તેને આંધેલા માંસના લાંચાવાળા ગળ છે. તેમા માહાંધ થઈ અંધાયલા જવ, તરણ-તારણનું કારણ પ્રત્યક્ષ છવાં, તે જોઇ શક્તા નથી, પણ તે તો વિષ્યમાં–માયામાં જ ધ્યાન ધરે છે; અને એમ વિષ્યાનું ધ્યાન ધરવાથી, પુરુષને તેના સંગ થાય-રહે છે. સંગથી કામ વ્યાપે છે, કામથી ફ્રાય થાય છે, ક્રાેંધથી સંપૂર્ણ માહ ઉદય પામે છે, માહથી સ્મૃતિના વિભ્રમ થઈ જાય છે, સ્મૃતિભ્રમથી ખુદ્ધિનાશ થાય છે ને ખુદ્ધિનાશથી વિનાશ જ થાય છે. એવા વિનાશ કરનાર આ લાકમાં અણુસમજી સીજ છે. જેને સ્ત્રી છે તેને લાગની ઇચ્છા છે, સ્ત્રી નથી તેને લેગની ભૂમિકાજ કયાં છે? વાસ્તિવિક રીતે સ્ત્રીતા ત્યાગ કરતાં જગતના ત્યાગ થયા, અને જગતના ત્યાગ થતાં સુખ જ પ્રાપ્ત થાય છે. સચ્ચરિત્રશાળી સ્ત્રીના સંગથી પણ લાક માત્ર પતનને પામ્યું છે, તા તિષયમાં લુખ્ય સ્ત્રીના સંગની તા કથા જ શી ? સત્કુલવતી સ્ત્રીના સંગતથી ઘસાક પુરુષા, છત્તે પુરુષાર્થે નાશ પામ્યા છે, તા માયામાં લપટાયલી આતું ચરિત્ર કેવું હાય? રણમાં શત્રુની સામે લડતાં, વગડામાં ચાર મળ્યા હાય ત્યાં, પૂર આવેલી નહી

ઉતરતાં, ઘરવ્યવહારમાં, ને કાેઈ માેડા ભયમાં જે સ્ત્રી સાથે દાય તાે તે પાતાને રક્ષવા ઉદ્યુક્ત થયેલા પુરુષને જ (સ્વાત્મરક્ષણની ઇચ્છાથી) ખાઝી પડીને તેના પુરુષાર્થને શુંગળાવી નાંખે છે; જેથી અંતે તે બિચારા, પ્રસ્તુત લયના પંજામાં દખાઈ જાય છે! તેની પેઠેજ તે અત્યારે કરવા માંડેલું હું જેઉં છું. પણ હે સ્ત્રી! આમ કરવાથી તું, તારા અને મારા ભન્નેના આત્માનું અનિષ્ટ કરીશઃ એટલું જ નહિ, પણ આ આખા જનસમાજનું પણ અકલ્યાણ કરીશ. તું મને મૂકી हે, જાઉં છું ત્યાં જવા દે. તું શત્રુની ગરજ સારીશ મા. તારે જે આવતાં ભયમાંથી ખચલું હાય તા યદ્રાતદા ખકવાનું છાડી, આમજ ચાલી નિકળ અને તાસ આત્માનું શ્રેય કર; કેમકે જે આત્મઘાતી જેના છે તે મરણ પછી અંધ-કારથી વ્યાપ્ત એવા અસૂર્ય-જ્યાં કશા પ્રકાશ જ નથી તે સ્થાનમાં જાય છે. પરંતુ હું તા પ્રકાશગુક્ત દેશમાં પ્રવેશ કરવા પધારુ છું. તમે સર્વ છરા અજ્ઞાની છો, તે અજ્ઞાની, અશ્રદ્ધાવાન, સંશયાત્મા પ્રાણીના વિનાશ જ છે, આ લાક કે પરલાક તેના નથી કલ્યાણમાં સંશય ધરનાર આત્માને ક્યાંઈ સુખ નથી, તા વધારે શું કહું ? હે માયાવી! તારા સંગે રહેવામાં, દ્યાર નરકહ્યુપ અપ્રકાશમાં પડવા માટે રંગે રમવા વિના ખીજો કરી! અર્થ સરતા નથી. પણ એ વિષયા છે તે ચિરકાળ રહેશે તા પણ અવશ્ય જનાર છે; ત્યારે પ્રથમથી જ તેઓના ત્યાગમાં શા ફેર પહવાના છે કે મનુષ્યા તેંચાન ધીટ ધીર વીર થઇ ત્યજતા નથી? જે વિષયા પાને સ્વતંત્ર રીતે જશે તાે મનને અતુલ પરિતાપ આપતા જશે, પણ આપણે પાતે તેમને ત્યજશું તા તે આપણને સુખ આપતા જશે. તું જે જ્ઞાની છે તે જાણે છે કે, પાતાના શરીરદ્ધાયી જે મહાનગરી છે, તે એક ઉપવ-નપેરે ભાગ અને માહ્યને અર્થે છે, સુખને અર્થે છે, પણ દુઃખને અર્થે નથી. સ્ત્રીસંગમાં રહેવું, એ વિષયા માટે હાય તા તે મારા હણાવાના ઉપાય છે. મૃગ, હાથી, પત્રિશું, સીન અને લમરા, એ પાંચ, એક એક ઇંદ્રિયના વિષયસુખમાં લુખ્ધ થવાથી હણાય છે, તાે પછી પ્રમાદી એવા મનુષ્ય, પાંચ ઇંદ્રિયાથી એક સામટા પાંચે વિષયાને સેવતા કેમ ન હણાય? હવે સૌ છૂટા! ચાલ્યા જાએા, માયાનું આવરણ દૂર થાએા! આ આત્મા સ્વતંત્ર છે, તે પરાધીનપણાનું દુઃખ સેવશે નહિ." આવું સાંભળી, પાતાના કુટુંખીજના સહિત તે આ કરી પૂછવા લાગી કે; ''હે સ્વામીનાથ! પણ આપને માથે એવું તે શું માટું સંદટ આવી પડ્યું છે કે, જેથી આ સુખના સ્થાનસ્પ સાદુજજનાથી લરેલા

અને તમારી પાતાની સત્તામાં રહેલા જગન્નગરને, કાેઈ અપવિત્ર સ્થાનની પેઠે, અકસ્માત્ ત્યજીને ચાલ્યા જાંગાે છાે ?" તેના ઉત્તરમાં એ મહા-પુરુષ બાેલ્યા; "અરે સંકંટ તાે એલું છે કે, જેનું કાેં કાંધથી પણ વારણ ન થઈ શકે! તે સંકંટ મારે એકલાને માથે જ નહિ, પણ તમારા અને ન થઈ શકે! તે સંકટ મારે એકલાને માથે જ નહિ, પણ તમારા અને આખા નગરના માથાપર દાંત કેટડાવીને ઝઝૂમી રહેલું છે." એટલું કહીને, અતિ ભય ઉપજાવનારુ અને પાતે પ્રત્યક્ષ જેયલું, કાળપુરુષનું સર્વના ભક્ષણુરુપ મહાલીષણ કર્મ ઇત્યંભૂત કહી સંભળાવ્યું અને પછી જણાવ્યું કે; "હું પણ તે કાળપુરુષના મુખમાં સપડાઈ ગયા હતા, છતાં કાઈ પૂર્વના સંસ્કારથી જ છૂટવા પામ્યા છું; ને ત્યાંથી જ મને આ નિર્ભય માર્ગનું અવલંખન કરવાની પ્રેરણા થઈ છે. તે જગદ્દભક્ષકે મને ખરેખરુ વચન આપેલું છે કે, 'અચ્યુતપથ,' જેને પરદ્મદ્મ માર્ગ પણ કહે છે, તે પવિત્ર માર્ગના આશ્રય કરનારાઓને મારાથી કરાા ભય રહેતા નથી; કેમકે એ માર્ગ કદી પણ નાશ નહિ થનાર પરમ સુખરૂપ અચ્યુતપુરના છે. તે પુરમાં જે જઇ વસશે, તે અવિનાશી રહેશે. માટે હે કુટુમ્ખીજના! એ આ લોકમાં માહ પામેલા ક્ષુલક-નાશવંત જીવડાઓ! મહાપુણ્યરુપી ધન આપીને આ કાયારુપી નાવ ખરીદ કરેલું છે, તે ભાંગે નહિ ત્યાંસુધી તેનાવે ભવરુપી દુ:ખ-દરિયાને તરી લાં."

મહાત્માના મુખથી એ પ્રમાણેનું કાળપુરુષનું ભયંકર વૃત્ત સાંભળી, એના સર્વ સુહુજર્મના ભયભીત થઈ ગયા. તેઓમાંના કેટલાક તો, જેવા ઉભા હતા તેના જ તેની સાથે જવા તત્પર થઈ ગયા; વળી કેટલાક માર્ગમાં જોઈતું ખાવાનું વગેરે સાહિત્ય લેવાને દોડાદોડ કરવા લાગ્યા; માર્ગમાં નેઇતું ખાવાનું વર્ગરે સાહિત્ય લવાન દાહાદાંહ કરવા લાગ્યા; પણ કેટલાક માયા, મમતા ને સણલંગુર ભાગમાં લાલુમ થયેલા પ્રમાનદીઓ તો કહેવા લાગ્યા કે; "હાય મારી સ્ત્રી! હાય મારુ ધન! હાય મારા પુત્રા! હાય મારુ ભવન! અરે! એ સર્વને મૂકીને આમ એકાએક કેમ ચાલી નિકળાય? જે થનાર હશે તે થવા દુધશું, પણ એમ એકાએક જવાશે નહિ. એ કાળ શા ને ફાળ શી! એ તો માત્ર ભ્રમણા જ છે!!" એ પ્રમાણે કેટલાક છવા કાળના ભાગ થવા ને અનેક ચાનિનાં મહાદુ: એ ભાગવવા, ત્યાં જ પડ્યા રહ્યા; કેમકે તેઓ આત્મદાતી હતા. અનુત્તમ જન્મ પ્રાપ્ત કરી, અવિકળ ઇદ્રિયા પામી, જે આત્મદિત લાભુતો નથી, તે આત્મદાતી છે. એવા આત્મદાતીજના, શરી-

રના નાશ થતાં પૂર્વે બાધ પામવા અશક્ત છે, ને તેમ હાવાથી અનંત-

કાળમાં શરીર ધારણુ કરી દુ.ખને જ ભાગવ્યા કરે છે. એવા જ કેટ-લાક લાકા તે જગન્નગરમાં પડ્યા રહ્યા, પણુ બાકીના સર્વ પંથીઓ સહિત પેલા ધીર પુરુષ, તેઓના આગેવાન ભામિયા તરીકે, ત્યાંથી શ્રી અચ્યુતપુરપતિના નામના જયધ્વનિ કરીને ચાલવા લાગ્યા. આ મહાપ્રયાણુ જેવાની ઇચ્છાથી બીજા અસંપ્ય જનાની ત્યાં મેદિની એકઠી થઈ હતી. તે પણુ ત્યાંથી પાછી ન વળતાં, તેઓની સાથે જ ચાલી—એવી ઇચ્છાથી કે જોઇએ તા ખરા, કે તેઓ કયાં જાય છે ને શું કરે છે! આ પુરપ્રયાણુ એવું ગંભીર અને લવ્ય દેખાતું હતું કે તે જોઇને, તેના હતુ સમજ્યા વગર પણુ, કેટલાક સરળ સ્વભાવના મનુષ્યા, દ્રવિત થઇને તેની સાથે પ્રયાણ કરવા લાગ્યા. માર્ગમાં ક્ષણે ક્ષણે અચ્યુતપ્રલુની જયગર્જનાઓ થતી જાય છે; તેની સાથે તે મહાત્મા, પંથીઓને, "ચાલા, શીધ્ર ચાલા," એવી સૂચના કરતા જાય છે; અને અનેક પાળા, શેરીઓ, ચૌઢાં ને રાજમાર્ગોને વઢાવતા જાય છે. એમ સંઘ આગળ ચાલતા જાય છે, તેમ તેમ આસપાસના લત્તાએમાંથી અસખ્ય જના, સત્સાધ્યા કે કૌતક જોવા તેમાં ઉમેરાતા પણ જાય છે.

એમ કરતાં સાંઝ પડવા આવી. વિમાનવાસીઓને સંધ્યાવંદનના સમય થયા. તેઓ ગુરુદેવલણી જેવા લાગ્યા. તેમની ઇચ્છા જાણી લઇને ગુરુમહારાજે કહ્યું; "પવિત્રજના! સંધ્યાકાળ થવા આવ્યા છે, માટે તમે સર્વ એકાશ્રિયત્તે પાતાનું ઉપાસના કર્મ કરીને પાછા શીધ્ર તત્પર થાએ!; કેમકે આ અચ્યુતપથે ચઢેલા પથીએ! શું કરે છે, તે તો ખરેખરું હવે જ જેવાનુ છે. જુઓ, સંધ્યાકાળ થવા આવ્યા છે, માટે અંધારુ થઈ જવાના લયથી તેઓ હવે ઝડપથી ચાલે છે. વ્યવહારદૃષ્ટિએ જેતાં એ પ્રકાર અહુ ઉલટા છે! કાઈ દેશાંતરથી આવનાર પંથી, ગામ નજીક દેખાતું હાય તા, અંધારુ થઈ જવાના લયથી ઝદ્દ ગામમાં પેશી જવા સારુ ઉતાવળા દાડે છે; ત્યારે આ પંથીએ!, શહેરમાંથી નિકળી જવા સારુ ઉતાવળા દાડવા માંડ્યા છે!એ જ આ અચ્યુતપથની વિલક્ષણતા છે!" પછી પુષ્યજના તત્કાલ ઉલા થયા; અને ગુરુદેવના નામના જયધ્વનિ કરીને સંધ્યાપાસન માટે ચાલ્યા ગયા.

પુરદ્વારદર્શન

નિયમ પ્રમાણે સાયંકાળની સંધ્યા, હરિકીર્તન, ગુરુવંદન ઇત્યાદિ નિત્યકર્મ આટાપી લઇ, યથેચ્છ અમૃતપાન કરીને, સર્વ સમાજ પાછે પંથીયાત્રા ને નગરના અવેલાકન માટે તત્પર થયાં. વિમાન, જે આટલી ઘડી સૂધી અંતરિક્ષમાં સ્થિર હતું, તે પેલા પંથીએ ઉપર આવી અટ-કશું. વરેપ્સુ મહારાજ ઉભા થયા, ને ગુરુજીને વંદન કરીને કહેવા લાગ્યાં; "અહા! કૃપાનાથ! આ પંથીએ તો એટલીવારમાં ઘણું દૂર આવી ગયા છે. તેઓ આવા અંધારામાં પણ હજી દાહ્યા જ જાય છે. તેએ-માંના ઘણાક તા થાંકી જવા આવ્યા છે; છતાં અંધારાથી, પછવાહેના લયથી (કાળપુરુષના સપાટામાં આવી જવાના, ને માયામાં પાછા પડવાના) અને પેલા સત્સાધકના (પેલા ધીર મહાત્મા તે જ; એને હવે આપણે સત્સાધક કહીશું) વારંવારના બાધથી, એ રીતનાં અનેક કારણાથી, તેઓ જેમ તેમ કરીને ઘસડાતા જાય છે. હવે એમના એમ કયાંસુધી ચાલ્યા જશે તે જોવાનુ છે." એ સાંલળી વામદેવજી બાલ્યા; "રાજા, આપણે તો માત્ર એકી દૃષ્ટે જોયા જ કરવાનું છે. પણ મને લાગે છે કે, તેએ! હવે એકાદ સ્થળની સમીપ જઈ પહોંચવા ઈચ્છે છે. જો પેલા પરાર્થ કુશળ સત્સાધક તેઓને કંઈક કહેવાને ઉભા રહ્યો છે. તે શું કહે છે તે સાંભળા." સાં શાંત અનીને તેણી ગમ કાન ધરી સાંભળવા લાગ્યા.

તે મુમુલ સત્સાધક બાલ્યા; "હે પુષ્યવાન મનુષ્યા! (કેમકે તમે મહાભયથી મુક્ત થવાને માર્ગ ચઢેલા છા, માટે પુષ્યવાન્જ છા.) હે મુમુક્ષુએ ! હે અચ્યુતપુર પ્રાપ્ત કરવાની કામનાવાળા પ્રાણીએ ! જુએા, આ અંધારુ થઈ ગયું. આપણે ઘણીવારથી આલ્યા આવીએ છીએ, તેથી હું ધારુ છું કે, તમે સૌ થાકી ગયા હશા. પણ ગભરાશા નહિ, હવે આપણે એક નિર્ભયસ્થાનની લગભગ આવી પહોંચ્યા છીએ. ત્યાં આપ-શુને ઘણા માટા ને સારી સગવડતાવાળા ઉતારા મળશે. જુઓ, આપણી 🕥 દૃષ્ટિ સામે પેલા મહાટા દરવાએ રહ્યો. શું તે તમને દેખાય છે?" ત્યારે સૌ લાકા બાલ્યા; "ના, અમને તા અધારામાં કશુંએ દેખાતું નથી; માત્ર એક દીવાના સરખાે કંઇક પ્રકાશ જ દેખાય છે" સત્સાધક બાલ્યાે; "એ જ એ દરવાજાની નિશાની છે. હવે તે અહીંથી વધારે દૂર નથી; તેથી ચાડાને માટે ધેર્ય ન ત્યજતાં તમે સૌ ધીમે ધીમે મારી પછવાડે ચાલ્યા આવા. એ દરવાએ આ દુઃખદાયી નગરનું મહાદાર છે. એને વટાવીશું, એટલે લાગલી જ આ વિસ્તૃત નગરીની રળિયામણી ભાગાળ અાવશે; અને ત્યાં પછી આપણને પેલા કૂર કૃવાંતના, અહીંના જેટલા તા લેય રહેશે નહિ જ" આ વચન સાંભળી સૌ જીવા, જેમ બને તેમ તેની પાછળ ત્વરાથી ચાલવા લાગ્યા. શક્યા પછી તા શેડું ચાલલું પણ કઠણ થઈ પડે છે, તેથી તેઓ જેમ જેમ ચાલે, તેમ તેમ તેઓને જાણે માર્ગ

વધારે વધારે લાંબા લાગવા માંક્યો. કેટલાક નિર્ભળ શરીરનાએ।\* તા ચાકથી કંટાળી ગયા, ને ધૌર્ય ધારી શકયા નહિ. તેઓ હવે આગળ જલું માંડી વાળવાના વિચાર કરવા લાગ્યા. કેટલાકાે, જેઓ પૂછ્યા ગાછચા વગર, દેખાદેખી જ સૌની સાથે, ચાલી નિકળ્યા હતા, તેએા તા, આવું અધારુ ને થાક અનુભવીને, ત્યાંથી જ પાછા વળી જવાના નિશ્ચય કરવા લાગ્યા. બીજા સરલ, શુંદ્ધ અને દૃઢ મનનાએા, સત્સા-ધકના વચન ઉપર પૂર્ણ વિશ્વાસ રાખીને, ચાલવામાં જ આપણું શ્રેય છે, આમ પરસ્પરને કહેવા લાગ્યા. એટલામાં એ મહાતમા સત્સાધક પુન: ઉભા રહ્યો ને લાંખા હાથ કરીને લાકાને કહેવા લાગ્યા; ''અરે સારા લાગ્ય-વાળા જેના! હવે તમે સૌ હર્ષ પામા, ને આપણ સર્વને સદાને માટે અલય આપનારા અચ્યુત પ્રલ્ની એકવાર જય ગર્જના કરા." લાકાએ તહાલ એકે અવાજે અચ્યુત પ્રભુના નામના માટા જયધ્વનિ કર્યો. ત્યાર પછી તે પાછા બાલ્યા; "આ પણને આ પ્રમાણે હિલત થવાનું શું કારણ છે, તે તમે સા સમજ્યા તા હશા જે. ચિત્ જેમ પાતાના ભાનના નિર્વાહ માટે સમર્થ છે. લેદ જેમ લેદના નિર્વાહ માટે સમર્થ છે, તેમ પાતાના અને પાર-કાના નિર્વાહ અર્થે સમર્થ એવી, સંભાવનાથી પણ અઘટિતની ઘટના-કલ્પના કરવામા કુશળ-પેલી માંયા-જે વિભ્રમ થકી માહ ઉપજાવે છે, તે માયાના માહમાંથી હવે આપણે છૂટવા છીએ. એ મહામાયા જ્ઞાનીના ચિત્તને પણ ખળાત્કારે ઘસડી મહામાહમાં પૂરે છે, તા આપણે અજ્ઞ જીવા તે કઈ ગણતીમાં ? જૂઓ, એ માયામાં યી છૂટી, મહા મહા કપ્ટને અંતે આ પહે અત્યારે આ પવિત્ર અને સ્વતન્ત્ર સ્થાન(વશે આવી પહોંચ્યા છીએ. આ જ એ પુરદ્વાર. આ જ આ દુઃખરુપ જગજાગર-માંથી છૂટી નિકળવાનું ખરુ દ્વાર છે. આ જ પરમ સુખરુષ્ય અચ્યુતપુર જવાના માર્ગનું સુખ છે. એ ઉપરથી એનાં નામ પણ અનેક છે." એ સાંભળી કેટલાકા તે પુરદ્વાર, જે પાતે અતિ સુંદર પ્રકાશમાન છતાં વળી મધ્યમાં પ્રકટેલા જ્ઞાનદી પકવડે સુપ્રકાશિત હતું તેને જોઇને, બાલી ઉઠ્યા; "હા હા મહારાજ! આ એના ઉપર મેકાટા સુવર્ણાક્ષરાથી લખેલું છે, તે એનું નામ જ હશે, નહિ વારું ? એ અનેક રત્નાથી જડેલા સુવર્ણાક્ષરામાં તા ખીજું પણ કેટલુંક લખેલું છે. તેપર આ દીપકના પ્રકાશ પડતાં તથા પેલાં રત્નાને લીધે, જાગુ અનેક દીપકા હાય તેવા તેના પણ ઝળહળ પ્રકાશ થઈ રહ્યો છે!" એવી રીતે વાત કરતા સૌ

<sup>\*</sup> એાઇી શ્રદ્ધાવાળા.

**ક-**૨૫

પવિત્ર જીવા, તે મહાદ્વાર આગળ આવીને ઊભા રહ્યા ને એક્રેક સાથે પેલા સુવર્ણના અક્ષરા વાંચવા લાગ્યા. તે દ્વારના સૌયી ઉપરના ભાગમાં ઘણા માટા અક્ષરાયી લખ્યું હતું કેઃ—

॥ श्रीअच्युतपथद्वारिमदम् ॥

अच्युतस्य पथद्वारं जगन्नगरवासिनाम् । विनानभयमोक्षाय निर्मितं त्रह्मणा स्वयम् ॥ स्वतंत्रं सखदं श्रेष्ठं रम्यं सत्सापनाकरम् । जन्मानेकार्जितपुण्यफळरूपं सदुर्छभम् ॥ तत्प्राप्य त वहेद्वृत्तिं धार्मिकी कर्म चेद्दशम् । लभतेऽच्युतमार्गं त भगवत्कृपया नरः॥ लच्छवापि तत्क्वचिन्मुद्धा अन्यथाद्यतिमाश्रिताः। न सत्पयं न सौल्यं ते न पुरद्वारदर्शनम् ॥

## (ભાવાર્ય-દાહરા)

ગમ્યુતપથનુ દ્વાર આ, જગતગર જનકાજ: વિતાશ ભયથી છૂટવા, મેલવવા સુખસાજ 2 द-शुं श्रहाहेवे स्वय, इहय धरी अति छेत: स्वतंत्र सुभह श्रेष्ठ रम्य, साधन सर्व समेत 5 लन्मलन्ममृत पुष्यम्ब, दुर्बस अतिशय એહ, तेने पाभी अभी शल. अरे-धर्भ पर नेखं-3 તા ભગવત કૃષા યકી, અચ્યુતમાર્ગ જણાય: के भारण याध्या जता, अन्यतपुर भ्डीयाय γ પણ અહીં આવી મૂઢ જે, મન ખેંચે ત્યા નય, भનનું ભાવ્યું આચરે, તેનું અવળ યાય પ (ને)અન્યુતપથ સુખ ના મળે, કરી ન આવે આહિ; જગત્નગરમાં ભટકતા, પડે કાળ મુખ માંહિ.

તે પુષ્યજના, એ પ્રમાણે દ્રારપર લખેલું વાંચી રહ્યા ત્યારે, સત્સા-ધક બેલ્ચો, "હ ભાવિક પંથીઓ! એવી મહત્તાવાળું આ મહાદ્રાર છે; અને આખ્ખા નગરને માટે માત્ર એ એક જ\* છે. બીજાં નાનાં માટાં અસંખ્ય દ્રાર છે ખરાં; પહ્યુ તે અધમ, પરમ દુ:ખરૂપ, અંધારામાં પડેલાં અને માંહેથી નિકળી પહ્યુ ન શકાય એવાં છે; એટલે જગન્ન-

<sup>\*</sup> આ મહાદ્વાર તે મનુષાદેહમા યતુ પારભનું જ્ઞાન. તે એવું કે, માેક્ષનુ કારણ પરપ્રદાનું નિષ્કામ બક્તિજ્ઞાન છે પુરદ્વારના પ્રથમ દરવાએ તે પ્રારંભનું જ્ઞાન–હરિ ભજવા તે; અને તેમાંથી મુક્ત થવું, તે સંસારરગડામાથી નિકળવું તે.

ગરમાં વેઠવાં પડતાં અપાર દુઃખાેથી કંટાળી, કાળપુરુષના ભયથી ત્રાસીને. પ્રાણીઓ અજાણપણ આમથી તેમ, એવાં અનેક દ્વારા પ્રત્યે ભટકતાં કરે છે, પણ જ્યારે કાઈ ઠેકાણેથી છૂટી શકતાં નથી ત્યારે થાકીને. વારંવાર માટેથી પાર્થના કરે છે કે; ઉ પ્રભા! આમાંથી કૃપા કરી એકવાર મુક્ત કરા! ને આપ એક લગાર અવકાશ આપા, તા હું તુરત અહીંથી છૂટીને આપને માર્ગે આવું !' આવી અનેકવારની, અં:તકરણ પૂર્વક કરેલી પ્રાર્થનાથી, દયા લાવી પ્રભુ એકવાર એવા સંયાગ મેળવી આપે છે કે, જેવડે આ વિત્ર મહાદ્વારનાં દર્શન થાય છે. હવે એવી રીતે મહાઠ ટને અંતે એનાં દર્શન થવા છતાં, જે છવ પૂર્ણ સાવધપણાથી તત્કાલ એમાં થઇને નિકળી જાય નહિ, તે પાછા ભૂલાવામાં પઉ છે; તે એમ વામાટામા કરતાં દ્વાર ખંધ થઈ ગયું, એટલે ખંસ! પછી સદાને માટે દ્વારેદ્વાર ભટકલું, તેને કપાળે ચોંટે છે. પણ તેમ થયું, એટલે પ્રભુ પણ તેની પ્રાર્થનાને સાંભળતા નથી શું? ના; તે પરમ દીનદયાળુ છેઃ માટે અનેક દુઃખાને અંતે એને પીડાતા નાઈ, એનાપર દયાદ્રષ્ટિ કરીને કાઇક કાળ, પાછી આવી સગવડ કરી આપે છે. એમ છતાં પણ के ते અविद्याश्रित છવ યુનઃ ભૂલે છે તા તેના ભાગ જ! હ ભાગ્યવંતા! આપણને પણ આ સઘળી, અહીં સૂધી આવી પહોચવાની સગવડ, એવાં અનેક કપ્ટને અંતે, એ પ્રભુની દયાથી જ પ્રાપ્ત થઈ છે. માટે આપને હવે શાને વિલંખ કરવા જોઇએ ? અને શા અર્થે આલસ્ય કરલું જોઇએ? તમે સૌ ઘણા સમયથી વડકામાં, ને પછી અંધારામાં, વગર વિસામ ત્વરાથી ચાલ્યા આવા છા, ને તેથી તદ્દન થાકી ગયા છા, એ હું સારી પેઠે જાણું છું; પણ હવે થાડાને માટે કંટાળલું ચાગ્ય નથી. માટે સો એકવાર જેમ તેમ કરીને ટટાર થાએા, ને હું કહું તેટલી વિનિત સારી પેઠે લક્ષમાં રાખી, મારી પાછળ પાછળ આવા. તમે સર્વે શરીરપાષ-खन धर्छ। छा, पण् तेम हरीने तमारा आत्माना हत्याण्नी दिदशा કરશા તા તે, લાકડાંને ભરાસે માટા મગરમચ્છપર બેસી, નદીપાર જવા જેવું થશે. માટે હવે શરીરની માયા तेले; અને तमारा पाताने જ નિઈ ચાલાે. માત્ર આ દ્વાર જેલું સુંદર છે, તેટલું જ માંહેથી વિશાળ છે. એમાં અનેક લુલવણી, ચુકવણી ને આડાં અવળાં બારી બારણાં છે; તેમ એમાં અનેક સગવડા તથા સુવા, બેસવા ને રંગરાગ કરવાનાં સર્વ સુખનાં સાધના પણ છે. એમાં પેઠા પછી જેવી પ્રકૃતિના મનુષ્ય જેવી સગવડ ઇચ્છે, તે સઘળી તેમાં અનાયાસે મળી શકે છે. પરંતુ

આપણે તેમાંની કાેઈ પણ વસ્તુના ઉપલાગ કરવાના નથી. આપણે થાક્યા છીએ, ભૂખ્યા છીએ, રાત પણ ઘણી ગઈ છે; પણ તેથી ને ચાડીવાર પણ વિસામા લેવા ખેસીશું તા સત્વર ઉઠવાનું મન થશે નહિ; ને એટલામાં જે કદાચ દ્વાર બંધ થઈ જાય\* તેા પછી સઘળું જ ખાઈ બેસીશુ–સઘળા પ્રયત્ન પાણીમાં જશે;–કેમકે પેલા કૃતાંત કાળ પુરુષ્ ષની હાક અહીં સૂધી વાગે છે ને તેના લાંખા હાથ અથડાવાથી ઘણી-કવાર દ્વારના કમાડ ધડાધડ (અકસ્માત્ મૃત્યુથી) બંધ થઇ જાય છે, તેથી તેના ભક્ષ પણ થઈ પડશું! લાગજાંગે દ્વાર ગંધ થઈ જાય તા આપણું પેલી પાર જતા અટકી પડીશુ અને એકવાર એક હાથ આવેલા અવસર ચૂક્યા, એટલે પછી કેાણ જાણું ક્યારેય દાવ આવે, તે કેાઈ જાણતું નથી. માત્ર આપણે અણુધારી વિટંબણામાં આવી પડીએ, એ જ કળ મળશે. માટે કરીથી હું કહું છું કે, હે સજ્જના! તમે ઘણા જ સાવધ રહે જો; ગમે તેવાં ખાવા, પીવા, સૂવા, બેસવા, પહેરવા, ઓહવા, જોવા, લેવા, સાંભળવા, રમવા, જમવા, અંગીકાર કરવા, હસવા, ખાવા, લવા, સાલાવા, રમવા, જમવા, અગાકાર કરવા, હુલવા, બાલા તે હુર્ષિત થવા આદિકના અનેક પ્રકારનાં સુખા, અનાયાસે ગમે તેટલાં મળે તાપણ, તેમાં તમે કદી લાભાવા નહિ. જો લાભાયા તા પરતાશા અને અમારા સંગાથ તૃટશે; કેમકે કર્મથી પ્રાણી બંધનમાં પહે છે; અને એ કર્મ ચિત્તની શુદ્ધિ અર્થે છે, પણ વસ્તુપામિને અર્થે નથી. આપણું અંધમાં પડવું નથી, પણ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવી છે. લાગેરછા માત્ર બંધ છે, ને તેના ત્યાગ તે માલ છે; માટે એ લાગના ત્યાગ કરવા, એ એવેચ્છુ પ્રાણીનું આવશ્યક કર્તવ્ય છે. ચિત્ત એ જ એ અર્થ માત્રનું કારણુ-છે. ચિત્ત માનેલા ત્રણે જગત્ છે, પણ ચિત્ત ક્ષીણુ થયું કે જગત્ ક્ષીણુ થાય છે, માટે એ ચિત્તને પ્રયત્નવઢ સ્વાધીનમાં લેવું. તે માટે ભાગની વાસના ત્યજી, દેહવાસના પણ ત્યજવી; પછી ભાવ અને અભાવ ખનેને ત્યજી નિર્વિકલ્પ થઇ સુખીયા થવાનું છે. લાેક-પ્રેમથી, શાસ્ત્રપ્રેમથી, કે દેહપ્રેમથી જીવને થયાર્થ જ્ઞાન (કલ્યાણ) થતું નથી, માટે એ સર્વના ત્યાગ કરવાના છે. કાઈ માનશે કે, હું સમર્થ છું, પણ તત્ર તા હુંએ નથી, ને તુંએ નથી, ભાઇએ નથી ને મિત્રે નથી, માતાએ નથી ને પિતાએ નથી–એ તા માત્ર ઉપાધિલેદ છે. આ સૃષ્ટિમાં જેમ માટી, લોહું આદિક પદાર્થો રૂપાંતર ભેદે અન્યથા અન્યથા

<sup>\*</sup> જ્ઞાનબર્ક્તિએ તરી પાર જવાય તે પૂર્વે મરહે થશું તે-પાછા વાસનામાં છવ લપદાયા તા પૂર્ણ તૈરવાના-શક્ત થવાના હપાય હાયમા નથી.

કહ્યા છે, પણ તે બધા વાણીકલ્પિત લેક છે, પણ વાસ્તવિક લેક કંઈ જ નથી. તેમ જ આ સર્વ પ્રાણીએ પણ કંઈ નથી. તેઓ તમારા જેવા જ છે; માટે આ સ્થાનમાં ચિત્તને જ સ્થિર કરવાનું છે. વારંવાર એ ઉપર લક્ષપૂર્વક પ્રયત્ન કરતાં પણ ચિત્તન-ચિત્તને જાણનાર, શુદ્ધતા-ચાગ-ચુકતાત્મપણા વગર મનને જિતી શકતા નથી; તો તમે ક્ષણવારમાં જ ચિત્તને જિતા, એ દુર્લલ છે. એ ચિત્ત તાે અતિ કૃષ્ટે આધીન થાય છે. દુષ્ટ હાથીને અંકુશ વિના વશ કરાતાે નથી, તેમ ચિત્તને પણ તત્ત્વજ્ઞાનસ્ત્રપી અંકુશ વિના વશ કરાતું નથી. એ ચિત્તને વશ કરવાના સાધનમાં અધ્યાત્મવિદ્યાન્ઞાન, સાધુસંગ, વાસનાના ત્યાગ, પ્રાણુગતિના विरोध, से वरोरे माटी युक्तिका (चित्तकय माटे) छे; छतां पख् केसा હેઠથી કે મમતથી ખીજા પ્રકારે ચિત્તને નિયમમાં રાખવા મથે છે, તે, દીવાને પડતા મૂકી, અંજન ચાપડી, અંધકારને દૂર કરવા ઇચ્છનાર જેવા અવિદ્યાથી પચેલા પ્રાણીઓ છે. આટલું તા નિશ્ચયાત્મક જ જાણું કે, તે જ સન્મતિવાળાના વિચાર સફળ થયા-તેનું જ કલ્યાણ થયું કે, જેની ભાગલાલસા દિનપ્રતિદિન નિવૃત્ત પામી ગઈ. હવે તમે સર્વ સડ-સહાટ મારી પાછળ પાછળજ, શુદ્ધ ને દૃઢ ચિત્ત થઇને, ચાલ્યાં આવેજો. થાડીક વારનું કામ છે. ઘડી બે ઘડીમાં તા આપણે એ માટા વિસ્તાર-વાળા મહાદ્વારને ઓાળંગીને ખહાર જતા રહીશું. ચાલા, તત્પર થાએા; કુપાળુ અચ્યુતપ્રલુ આપણને તે સઘળી વિટંખણાઓમાંથી સુક્ત કરશે." એમ કહી, તુરત અચ્યુતપ્રભુના નામની જયગર્જના કરાવી, તે મહા-પુરુષ આખા સંઘસહિત પુરદ્વારને વિષે પેઠા. આમ થયું એટલે તા અત્યાર સૂધી એ સઘળા પ્રકાર એકાગ્રતાથી

આમ થયું એટલે તે અત્યાર સૂધી એ સઘળા પ્રકાર એકાગ્રતાથી એઈ રહેલા આપણા વરેપ્સ મહારાજા આદિક વિમાનવાસીએા, ગુરુ વામદેવજીને કહેવા લાગ્યા કે, "હ દયાળુ! હવે કેમ કરીશું? હવે તેએ માંહે શું કરે છે, તે પ્રકાર આપણાથી કેમ કરીને જેવાશે?" ત્યારે વામદેવજી બાલ્યા; "એ વાત મારા લક્ષમાં છે, માટે ચાલા આપણે જરા નીચા ઉતરીએ અને કારની સામે જઈ ઉલા રહીએ ' સા જનાના આશ્ચર્ય વચ્ચે વિમાન કળી ન શકાય તેવી રીતે, એકાએક નીચું ઉતર્યુ અને તે, કાર અંદરનું સઘળું યથાર્થ દૃષ્ટે પહે તેવી રીતે, તે મહાદ્રારની સામે, અંતરિક્ષમાં સ્થિર થઈ ગયું! એ અદ્દલુત વિમાન દિવ્ય હાવાથી, પ્રાકૃત પ્રાણીની દૃષ્ટે પડતું નહેાતું; માટે તે એટલું ખધું નીચું આવ્યું તેાપણ, તેને ભૂમિપરથી કાઈ જોઇ શક્યું નહિ. પછી સો પવિત્ર જના એકચિત્ત થઇને દ્રારભણી દબ્દિ કરતા શાંતપણે બેઠા.

## દ્વારાંત:પ્રવેશ

મહાતમા સત્સાધક તે જગન્નગર ત્વરાથી વડાવી, એ મહાદ્વારમાં -થઇને ચાલવા માંડ્યો તે વેળા, આસપાસનાં સુખસાધના કે વૈભવ-વિલાસપર કે તેમાંની અતિ અંદ્રભુત રચનાપર તેણુ કશું લક્ષ દીધું નહિ. તેમ પાતાની પછવાડે આવનારા પેલા સર્વ પંથીએ! પણ તેવી જ ત્વરાથી ચાલ્યા આવે છે કે નહિ, તે ભાગી પણ તેણે પાછું વળી જોયું નહિ. અધિકારી પુરુષ, પદાર્થ-પ્રાણીમાત્રને પાતાના આત્મારુપે સાક્ષાત્ અનુ-લવે છે ને તે અવસ્થામાં તેને બ્રાંતિ ઉત્પન્ન થતી નથી તથા શાક-ચિત્તની વ્યાકુળતા પણ થતી નથી, કારણ કે શાકમાં કલહાદિનું કારણ જે લેદ્દપુદ્ધિ, તે તેનામાંથી જતી રહી છે-તેનાથી તે છૂટા છે. જ્યારે પ્રત્યક્ષ અનુભવ કરનારને સર્વ પાતાના આત્મારૂપે ભાસે છે ત્યારે એવા અલેદદૃષ્ટિવાળાને શોકે શાે ને માહે શાે ? સત્સાધક, જગજ્ઞગરના પરમ કષ્ટમાંથી અને કાળ પુરુષના નિત્યના ભય–ત્રાસથી સ**દાને મા**ટે છૂટવાના, આવા અમૂલ્ય, છતાં ક્ષણ માત્રમાં જરાક જેટલી અવિદ્યામાં ફસાઈ જવાથી છટકી જનારા પ્રસંગ-કરી કરી પ્રાપ્ત થવા દુર્લભ છે, તેના ત્રાતા હતા. એ દુર્લભ પ્રસંગને સહજમાં ગુમાત્રી ન દેવા, એહું સમ-कि ते पेाताना चित्तने हृढ करी, केम अने तेम द्वारनी अडार क्यारे નિકળી જવાય, એવી હઢ નિષ્ઠાર્થી ચાલ્યા જતા હતા \* તાપણ વારં-વાર માટે સાદે પાછળના પંથીઓને સૂચના કર્યો જતા હતા કે; "હ જિજ્ઞાસુએ ! ચાલા, શીઘ ચાલા; ચાડીકવાર આડું અવળં કયાંય ન જાતાં નાસાથે દૃષ્ટિ કરીને ચાલા. કાને છે હાથ દાખીને અને મનને ઘાડું કરીને દૃઢપણે મારી પાછળ પાછળ ચાલ્યા આવેા, કશામાં લાભાશા નહિ, કાઇમાં લપટાશા નહિ, ને ચાડાને માટે ચાકથી ગભરાશા નહિ. પરિશ્રમ ન સહન થતા હાય તા આપણને અતે રક્ષણ આપનારા સમર્થ અચ્યુતપ્રલુ–પરબ્રહ્મનું જ મુખેથી નામ સ્મરણ કરતા આવેા. યુનઃ યુનઃ આવા સમય નહિ આવશે; માટે પુરતી સાવધતાથી ચાલ્યા આવા. એકવાર દ્વારને એાળંઘીને આપણે ક્ષેમકુશળ અહાર નિકળી જઇએ તા જાણે જગજિત્યાં, કૃતાર્થ થયા ને સર્વ કાર્ય કરી રહ્યા. જેઓ ि तेन्द्रिय छे, वैराण्यवाणा छे, तेनाथी क अंहरना तथा अहारना विषे-ચાના ત્યાગ થઈ શકે છે. અને એ ત્યાગ જે માક્ષની ઈચ્છા હાય તા

<sup>\*</sup> विज्ञानभिक्त अपूर्ण करवामा आरभनी के ६८ श्रद्धा, तेमाथी यक्षायमान. थवाने के भय छे तेक से.

જ થાય છે. તમે માેક્ષેચ્છુ છા, તા હે વિચક્ષણા! જણા કે આ છવને મુક્તિસ્પી માેટા મહેલપર ચઢવામાં વૈરાગ્યને બાંધ પાંખા છે, ને જેમ પક્ષી બે પાંખ વગર ઉડી શકતું નથી, તેમ તમે પણ એ બે વગર ચઢી શકશા નહિ. માટે વૈરાગ્યને દઢ કરી રાખા. આ દ્વારમાં રહેલા વિષ્યાદિક બાદ્યપદાર્થોનું અનુસંધાન, એકેકથી અધિક, દુષ્ટ વાસનાસ્પ ફળ આપનારુ છે, તેથી વિવેકથી સમછ, બાદ્યપદાર્થોના—લાગોના—ત્યાગ કરીને, સ્વસ્વસ્પનું અનુસધાન કરવામાં જ કાર્યસિદ્ધિ છે. બાદ્યપદાર્થો— પ્રતિ દૃષ્ટિ જતી રાકવાથી, મન સ્વચ્છ થાય છે. મન સ્વચ્છ થવાથી અચ્યુત—પરમાત્માનું યાગ્ય જ્ઞાન થાય છે; યાગ્ય જ્ઞાન થવાથી, બંધનસ્પ માયા છૂટે છે, માયામાંથી છૂટા થવાથી સ્વસ્પાનુસંધાન થાય છે, ને સ્વસ્પાનુસંધાનથી તરી જવાય છે. તેથી હે ભાગ્યવાન્ પંથીએા! આપણા ઘણાક કાળના સઘળા પરિશ્રમનું સાક્લય એટલું જ છે કે, એકવાર આપણે ક્ષમકુશળ આ પુરદ્વારમાં થઇને બહાર નિકળી જઇએ."

એ પ્રમાણે કહેતા તે મહાત્મા સડસડાટ ચાલ્યા, ત્યારે પથીએ! પણ તેવી જ ત્વરાથી આગળ ચાલવા લાગ્યા. તેઓની સંખ્યા જેમ ઘણી માટી હતી, તેમ તે પુરદ્વારના વિસ્તાર પણ કંઈ થાડા નહાતા. એવા એવા અનેક લાકસમૂહ તેમાં સમાઈ જાય, તેવું તે વિશાળ હતું. તેમાં થઇને જતાં હાળા જમણી બન્ને ખાજુએ અનેક પ્રદારનાં સુંદર આસના ઢાળેલાં હતાં. કાઈ ઠેઠાણું સુંવાળા મખમલના ગાદી તકિયા બિછાવેલા હતા; કાઈ સ્થળે અતલસ ને મશરુની તળાઇઓવાળા સુંદર પલગા ખિછાવી રાખ્યા હતા; કાઈ ઠેઠાણે સેજવટા, ક્યાંક ચારગા, ક્યાંક ખુર-શીઓ, સિંહાસના ને બાજઠા આદિક હાળેલા હતા. એ બિછાવી રાખેલાં કાઈ કાઈ આસના પાસે નિર્મળ જળ, દૂધ, શેરડીના રસ આદિક પેય પદાર્થી, કાઈ સ્થળે મેવા મિઠાઈ આદિ ભક્ષ્ય પદાર્થી ને કાઈ ઠેકાણે અત્તર, અગરજા, ચદન, પુષ્પ આદિ સુગંધિ પદાર્થો તૈયાર હતા; અને આસનાપર આવી બેસનાર મનુષ્યને ત્રિના શ્રમે ઉપયોગમાં આવી શકે, તેવી રીતે તે તે પદાર્થો ગાઠવી રાખેલા હતા. સમય રાત્રિના હતા, પણ એ વિશાળ અને અદ્ભુત આશ્રમસ્થાન સરખા પુરદ્વારમાં, ઠેકઠેકાણે એવા તેજસ્વી મણિએા જહેલા હતા કે, ત્યાં અસંખ્ય દીપકા પ્રકટેલા હાય તેવા દેખાતા હતા, અને તે વેળા રાત્રિના જાણે દિવસ થઇ રહ્યો હાય નહિ શું! એવા ભાસ થતા હતા. આવી લલચાવનારી રચનાની વચ્ચાવચ્ચ થઇને ચાલવાનું હતું. સર્વ પંથીએ અ! ખા દિવસની દાહાદાહથી થાકીને વદ્દન

લાટપાટ સરખા થઇ ગયા હતા; ભૂખ અને તરસના ત્રાસ પણ કંઇ એાછે! નહાતા; રાત પણ બહુ જવા આવેલી હાવાથી નિદ્રાદેવી પણ કેટલા-કનાં નેત્રપર ચઢી બેઠી હતી, અને ઉપરાઉપરી અગાસાં ખવરાવતી હતી. આવી રીતે ઉઘ, ભૂખ ને દુ:ખ, એ ત્રણેના ભારમાં દખાયેલા પંથીએ!-માંથી, હવે આગળ ચાલવા માટે, થાઢાક જ ઉમંગ ધરાવનારા નિકળે એમ હતું. भात्र पाताना नायक सत्साधक्रनी वारंवारनी सूचना अने ધીટપણાને વળગીને જ સઘળા ઘસડાયા જતા હતા. પણ એકું તે ક્યાં સૂધી ચાલે? એ મહાપુરુષ ગમે તેટલી ત્વરા કરતા હતા, ને ગમે તેટલી ચેતવણી આપ્યા જતા હતા, તે પણ શું થયું? આસપાસ દૃષ્ટિ જ ન ઠેરવે, એવી સ્થિર મનાવૃત્તિવાળા એ સંઘમાં વિરલ જ હતા. અને તે સુખસ્થાનમાં દૃષ્ટિ ફેરવી, એટલે તા સહજમાં મન લલચાઈ જાય તેમ હતું. આખા સમાજ ધસમસ્યા ચાલ્યા જતા હતા, તેમાંથી ત્યાં તેમ હતું. આખા સમાજ ધસમસ્યા ચાલ્યા જતા હતા, તમાથા આસપાસ દૃષ્ટિ કરી, એટલે લલચાઇને, ઘણાક જના માર્ગમાં જ હાળેલાં આસના જોઇને, તેપર ટપાટપ 'હાસ!' એમ ખાલતા, એસી જવા લાગ્યા એમ સમજને કે આટલા માટા સઘ ચાલ્યા આવે છે, તેમાં હજી ઘણા લાગ પાછળ છે; તે ખધા આવી રહેતાં સૂધીમાં તા આપણે જરા વિશ્રામ લઇએ, જરા બેસીશું તેમાં શું? હમણાં હઠી, તેઓના લેગા થઈ જઇશું. એમ વિચારી, કાઈ સુંવાળી ગાદીપર, તા કાઈ શચ્યાપર, કાઈ પાટપર, તા કાઈ આજઠપર, કાઈ પલંગપર, તા કાઈ ચા રંગપર, એમ બેસી જઈ, આડાઅવળા આળાટવા લાગ્યા. કાેઈ જળ પીવા લાગ્યા; અને કાેઈ કાેઈ તાે વળી મેવા મિઠાઈ ઉડાવવા લાગ્યા. આવું તેઈ તાંધમાંના કેટલાક જનાેએ તેઓને વાર્યા કે; "લાઇએા, તમા આ શું કરાે છાે ? એ પદાર્થો આપણા કે આપણા આપના નથી; તે કેમ લેવા તત્પર થાયો છો ? વળી હા ના કરતાં હમણાં આ સંઘ આલ્યો જશે, ને તમે રહી જશેા. પેલા મહાપુરુષ વારંવાર શું કહેતા જાય છે ને આપણે માટે કેટલા પ્રયત્ન કરે છે, તે તમે સમજતા નથી કે શું ? ઝેર જેવા વિષયાની આશાને કાપી નાખા, કેમકે એ આશા જ મૃત્યુના પાશસ્ત્રપ છે. રે તમે જાણતા નથી કે, વસ્તુના તત્ત્વને જાણ-નારા કહે છે કે, દશ્ય પદાર્થો કલ્પિત છે, તેથી તેઓમાં અચ્યુતના અંશ નથી, ને અચ્યુતમાં તેઓના અંશ નથી. તે છતાં આ દશ્ય પદાર્થોમાં માહ કેમ કરા છા ?" એ વાકય પૂરાં થતાં જ તેના ઉત્તર-રુપે માર્ગની ખન્ને ખાજુમાંથી ઘણા મીઠા અને માનભરેલા શખ્દા સંભ-

ળાવા માંડ્યા; ''હે સજજના ! હે સત્પથગામી જના ! ડરશા નહિ, તે અમારી સ્વાગતના અનાદર કરશા નહિ. એ સંઘળી વ્યવસ્થા તમારા સરખા જતા આવતા પંચીએાના આતિશ્યને અર્થે જ ચાજવામાં આવેલી છે, કંઈ અપાય કરવાને સારુ નથી. માટે ઇચ્છામાં આવે ત્યાંસધી એના ઉપભાગ લ્યા, ને પછી સુખેથી પાતપાતાના માર્ગ પ્રત્યે ગાલ્યા જાએા; અત્ર કાેઈ રાેકતું નથી. આ સર્વ પદાર્થની માલિકી તમારી જ છે, ચાંહે તેમ માજ કરાે. વાપરાે, ઉડાવાે, લાેગવાે!" એ સાંલળીને તાં સર્વને અચરજ લાગ્યું, તેથી તેંચા અન્ને ખાજીએ તાકી તાકીને જોવા લાગ્યા. જેટલે સુધી દૃષ્ટિ પહોંચી શકે, તેટલે સુધી વિસ્તરેલા આ પ્રદેશમાં અનેક વિલાસભવના સરખી એ સ્થાનમાં રચના અની રહી હતી. એમાં ઠેકઠેકાણે પાંચિકાને સારુ વિવિધ ઉતારાઓ કરેલા હતા; ને તેમાં કામકાજ કરતાં ઘણાંક સુંદર સ્ત્રી પુરુષા, એ જ પ્રમાણે આદ-રથી, પથીઓને વિનવતાં હતાં. પંચીઓ તેઓ લહ્યાં જેવા લાગ્યા, ત્યારે તેઓ અનેક હાવભાવ દેખાડતાં માર્ગપર આવીને આગ્રહ કરવા લાગ્યાં; અને કહેવા લાગ્યાં કે; 'હિ ભાગ્યવંતા ! તમે શાને ડરા છા ? આમાં કચી વસ્તુ તમને દુઃખ દેનારી છે? ક્ષુધા, તૃષા, પરિશ્રમ, ખેદ ઇત્યાદિ સર્વને દૂર કરવા ઉપરાંત અનેક પ્રકારના આનંદ આપનારા આ પદાર્થો અહીં તૈયાર છે. અમે સ્ત્રી પુરુષા મળીને આખા સંસ્રતિદાયી\* વર્ગ, અમારા નિયંતા દૈવદાયીની આગાથી. તમારી સેવાને માટે નિયત થયલા એ દૈવ-પ્રેરી† છીએ. આ મહાદ્વારના દ્વારપાળ છે. તે પાતાના એ અધિકાર સંબંધી અનેક કામકાજ માટે ઘણું કરીને હાજરાહુંજીર રહે છે. તેણુ આ કામ કરવાને અમને આજ્ઞા કરેલી છે."

આ પ્રમાણે કહેનારાં તે સંસતિદાયીમાંની કાેઇ સ્ત્રીના હાથમાં સુંદર વીણા શાલતી હતી, કાેઈ પુરુષ વેલુથી મધુર સ્વરે ગાન કરી રહ્યો હતા; કાેઈ સ્ત્રી શીતળ જળપાત્ર લઇને ઊભી હતી; કાેઈ પુરુષ પંખા લઇને કરતા હતા; કાેઈ સ્ત્રી, પ્રેમ દર્શાવી, હૃદયના મેમ જણાન્ વતી હતી, તાે કાેઈ નેશુ મારી, પાસે ભાલાવતી હતી. ઇત્યાદિ અનેક સુખસાધના યુક્ત નરનારીઓને જેતાં જ, કેટલાક પાંથિકા, પાતાનું

<sup>\*</sup> સસુતિદાયા એટલે જન્મમરણરૂપ સસાર તેને આપનારા અર્થાત્ તેમા પ્રેર-નારાં, માટે સસતિદાયી: અને તેઓના સમૃહ તે સસૃતિદાયીવર્ગ

<sup>†</sup> हैव એટલે પ્રારખ્ધ, એને પ્રેરનાર-કરનાર અર્થાત પ્રારખ્ધ બધાવનાર કિવા ભાગવનાર તે ફેવપેરી

ભાન ભૂલી ગયા; કેટલાકા તેઓના કહેવાપર લાેભાઈ ગયા ને વિચાર્યું કે, 'ચિંતા નહિ, હમણાં ઉઠી જઇશું,' એવા વિચારથી ટપાેટપ વિશ્રા-મને સારુ બેસવા લાગ્યા. પ્રથમથી બેઠેલાએા તે જોઈ વધારે નિશ્ચિત **અની લાેટવા ને આળાેટવા લાગ્યા; અને સૂતે**લાએા આંખ મીંચવા લાગ્યા. કેટલાકા ખાવાપીવામાં રાકાયા; કેટલાક રગરાગને ગાનતાનમાં લીન થયા; કેટલાકા તે સુંદર નવી સ્ત્રીએા સાથે મીઠી મીઠી વાતે। કરવા લાવ્યા; કેટલાકાએ ત્યાં ફરતાં મસ્ત ચાકરા પાસે શરીરને ચંપા-વીને હલકું કરાવવા માંડ્યું; ને કેટલાક સ્ત્રીપુત્રને લાડ લડાવવા લાગ્યા. આ પ્રમાણે અસંખ્ય પાંધિકા, મનને વારી ન શકવાથી, ત્યાં વિશ્રામ લેવામાં રાકાઈ ગયા. 'ઉઠીએ છીએ, જઇએ છીએ, હમણાં પહોંચી વળીએ છીએ,' એમ કરતાં કરતાંમાં કેટલાક સમય વીતી ગયા ને સંઘથી વળાએ છાએ,' અમ કરતા કરતામાં કટલાક સમય વાતા ગયા ન સઘયા ઘાં છે છું પડી ગયું! પછી કેાણ કાના લાવ પૂછે છે? કાને ગરજ પડી છે કે, તેઓને ચેતાવવાને વારંવાર ઘાંડા પાંડે? એ વેળા તા પાતે પાતાનું સાચવે તાય ઘાં કહેવાય. જે મનુષ્યા મહા ધીટ, દઢ મનના, સાવધ અને ગુરુવચનપર પૂર્ણ વિશ્વાસ હતા, ને પાતાના કલ્યાણને માટે કેવળ એકનિષ્ઠ હતા, તેઓ તા મુંગે મોંઢ, આડું અવળું કયાંય ન જેતાં ને કાઇનું કશુંય ન સાંભળતાં, ગમે તેટલા થાકયા હતા તા પણ, સડસડાટ મહાતમા સત્સાધકની પાછળ પાછળ ચાલ્યા ગયા. ખુદ્ધિમાન, પડિત, ચતુરસુજાલુ અને અત્યંત સફમ વિષયમાં જાણનાર છતાં, ખહુ ખહુ પ્રકારે સમજાવ્યા છતાં પણ, જે પુરુષ તમાગુણથી ઘેરાયલા હાય, માયામાં હુખ્ધ હાય, તે સત્ય વાર્તા સમજી શકતા નથી; તો તે ભ્રાંતિથી ભમી જઇને, પાતે માનેલા અસત્યને સત્ય ગણે છે, પાતાના જ ગુણોને વશ થાય છે, એ માટી ને પ્રખળ આવરણશક્તિ છે. પરંતુ એથી પરિ-ણામે નીચતાને પમાય છે. આવરણુશક્તિના સંસર્ગવાળાને અનાસ્થા, ને લધા નિશ્વય રહે છે; અને તેથી તેને વિક્ષેપશક્તિ નિરંતર પીડે છે, અનાત્મ પદાર્થનું ચિતન માહુરૂપ ને દુ:ખના કારણુરૂપ છે. એટલા માટે ગ્રાતાએ, સ્વસ્વસ્તપમાં પ્રમાદ કરવા, એનાથી ખીજા કાઈ અનર્શ નથી. એ પ્રમાદથી માહ, માહથી અહંખુદ્ધિ–મમતા–પ્રેમ, અહખુદ્ધિથી ગાંધ, ને ગાંધથી વ્યથા થાય છે, પણ મૂઢ જીવ એ જાણતા નથી. પરંતુ વશ્ય છે અંતઃકરણ જેનું એવાને, વૈરાગ્ય–પદાર્થ માત્રમાં તિરસ્કાર કરતાં વધારે સુખ આપનારુ બીજીં કંઈ નથી. પણ એ વૈરાગ્ય જો અત્યંત શુદ્ધ આત્મામાં, બાેધ સહિત વ્યાપક હાેય તાે તે આત્માનંદસ્પી ચક્ક-

વર્તી પશુંના સુખને આપે છે. મુક્તિસ્પ સ્ત્રીને વરવાનું દ્વાર એ જ છે; એટલા માટે જે જીવ, પરમ કલ્યાશુને વાસ્તે, સઘળાંની સ્પૃદ્ધા છાડી દે છે, તે જ જીવ જિતે છે. અનાત્મ પદાર્થોપર પ્રીતિ, એ જ આ સંસારમાં સંકટનું કારશુ છે.

આ સઘળા પ્રકાર આપણા વિમાનવાસીએ। એકાગ્રચિત્તથી નેઈ રહ્યા હતા. તેઓએ તે સંઘને આમ છિશ્વલિશ થયહું જોઈ બહુ ખેદ સાથે ગુરુ વામદેવજીને કહ્યું: "કૃપાનાથ! આ તાે બહુ ખાેટું થયું! પેલા મહાજન સત્સાધકના વારંવારના પ્રયાસ અર્ધો નિષ્ફળ થયા જેવું થયું! તે મહાત્માએ કેવા કેવા ઉપદેશ, ને કેવી કેવી માથાર્ઝીક કરીને સર્વને દુ:ખરૂપ જગન્નગરમાંથી છેક અહીં સૂધી આણ્યા હતા, તે કશું તેઓના કામમાં આવ્યું નહિ! હવે કેમ થશે! શું તે પાછળ રહી ગયેલાએ કાઈ પણ રીતે તેઓને જઇ મળશે ?" એ સાંભળી વામ-દેવજી માલ્યા; "જઇ પહોંચવાની વાત જ શી કરવી? રહ્યા તે તો રહ્યા જ. કેાલુ જાલુ હવે તેઓની શી દશા થશે, તે કહી શકલું પણ ઠિકન છે. તમારા સંબંધમાં પણ હમણાં જ આવા પ્રકાર અન્યા છે તે. તમે કેમ વિસરી જાઓ છા? આ દિવ્ય વિમાનમાં ખેસવા પહેલાં તમારે બધાએને શું કરતું પડ્યું હતું ? તે વેળાએ તીવ અગ્નિમાં સ્નાન કરતાં જેઓ ખંચાયા, ભય પામ્યા, તેઓની વાટ જેવા માટે ક્ષણવાર પણ આ વિમાન સ્થંબ્યું હતું ? વિમાન ઉપક્યા પછી તેઓની કેવી કષ્ટકારક દશા થઈ હશે! પણ એ વાત રહેવા દેા!" એ સાંભળી સૌ પુષ્યજના એક્કે શખ્દે બાલી ઉક્યા કે; "અહા મહારાજ! તેઓની તાે ઘણી હુર્દશા આપણે **એઇ!** તેઓ તા વિમાન ઉપહ્યા પછી મહા નિરાશાને લીધે કેવળ નિસત્ત થઈ પડેલા હતા! આ બિચારાએોનું પણ એમ જ થશે કે?" ગુરુદેવ ખાલ્યા; "સ્વરૂપનું વિસ્મરણ-અનાસ્થા જેમ વિદ્રાન્ કે વૈરાગ્યવાનને, વિમુખ કરે છે; ને જેમ સ્ત્રી, જારપુરુષને ખુદ્ધિના દેાષથી विद्येपशुक्त કરે છે, तेम જ પંડિત કે પ્રજ્ઞનું પણ, વિસ્મરણથી અકલ્યાણ થાય છે. પણ સૂર્ધ ઉદય થતાં અંધારુ અને અંધારાના કાર્ધ-રૂપ અનેક અનર્થો નાશ પામે છે, તેમ જ જેઓને અદ્ભૈત એવા પર-માનંદ રસના અનુલવ થાય છે, કે તેનાં બીજ પ્રકટે છે, તેઓ બંધનમા યતાં દુઃખાયી નિવૃત્ત થાય છે. આવા લાવ થયા વિના આનંદઘન અચ્યુત માટે સાવચેત થવાતું નથી. એ બંધનમાંથી છૂટવા માટે, સ્વા-ત્માર્પેલુ વિના અન્ય માર્ગ જ નથી. વરેપ્સુ! નગરવાસીઓનું જે થશે.

તે આપણે પાછા અહીં આવીને નેઇશું; પણ પેલા આખા સંઘ, જે ઘણા આઘા પહોંચી જવાથી આપણી દૃષ્ટિએ પડતા નથી, તે ઘણું કરીને દ્વારને ઉલ્લંઘી જવા આવ્યા હશે, માટે આપણે પ્રથમ તેની સ્થિતિ નેવી નેઇએ." એટલા શખ્દા પૂરા થતાંજ, વિમાન અણુધારી રીતે ત્યાંથી ઉપડ્યું. તે થાડીક વારમાં નગરદુર્ગને\* એાળંઘી મહાદ્વારની અહારની ખાજુએ આવી સ્થિર થયું.

#### **ખહિરાગમ**ન

ખહિરાગમન વિમાન શેલતાં જ પુષ્ય જેનામાં મુખ્ય એવા મહારાજા વરેપ્સુ, ઊભા થઈ ચામેર દૃષ્ટિ ફેરવી ને ખહાંજલિ કરી ગુરુજી પ્રત્યે બાલ્યા; "કૃપાનાથ, અહીં તો બધું વિલક્ષણ છે! આ જ આ નગરની ભાગાળ હશે? તે વિશાળ, સૌમ્ય અને રમ્ય છે! આ તેની પવિત્ર ભૂમિપર પથરાયલી રેશમ જેવી સુંવાળી અને ચાંદીના ભૂકા સરખી ચળકતી રેતી શી સુંદર શાભે છે! તેના ઉપર ભાતભાતનાં કલ્પતરુ સરખાં સુપુષ્પિત વૃક્ષા નવપદ્ધવ થઇને લેહિકી રહ્યાં છે! જે કે દીપક તા આટલામાં ક્યાંય છે નહિ, તાપણ સઘળું આપણને દિવસની પેઠે સ્પષ્ટ દેખાય છે, એનું કારણ શું?" એમ કહીને વળી તે બાલ્યા, "અહિયાં તો કંઇ જ દેખાતું નથી. પેલા આપણા સત્સાધકના સંઘ કયાં છે? પુરદાર પણ બંધ થયલું જણાય છે, તો તેઓ ખીચારા એટલા પ્રયાસ કરવા છતાં અંદર જ અટકી પડ્યા તો નથી?" ગુરુજી બાલ્યા; "ના, પગ્રાર બંધ નથી: એ તો વક્ષદ્યામાં હંકાયલું છે, માટે આપણે જોઈ પુરદ્વાર બંધ નથી; એ તા વૃક્ષઘટામાં ઢંકાયહું છે, માટે આપણે નાઈ શકતા નથી; પણ એ સંઘ, હું ધારુ છું કે, હવે આવતા જ હશે." એટ-લામાં તા ઉંડાભુમાં સમર્થ અચ્યુતપ્રભુના નામના ગંભીર જયદાષ સંભ ળાયા, તે સાંભળી સઘળા વિમાનવાસીએા હર્ષ પામ્યા; ને તેના આવેશમાં તેઓ પણ જય ગર્જના કરવા લાગ્યા. ક્ષણેકવાર થઈ, તેટલામાં વામદેવજી માલ્યા; "આ જુઓ, પેલું અજવાળું પડ્યું. હવે તે સંઘ ખહાર આવવાની તયારીમાં છે. હું ધારુ છું કે, વૃદ્યાની આડથી તમને સર્વને ત્યાં ચાલતા પ્રકાર ખરાખર દેખાતા નહિ હાય, માટે ચાલા જરા નીચા ઉતરીએ." તુરત વિમાન તે દ્વારની સામે આવીને કર્યું ને તેમાં બેઠેલા સૌ કશી

પણ અડચણ વિના પૂરેપૂરા સામેના પ્રકાર જોઈ શકતા હતા. શાડીક વારે ત્રણ મનુષ્યા તેમાંથી નિકળતાં દેખાયાં. તેમાંના એકના હાથમાં એક માટા તેજસ્વી કીપક હતા. તેણે આગળ આવી, તે દ્વારના

<sup>\*</sup> નગરદુર્ગ એટલે તે જગત્રગરના હિલ્લા."

મુખ ઉપર સ્થાપન કર્યો. બીજાએ તેની સામે એક અતિ ઉત્તમ સિંહા-, સન લાવીને ઢાળ્યું. ત્રીજો પુરુષ જે દિવ્ય દેહધારી હતા તથા જેશે દિવ્ય વસ્ત્રાભૂષણ ધારણ કર્યાં હતાં-તે આવીને પેલા સિંહાસનપર બેઠા. વળી એક ચાર્યા પુરુષ આવ્યા. તેલું પાતાના માથાપરથી એક માટી સુંદર પેટી ઉતારીને પેલા દિવ્ય આસન આગળ મૂકી. તે ઉદ્યાહી તાે જણાયું કે, તેમાં ખડિયા લેખણી, આદિક લખવાનો સાધના ઉપરાંત એક ભાગમાં તમામ સુવર્ણપત્રા, અને ખીજા ભાગમાં નાહુનાં ગુટકાના આકા-રનાં પુસ્તકા ભરેલાં હતાં. એ દિવ્ય પુરુષ, જેના ઠાઠ ઉપરથી પુરદ્રાર-માંના કાઈ માટા અધિકારી હાય તેવા લાસતા હવા. તે હાથમાં લેખણી લઇને તૈયાર થતાં જ, માંહેથી સત્સાધક મહાત્મા પાતાની સાથે આખા સંઘને લઇને આવતાં દેખાયા. અધિકારીએ પાતાના અનુગર પાસે એક આસન મંગાવીને સત્સાધકને પાતાની સામે સતકાર કરી તે આસનપર બેસાક્યો. પછી તુરત પેલી પેટીમાંનું એક સુવર્ણપત્ર કાઢી તેપર તેનું નામ લખીને તેના હાથમાં આપ્યું. પછી પેલા પુસ્તકના શુટકા હાથમાં લઇને. ્રૈફ ોાલ્યો; "હ મહાત્મન્! હે અચ્યુતપ્રિય! તમે ધન્ય છે. તમે તરણ-તાર્રણ છે. માત્ર પાતાનું જ શ્રેય કરી લેનાર મનુષ્યા તા જગભગરમાં ઘણા વસે છે; પરંતુ પાતાની સાથે ખીજા પણ અસંખ્ય પાણી માનું શ્રેય કરવાના આવા રતુત્ય પ્રયત્ન કરનાર તાે કાલાંતરે તમારા સરખાે કાઇક જ નિકળી આવે છે. તમે કાળપુરુષના મુખમાંથી સ્વતઃ છૂટી જઇને, અસંખ્યાત મનુષ્યાને પણ તેમાંથી સદાને માટે છાડવવાના જે ધ્રરંધર ્ર આયાસ ઉઠાવ્યા છે, ને તેમાં પણ છેક આટલે સુધી સફળ થયા છા. તે માટે તમને સૌ શિષ્ટજના ધન્યવાદ આપશે આ સર્વ પાંચિકા ઉપર તમારા ઘણા માટા ઉપકાર થયા છે; તે માટે તમે તેઓના પરમ પૃજય, માન્ય અને ગુરુતુલ્ય છા. હવે તેઓને લઇને તમારે મહાપંથે ચઢવું છે. એ મહાપંથ જે કે ભયંકર નથી, તાે પણ ગૂઢ હાેવાથી જ્ઞાની છવ પણ ભૂલા પડે છે; ને તેમ થાય તા કદાચ પરિણામે તે ભયકર પણ થઈ પહે; માટે તેવું ન ખને, ને સુખેથી અચ્યુતપુર જઈ શકાય તે માટે, છેવટ સૂધીના માર્ગ સ્પષ્ટપણે દેખાડનારી આ 'પથકર્શિકા' છે, જે પ્રત્યેક પંથીને આપવામાં આવે છે, તે તમે લ્યા. માર્ગમાં એનું વારં-વાર અવલાકન કરવાનું છે; ને એમાં કહેલી આગ્રા પૂર્ણ લક્ષમાં રાખીને જ ે કર્મ કરવાનું છે. એ આજ્ઞાને જે શ્રદ્ધાવાળા મનુષ્યા, અસૂયા રાખ્યા વગર અનુસરે છે, તેઓ સર્વ કર્મથી સુકત થાય છે."

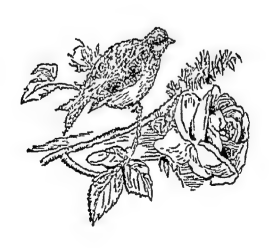
એવી રીતે એ 'પથદરિંશકા' મહાત્મા સત્સાધકને આપીને, પછી તે પુરુષ આખા સંઘને ઉદ્દેશીને બાહેરો; "હે પુષ્યવંત મનુષ્યા! તમારાં ઘણા જન્મનાં પુષ્ય ઉદય થયેલાં હાવાથી જ તમાને આ સત્પુરુષના સમાગમ થયા છે, જેને લીધે તમે આ અચ્યુત માર્ગ ચહેલા છા. તમે સા જાણા છા કે, એ મહાપુરુષ તમારા નગરને વિષે કેવી સ્થિતિમાં હતા? એ પ્રદ્રાકુળમાં જન્મેલા છતાં પાતાના તપાળળને લીધે માટા પૃથ્વીપતિ કરતાં પણ અધિક સમૃદ્ધિ સંપાદન કરીને પરમ સુખાનંદનું રાજ્ય ભાગવતા હતા. એટલું જ નહિ, પણ તે સમૃદ્ધિવંડે બીજાં અસંખ્ય દીન પ્રાણીઓને સુખી કરતા હતા. તથી ઋષિરાજ, મહારાજ, રાજધિન રાજ ઇત્યાદિ અનેક ઉપપદથી લોકો તમને એાળખતા હતા એવા મહત્સુખને પણ દુ:ખરૂપ જાણી તથા વમન સમાન ત્યાગ કરી દઇને મહત્સુખને પણ દુ:ખરુપ જાણી તથા વમન સમાન ત્યાગ કરી દઇને તેઓ આ માર્ગ ચઢલા છે; કેમકે સુવર્લના થાળમાં અમૃત સરખાં પકવાલો પીરસેલાં હાય, પણ પછવાડેથી મહા કરાળ સિંહ ગર્જના કરતા, મુખ ફાહીને દેક્યો આવતા હાય, તા પછી તે થાળ શા કામના? એવું એ સારી રીતે સમજે છે. જયાં આગળ પળપળ ને ક્ષણેક્ષણ નાશકર્લ કાળપુરુષના ભય વ્યાપી રહેલા છે, ત્યાં આગળનાં અપાર સુખ પણ મહા દુ:ખપ્રદ છે. આ જગલગરમાં નિરંતર ચાલતા કાળપુરુષના એ વ્યાપાર પ્રથમ તા સાધારણ મનુષ્યના જાણવામાં આવવા જ દુર્લલ છે. તે આ મહાત્માએ આત્મન્નાનના પ્રભાવથી જાણ્યો છે, પ્રત્યક્ષ એયો છે, ને અતિશય દયાની લાગણીથી તમારા ઉપકારને અર્થે તમને તે જણાવ્યા છે. એટલું જ નહિ, પણ તે દુષ્પસંગમાંથી તમારું શ્રેય કરવાના પ્રયત્ન સુદ્ધાં તેમણે હાથ ધર્યો છે. તેમની એ સ્તુલ કૃતિ લણી તમારે સૌને કરતાં અર્ધ વિનીત અને જાગત રહેવાનું છે. તે ભવતા ના આ પ્રયત્ન सुद्धां तेमणे ढाथ धयों छे. तेमनी के स्तुत्य घृति लणी तमारे साने केटलुं अधुं विनीत काने जावत रहेवानुं छे, ते लूबता ना. का महाद्धारनुं छिंदंबन करी अहार निक्ष्णी शक्के, ते प्राणी स्वतंत्रपणाने येाव्य थाय छे. ते नियमने कानुसरीने तमे पण् सौ का महापुरुषनी घृपाथी स्वतंत्रपणाने येाव्य थया छेा, कार्यात् ढवे तमने तमारी धव्छा प्रमाणे वादवा केटली सत्ता मणी बूडी छे; ने तेनां बिह्न तरीके का 'सुवर्णुपत्र' तमने प्रत्येक्षने कापवामां कार्वे छे. के पत्र तमारी पासे हिवाथी है। तमने अणात्कारे परतंत्र करी शक्की निह. के वहे तमे संसारमार्थमां संवंथी स्वतंत्र रहेशे। परंतु का महापुरुषने काषीन धर्म वादवामां क तमारं कृदया है, माटे तेमनाथी स्वतंत्र थतुं ध्वक्षी। निह. वणी के साथे का 'पथहाईका' पण्ड हुं तमने प्रत्येक्षने कापुं निह. वणी के साथे का 'पथहाईका' पण्ड हुं तमने प्रत्येक्षने कापुं

છું, કે જેને આધારે તમે સુખેશી માર્ગક્રમણ કરી શકશા. પરંતુ તેમાં જે કદાચ તમા શુંચવાએ તો આ મહાતમાના ચરણ પ્રત્યેની તમારી અધીનતા જ તમને તારશે. જેઓને અચ્યુતપુરમાં જઇ હાદ્ધ-રૂપ થવાની ઇચ્છા હાય, તેણે હાદ્ધાના સાક્ષાત્—અચ્યુતપુરનું દર્શન— થાય ત્યાં સૂધી, ગુરુરૂપ સત્સાધકપર તથા પથદશિકાની આજ્ઞાપર જ, દઢ લાવથી વિચાર કરવા જોઇએ. કર્મ એ વ્યાવહારિક ઉપાયનાનું સાધન— ફળ છે પણ સિદ્ધ ફળ નથી, માટે તેનું ઝાઝું ચિન્તન કરતું નહિ."

એટલું કહીને તે દિવ્ય નરે એ સંઘમાંના પ્રત્યેક પંચીત તેનાં નામ સહિત સુવર્ણનું સ્વતંત્ર પત્ર તથા 'અચ્યુત–પદર્શિકા' એ એ વાનાં આપીને વિદાય કીધા. આખા સંઘ નિકળી રહ્યો. તે પછી, તે અધિકારી પાતાના આસનપરથી ઊદ્યા થયા; ને સૌની સાથે માટા અળથી શ્રીઅચ્યુતપ્રભુની જયગર્જના કરીને ત્યાંથી વિદાય થયા. તે સાથે તેના અનુચરા પણ પાતપાતાની લાવેલી વસ્તુએ લઇને ચાલ્યા ગયા. તત્કાળ દ્વાર દેવાઈ ગયું! રહ્યા તે રહ્યા તે નિકળ્યા તે જિત્યા. માંહે તે માંહે ને બહાર તે બહાર.

પછી સર્વ જનાની સન્મુખ આવી મહાત્સા સત્સાધક કહેવા લાગ્યા કે; "હ યુષ્યવાન્ પંથીઓ! હ સ્વતંત્ર મનુષ્યા! ले કે રાત્રિ ઘણી ગઈ છે, તાે પણ ઘણા પરિશ્રમને અંતે અત્યારે આપણે આ નિર્ભયસ્થાન પ્રત્યે આવી પહોંચ્યા છીએ, તેથી મને ખહુ આનંદ થાય છે. હવે આપણે અત્યારે આગળ ચાલું નથી. આજ આપણા આ ઉતારા, અને આ સુંવાળી વેળુ જ આપણી શય્યા! શ્રી સમર્થ અચ્યુતપ્રભુની કૃતિથી આપણા જેવા પંથીઓને માટે કેવી સઘળી સગવડ ખની રહેલી છે, કે જેમાંથી કશી પણ ઉપાધિ કે અપાય થવાના સંભવ જ નથી. જળ એકએ તાે જૂએા પૈલું કમળપત્રાથી ઢંકાયલા નિર્મળ જળવાળું સરાવર લર્સું છે; પવન તા પાતાની મેળે જ આ સુપુષ્પિત વૃક્ષ લતાઓમાંથી સુગંધ સહિત મધુરા મધુરા ચાલ્યા આવે છે; ભાજનના તા સમય નથી. કેમકે અર્ધરાત્રિ વીતી ગઈ છે; તેમ છતાં ક્ટાચ કાઇથી ન રહેવાય તેમ હાય તા વૃક્ષા નીચે ફળ ઘણાંય પડ્યાં છે; તે માટે કશા ય્રતિઅંધ નથી. અહા! આ પુષ્યમૂમિના પ્રતાપ તા જૂઓ! સમય રાત્રિના છે, ચંદ્રના ઉદય નથી, તેમ દીપક પણ નથી, છતાં આપણે સઘળું ફેલું ૨૫૫૮ નાઇ શકીએ છીએ! લ્યા, હવે એકવાર સૌ પ્રભુના નામના જયદ્યાષ કરા, એટલે નિશ્ચિન્તપણે આ રમભુરતીમાં લેટી જઇએ.'

એ છેલા શખ્દા પૂરા થતાં જ, સર્વજના જયજયકાર કરતાં તે મખ-મલ સરખી સુંવાળી વેળુમાં આળાદી પડ્યા. તૃષાતુર હતા તે સરાવર-પર ગયા, ને ક્ષુધાથી વ્યાકુળ હતાં, તેમણે પાતપાતાની પાસેનાં ભાતાનાં પાટલાં છેડ્યાં થાડીકવારે જેને જે ભાવ્યું તે ખાઇ પીને શીતળ વેળુમાં લેટી પડ્યા. જોતજાતામાં આખા સંઘ ગાઢ નિદ્રાને વશ થઇ ગયા. પેલા વિમાનવાસીઓ, કે જેઓ એક દબ્દિએ તે સઘળા પ્રકાર જોઈ રહ્યા હતા, તેઓને પણ ગુરુ વામદેવજીએ વિશ્રામ લેવાની આજ્ઞા કરી. ને તુરત વિમાન ત્યાંથી ઉપડી અંતરિક્ષમાં જઇને સ્થિર થયું.





# દ્વિતીય બિન્દુ–દ્વિતીય સાેપાન

333333566666

## આત્માસતિમાં માયાનં ખન્ધન

## સંઘમાં ભંગ

कश्चिनमां प्रेरयत्येवमित्यनर्थक्कलपने । यः स्थितोऽदृष्टमाश्रित्य त्याज्योऽसौ दूरतोऽधमः॥ ईशरप्रेरितो गच्छत्त्वगं नरकमेव वा। स सदेव पराधीनः पद्मरेव न संवय ॥ मनसेव मनिश्वकता पाशं परमवन्धनम । उन्मोचितो न येनात्मा नासावन्येन मोध्यते ॥

અર્થ-મને ફાઇક આ પ્રકારે અન્યાયને-અસતને-માર્ગે વળવાની પ્રેરણા કરે છે. એ રીતે અનર્થ અને કુકલ્પનાના આશ્રય કરીને, અર્યાત્ તેને વશ થઇને, અદ્દષ્ટ નસી-ખને આધારે જે (છવ) પત્રો છે, તે અધમ (છવ)ના દૂરથી જ લાગ કરવા ઈશ્વર જેમ કરશે તેમ સ્વર્ગમાં કે તરકમાં જઇરા, એલું માનનારા જીવ સદા જ પરાધીન પછ ઢે, એમાં સંશય નથી. મનર∿૫ જે મહાબધન–પાશ છે, તેને મનથી જ દેદી નાંખી**.** > (છત્રે) પાતાના આત્માને મુક્ત ન કર્યો, તેને ખીજી કોઈ મુક્ત કરી શકનાર નથી.

# 6---રિષ:કાળ થતાં મહારાજા વરેપ્સુ આદિ વિમાનવાસીએ જાગ્રત 🗫 🗫 જ્યારે કે જેવાના મુર્યોદય થતાં સુધીમાં સૌ પાતપાતાનું સ્નાન સંધ્યાદિ કર્મ સમાપ્ત કરીને તત્પર થઈ બેઠા. એ વેળાએ ગુરુદેવની માજ્ઞાથી, દિ**૦ય વિમાન, અ**ચ્યુતપથ ઉપર આવીને ઉભું રહ્યું. પુરકાર વિષેના સુખામાં ન લાેલ તાં કુરાળતાથી બહાર નિકળેલા પાંચિકાનું હવે પછી શું થશે, તે એવાને વિમાનવાસીએ ખહુ ઉત્કહિત હતા. વિમાન-ગાસીઓ વિમાન સ્થિર થતાં જ જય સચ્ચિદાનંદની ગર્જના કરીને ત્યાં બેછાવેલાં આસનાપર બેસી ગયા, અને આ લાેકની લીલા <mark>જ</mark>ોવા લાગ્યા.

જગન્નગરની રળિયામણી ભાગાળપર નિશ્ચિન્તપણે પથરાઇ પડેલા પાંથિકાપર ઉગતા સૂર્યનાં કુમળાં કિરણા પડવા લાગ્યાં, તાપણ ગત દિવસના પરિશ્રમને લીધે હજ તેઓ જાગ્રત થયા નહાતા, અને જે કેટલાક જાગત હતા, તેઓ ગઈ રાત્રિના માહું થવાથી કશું ખાધા વગર જ સૂતેલા હાવાથી ભૂખને લીધે વહેલા વહેલા સ્નાનાદિક કરીને, ટીમણ કરવા મંડી પડ્યા હતા. મહાત્મા સત્સાધક, પ્રિય લાગે એવા મધુર શખ્દાથી તે સૂનેલા પંથીએમને જગાડતા હતા ને કહેતા હતા કે, "લા! લા! યુષ્યવંત પાંચિકા (છવા)! સમગ જગતના અંધકાર हर हरनार तथा सर्वना साक्षीक्ष भगवान् सवितानारायण् इवे उदय પામ્યા છે, તે તે આપણ સર્વને અહીંથી શીધ્ર પ્રયાણ કરવાનું સૂચવે છે જે આપણે વહેલા ચાલીશું, તાે તે દેવ, ગગનમાં ભ્રમણ કરતા કરતા આપણા મસ્તકપર આવી પહોચે, તે પહેલાં જ આપણે સુખેથી બીજા આશ્રમપર જઈ પહોંચીશું. જુંચા, પેલી આમઘટામાં મધુર ટાડુકા કરીને આખા ઉપવનને આનંદમય કરી સૂકતી કાેકિલા પણ આપણને ઉતાવળા થવાનું જ સૂચવે છે. તે જણાવે છે, કે પંથીએ-વટેમાર્ગુએ તા માર્ગમાં ઝાઝીવાર ખાટી ન થતાં જેમ ખને તેમ સત્વર પાતાને નિર્ધારેલે આશ્રમે જવામાં જાગ્રત રહેવું, એ જ શ્રેયસ્સાધક છે;

નાંખ્યા છે કે જ્યાં ખાવા પીવાનું તા રહ્યું, પણ અંગ ઉપર એાઠ-વાનુંએ કશું ઠેકાહું નથી. ત્યાં પડ્યા, એ પણ કર્મની કઠણાઈ જ છેની! રામ! રામ! આખા માર્ગમાં કેાણ જાણે કેલુંએ સંકટ વેઠલું પડશે! નગરમાં આપણને કેાણ ખાઈ જતું, હતું કે, આપણે આ મનસ્વી ધૂનમાં ભરાયેલા ળીકણાના કહેવા પ્રમાણે, ઘરખાર, સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, સ્ત્રેહીએ, સંપત્તિ, આનંદ અને મૌજ મૂકીને ચાલ્યા આગ્યા? આપણા સરખું મૂર્ખ કેાણ હાય? હશે થયું તે થયું; પણ હવે આપણે તાે એક ડગલું પણ આગળ ભરવાના નથી. આપણે તાે અહીંથી જ પાછા વળીશું, જેને જલું હાય તે ભલે જાય."

થાડીકવારે સા પંથીએ નહાઈ ધાઈ, ભાતું પાતું ખાઈ કરીને તૈયાર થયા, એટલે પરખ્રહ્મ સચ્ચિદાનંદ અચ્યુતપ્રભુના જયઘાષ કરીને મહાતમા સત્સાધક આગળ થયો. સૌ ચાલ્યા, પણ પૈલા પાછા વળ-વાના નિશ્ચયવાળા આયાસુઓ (અજ્ઞાન છવા) તા ઉદ્યા જ નહિ. તેમને જોઇને ખીજા ઘણાક પાંચિકાએ પણ આગળ વધવું માંડી વાળ્યું. મહાત્મા સત્સાધક તા સૌથી માખર ચાલતા હતા; ને તેને એક ડગલું પણ પાછું ભરવાના માટા ખેદ હતા; માટે તે પાંછા ફરીને જોવાની પરવા કરતા નહિ. તે તા માટેથી બાધ જ કર્યો જતા હતા કે; "આ અલ્પણુદ્ધિના મતિમંદા! ઘણે પ્રયાસે જગન્નનગરના ત્યાગ કરી સ્વતન્ન થયા છાં, તાે હવે અતઃકરણને જરા પણ ઢીટું સૂકશાે નહિ. આપણ સુખે યાં દુ.ખે ગમે તેમ કરીને પણ આપણા લોળા માર્ગમાંના એક > સાપાન તા ચઢી ચૂક્યા છીએ; હવે છ સાપાન ચઢવાના છે. એ પછી રહિયાળું એવું અવિનાશી અચ્યુતપુર આવશે. દુઃખ તા માત્ર આપણને ્ર આ માર્ગમાં જરા સાવધપણે ચાલવું પડશે તેટહુ જ છે, પણ તેને અંતે સમાનદૃષ્ટિવાળા, નિર્વિકારી, અત્રિનાશી, પરમ પુરુષાત્તમ, પર-માત્મા સમર્થ અચ્યુત પ્રભુના રાજ્યમાં, આપણે અનંત સુખ લાેગવીશું! લા ! લા ! સુત્રાગી મનુષ્યા ! ત્યાંનું એક લવ માત્ર સુખ પણ અહીંના, આ નાશવંત જગભગરના, સમગ્ર સુખ કરતાં અતિ અધિક છે. તે સુખ ત્યાં વસનારાએ ને (પરપ્રદ્રાધામમાં) અમુક નિયત કાળ સૂધી જ ભાગવવાનું છે, એમ પણ સમજતા નહિ; પણ અનંત કાળ-સદા-કાળ

<sup>\*</sup> ત્યા જ્યા 'જગન્નગરના લાગ' એમ સ્થજુ છે, હ્યાં ત્યાં, એવા અર્થ હેવા કે, સસારરુપી રગડાના લાગ. સ્વતંત્ર થયા છા, એટલે જ્ઞાનભિદ્રિત જ માેક્ષનું સાધન છે તે તલ્યુ છે.

નિરંતર લાેગવવાનું છે, અવિનાશી છે, દુઃખના લેશ વગરનું છે, અક્ષય છે, નિત્ય છે, સત્ છે, પરમ છે; માટે ત્યાં એકવાર જઈ પહોંચ્યા, એટલે સર્વ ઉપાધિઓમાંથી મુક્ત થશા ને આનંદે કલ્લાેલ કરશા. ત્યાં સર્વ દુઃખના અંત અને અપાર સુખની પ્રાપ્તિ, સર્વને સરખી જ છે. ત્યાં આપણી પહેલાં, આ માર્ગ થઇને ગયેલાં, ઘણાક મુક્ત જીવાને આપણે જાઇશું, મળીશું, લેટીશું, તેનામાં જ એકતાર ખની જઇશું. તેઓ આપણને અહુ પ્રીતિથી આદર આપશે, ને ત્યાંના સુખથી જાણીતા કરશે. માટે માર્ગનાં સહજ દુ.ખથી ગભરાશા નહિ. આપણા માર્ગ એટલા ખધા કહિત કે દુઃખદ નથી; તાે પણ પ્રવાસ તે પ્રવાસ જ. એમાં ખધાં સુખ તા કયાંથી જ હાય? લા! લા! પાંધિકા! તમે મિચ્યા પદાર્થો પરની મમતાના ત્યાગ કરા, કેમકે મિચ્યા પદાર્થોપર વૈરાગ્ય હાય તા નિ:સંશય, પ્રતિબંધ વગરના એાધ થાય છે. આ જીવને જયાંસુધી આવરણશક્તિથી નિ:શેષ નિવૃત્તિ થતી નથી, ત્યાંસુધી વિક્ષેપશક્તિ (માયા) જિતી શકાતી નથી. અને વિક્ષેપશક્તિ જિતાયા વગર, આવ-રણના ખળથી, માહાંધ કરનારી અહંભુદ્ધિ સતેજ રહે છે. આટલા જ માટે તમારે હવે આ દેહની, માયા, મમતા, આશા, તૃષ્ણા, કામનાના ત્યાગ કરવા. પણ જ્યાંસૂધી તમે દેહ ઉપર પ્રીતિ રાખશા ત્યાંસૂધી આ ત્યાગ કરવા. પણ જવાસુથા તમ દહ ઉપર બાત રાખરા ત્યાસુયા ના મન ખઢારના પદાર્થોના અનુભવમાં લાગશે, અને તમે દેહની સૌ ક્રિયાએષ કરશો; ને તેથી આ નાશવંત દૃશ્ય પદાર્થોમાં ચિત્ત સુદઢ ચોટેલું જ રહેશે. એટલા માટે પરખ્રદ્ધાના આનંદને ઇચ્છનારા સુમુક્ષુએ સઘળાં કર્મ-વિષયના ત્યાગ કરવા ને પરમાત્મામાં જ નિષ્ઠા રાખવી આવશ્યક છે."

એ પ્રમાણના બાધવચનથી ઉત્સાહી અનેલા ઘણાક પાંચિકા માર્ગે પહ્યા, ત્યારે પાતાના જ અન્નાનપણા અને પામરપણાને લીધે, તે ઉપદેશને અર્થ વગરના લેખવતા પેલા, વિષયજન્ય સુખમાં લુખ્ધ જેવા, યાં જ પડ્યા રહ્યા. સંઘમાં ભંગ પડી ગયા. નગરમાંથી તૈયાર થયેલા સંઘ તા ઘણા માટા હતા—અનેક જીવાથી ભરપૂર હતા; પણ તેમાંથી ઘણાકા પુરદ્વારમાં રાકાવાથી આછા થયા, ને ઘણાકા અહીંથી પણ આછા થયા; તાપણ આ સંઘમાં મુમુક્ષુ જીવા શાડા નહાતા. તેઓના સામટા જયઘાષ ગગનમંડળને ભેદી નાખતા હતા. ઉત્તમાત્તમ જાતિનાં નવપદ્યવિત વૃક્ષાથી શાલતા એ ઉપવનમાં થઇને કેટલાકા,

હર્રે ભજી હૈ મનવા ભાઈ, છે સાચા હરિસગાઈ ટેક. તજ સસારીના નાતા, ચલ હરિના ગીતડા ગાતા, જીવ ઉતરી જ ભવપાર, તજ ગદી જગના ખાઇ. હર્રે. તેરી સરત મુઝે ભાઈ, મેરા છ નનતા હૈ; જો ઝલખ તુને દિખાઈ, મેરા છ નનતા હૈ પ્લાખસા હો ગયા તેરી સુહખતકા અબ ખ્યાલ, વાહ મઝા કેર નવ પાઈ, મેરા છ નનતા હૈ

એમ લજન સ્તુતિ કરતા ચાલ્યા જતા હતા. માર્ગમાં કાઈ નિર્વિકલ્પ સમાધિમાં રહેતા, તા કાઈ સ્વસ્વરૂપનું અનુસંધાન કરતા, તા કાઈ દુષ્ટવાસનાને આત્મજ્ઞાનના અળથી દખાવતા, તા કાઈ દૃશ્ય પદાર્થોના ત્યાગ કરી સત્ય પદાર્થના અવલાકનમાં મંડી પડતા તથા કાઈ હરિચર્ચા કરતા હતા. કષ્ટમાં તેએ તા આત્માને ઉદ્વેગ થતા નહિ, તેમ સુખમાં તેઓ હર્ષવશ થતા ન હતા. તેઓ રાગ, દ્રેષ, ભય, ક્રોધને તરી ગયેલા સ્થિરપ્રજ્ઞ જેવા જણાતા હતા. તેઓને જગતના સ્તેહના વિષય જ નહાતો. તેમ નાના પ્રકારના શુભાશુસથી આનંદ કે દ્રેષ પણ થતા નહાતો. તેઓની ખુદ્ધિ સ્થિર હતી. આ પ્રમાણે આ પંથીઓ આખું ઉપવન વડાવીને ઘણે દૂર નીકળી ગયા.

## - નરકમાર્ગાતિક્રમણ

અત્યાર સુધીના સર્વ પ્રકાર વિમાનવાસી પુષ્યજના જોઈ રહ્યા હતા. તેઓ આ સંઘને ઉપવનની બહાર નિકળેલા જોઈ ગુરુ વામદેવછ પ્રત્યે કહેવા લાગ્યા કે, "કૃપાળુ ગુરુદેવ! આ પંથીએન તા હવે માર્ગે પહ્યા છે, તે મુકામ આવશે ત્યાં સુધી એમના એમ ચાલ્યા જશે; પણ પેલા પછવાઉ રહી ગયેલાએાની શી અવસ્થા હશે ? તે આ પણે કયારે જોઇશું ?" મહાત્મા વામદેવછ **એાલ્યા; "એ વાત હું ભૂ**લી ગર્યા નથી. પછવાં દે રહી ગયેલાં આને અવસ્થા અવશ્ય આપણું જેવાની જ છે; પણ તમે ધારા છા, તે પ્રમાણે આ સંઘ હજી સત્યપંથે પડ્યા નથી. જૂંઆ! હમણાં સૂધી તે ઉપવનના પહાળા અને સરળ માર્ગ પર હતા, પણ હવે તે ગાઢ અરણ્યમાં માત્ર એક પગથી ઉપર જ ચાલ્યાે જાય છે." પછી મહારાજા વરેપ્સુ બાલી ઉઠચો; ''કૃપાનાથ! તે સાંકડા માર્ગને તેા આગળ જતાં બે ફાંટા જણાય છે. એક તા આરંભથી ચાલ્યા આવે છે તે સીધા ને સીધા અરહ્યમાં જ જાય છે અને તેમાંથી ફંટાતા પૈલા બીજો માર્ગ તાે ત્યાંથી પૂર્વ લણા વળીને પછી દક્ષિણ દિશા વરફ ફંટાય છે. વળી એ ઘણા પહેલાં અને રમણીય લાગે છે. હું ધારુ છું કે, એ જ અચ્યુતપુરના માર્ગ છે " પુનઃ તે બાલ્યા; "ગુરુદેવ! એ બે માર્ગની સધિ ઉપર જઇને સંઘ કેમ અટકી પડ્યો છે? માખરે ઉભા રહીને સંસાધક

તેઓને શું કહે છે? ચાલા આપેણે તે સાંભળીએ." પછી વિમાનવા-સીઓ તે તરફ એક ચિત્તે જેવા લાગ્યા.

મહાત્મા સત્સાધક તે નવા માર્ગ ભણી આંગળી કરીને બાલ્યા; "હું ધારુ છું કે, આ માટા અને શાભીતા માર્ગ જોઇને, આપણામાંના ઘણાકનું મન તે તરફ વળવાને લલચાયું હશે; ઘણાકના સ્વાભાવિક એવા નિશ્ચય પણ થયા હશે કે, એ માર્ગ તે જ પરબ્રહ્મમાર્ગ હાવા નાઇએ, પણ તેમ ધારતા નહિ. આપણે તા આ સાંકડી પગથીએ જ જવાનું છે. આ નવા માર્ગ જેટલા માહુક અને રમ્ય છે, સૌદર્યથી ભરેલા ને લીલાથી વિસ્તરેલા છે, તેટલા જ પરિણામે દુઃખ ને કંટકમય પણ છે. એ માર્ગ અચ્યુતપુર જતા નથી. ભૂલથી એ માર્ગે ચઢી જનારાએા, માર્ગમાં અનેટ પ્રકારનાં અનુચિત કર્મ કરી ઘણાંક દુઃખ સહન કરે છે, ને અંતે સંય-મિની પુરી, કે જ્યાં એ માર્ગના અંત આવે છે ત્યાં તેઓ જઈ પહોંચે છે. જગતપુરમાં રહીને 'યમરાજ' એ નામ કાઇ દહાઉા તમે સાંભળ્યું છે ?" પંચિકાએ ઉત્તર દીધું; "મહારાજ! એ નામ તા જન્મથી તે આજ સૂધી વારંવાર સાંભળતા આવ્યા છીએ. યમલાકના રાજા તે જ યમરાજ કેની? તે તા ખહુ નિર્દય ને ભયંકર છે!" સત્સાધક બાલ્યા; "તે નિર્દય નથી, પણ સહ્હદય ને ન્યાયી છે, પરન્તુ તે દુષ્ટાતમાં માત્યે ભયંકર છે ખરા, તે સંયમિની પુરીના રાજા છે, ને જગન્નગરમાં વસી અનુચિતકર્મ (પાપકર્મ) કરનાર પ્રાણીને પાતાને ત્યાં ભાલાવી મંગાવીને, તેનાં તે પાપકર્મની રાગ્ય શિક્ષા કરે છે. સમર્થ અચ્યુતપ્રભુએ પ્રત્યેકના ન્યાય કરવાના, ને તે પ્રમાણે ચાગ્ય શાસન કરવાના અધિકાર તેને સોંપ્યા છે. આખા જગન્નગરમાંથી પકડી આહેલા ઘણાક અપરાધીએ! वारवार तेने त्यां भेडढा थाय छे. तेभाने तेभाना अपराधना प्रभाणमां ઘટિત શાસન-નાના વા માટા જેવા અપરાધ હાય, તેવા પ્રકારનું શાસન (શિક્ષા)-આપવા માટે જૂદાં જૂદાં ઘણાંક સ્થળ ત્યાં નિરમી રાખેલાં છે; અને ત્યાં રહી તે અપરાધીએ પાતાના તે તે અપરાધાની અસહ્ય ર્શિક્ષાએ મહાકષ્ટે લાગવે છે. એ શિક્ષાએ લાગવવાનાં પ્રત્યેક સ્થળને 'નરક' એલું નામ આપ્યું છે. તેવાં નરક ત્યા એક આખા લાકની પેંઠે વિસ્ત-રેલાં હાવાથી તે પ્રદેશ 'નરકલાક'-ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. આ માટા માર્ગ ઠેઠ ત્યાં સૂધી જાય છે, માટે તેનુ નામ પણ નરકમાર્ગ છે. વળી એ યમરાજની નગરીનું નામ યમલાક છે. ત્યાં જગના આ માર્ગ છે, માટે તેને યમલાકમાર્ગ પણ કહેવામાં આવે છે. જાણી જોઇને, કિવા

ભૂલથી પણ એ માર્ગે ચહી જનારા મનુષ્યા, યમરાજના અપરાધી થઈ પડે છે; અને તેઓને પણ દાર દુઃખવાળા નરકામાં શિક્ષા ભાગવવી પડે છે. જગન્નગરમાંથી યમરાજના સેવકાએ પકડી આણેલા અપરાધી-એાને યમરાજ સમીપ લઇ જવા માટે આ માર્ગ ખુકલા મૂકવામાં આવ્યા છે. વળી અચ્યુતપથે ચહેલાએા સિવાયના, પછી ગમે તો અપ-રાધી હા કિવા નિરપરાધી હા, તે સર્વને એકવાર તા પાતાના કર્તવ્યના હિસાળ આપવા માટે યમરાજનાં દર્શન કરવાં પડે છે; અને તેઓને પણ આજ માર્ગેથી ત્યાં લઈ જરામાં આવે છે. માત્ર અચ્યુતપથગા-મીંગા જ એ વિટંખણામાંથી મુક્ત છે; કેમકે તેએા અચ્યુતપ્ર નુના સત્ય અનુસંધાનને લીધે જગતના કર્મળધમાંથી સકત રહે છે ને અચ્યુતપ્રલુના માટા અનુગ્રહથી સ્વતંત્ર રહે છે. તેમનાપર કાઈ પણ સત્તા ચલાવી શકતું નથી. અચ્યુત સ્વરૂપનું અનુસંધાન કરનાર છર્ને, ખાટા દેહાદિ કનું અનુસંધાન, જે પતનનું કારણ છે, બંધનું કારણ છે, તેને છેાડી દર્છ, હું પ્રદ્મા છું, સર્વ પ્રદ્મા છે, એવી જ આત્મદૃષ્ટિ કરતા રહેવું; કેમકે એ પ્રદ્મનિકા પરમ સુખદાયી છે; અને પરમ પ્રદ્મનિકા થવાથી, જેમ ભ્રમરીના ધૂનમાં પહેલા કીટ, ભ્રમરીપણાંને પામે છે, તેમ એકનિકાથી એ અચ્યુત પ્રદ્યાનું ચિંતવન કરવા મચેલા છવ પ્રદ્યાર પ થાય છે. પણ જે કાઈ અસ્થિર મનના અને પ્રમારી જીવ પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા જગ-તળંધમાંથી છૂટવાની અમૂલ્ય સ્વતંત્રતા, પ્રમાદથી કે આ જગભગરના કાઈ પ્રકારના તુચ્છ વિષયે સુખથી ભાળવાઇને, ગુમાવી દે છે, તા પછી તેને માટે પણું આ જ માર્ગ છે. મને જણાવવાને માટા હર્ષ ઉપજે છે કે, અચ્યુતપર્થની મહત્તા એટલી બધી સ્તુત્ય છે, કે તેને અનુસરનાર અચ્યુતમાર્ગના પ્રવાસી માટા ધુરંધર અને સર્વોપરી અધિકારી યમ-રાજથી પણ સ્વતંત્ર છે. એને યમરાજને ત્યાં ન્યાય કરાવવા જલું પડતું નથી; તેમ ખીંબું પણ કાઇ તેનાપર સત્તા ચલાવી શકતું નથી. આપણે પણ તે જ અચ્યુતપથ ઉપર છીએ, ને તેવા જ સ્વતત્ર છીએ પુરદ્રા-રમાંથીં નિકળતી વેળા મળેલું કનકનું સ્વતંત્ર પત્ર તમારી સોની પાસે છે કે ? જે જે, અહુ સંભાળથી તેને સાચવી રાખજે"

આટલું કહીને વળી તે બાલ્યા; " ભા! ભા! પિય પથિકા! આપણને પુઃદ્વારમાંથી મળેલી પેલી પથદાર્શિકા પણ તમાગ સૌની પાસે છેની? અચ્યુતમાર્ગે જતાં, જ્યાં જ્યાં ગુંચવણ જણાય ને મુંઝવણ થાય, ત્યાં ત્યાં ત્યાં શે અહુ કામની થઈ પહે છે. જૂઓ, એમાં આ નવા માર્ગને

માટે આપણુને સ્પષ્ટ આજ્ઞા મળી આવશે. વાંચા, દ્વિનીય સાપાનનું દ્વિતીય પ્રસ્થાન." સત્સાધકનાં તે વચન સાંભળી, સૌ પથિકાચ્યે ચડપાંચડપ પાતાની પાસેના પથદર્શિકા નામના શુટકા કાઢીને ઉઘાડ્યા, તા તેમાં દ્વિતીય સાપાનના દ્વિતીય પ્રસ્થાનમાં આ પ્રમાણે લખ્યું હતુંઃ—

'कामादिदोपनिवहाः संति यत्र महोहुराः । 'स पंधा नरकायैव न गच्छेत्पथिकस्ततः ॥ 'संगोऽपि नैव कर्त्तव्यो कदा तन्मार्गगामिनाम् ।

અ ર્થ-'ન્યાં કામ આદિ દેાષનાે સમૂહ નિરતર મહા મદમત્ત થઇને વસે છે, એવે માર્ગે પથિકાએ (અચ્યુતપથગામી જનાએ) કદી પણ ચહેલુ નહિ, કારણુ એ માર્ગ નરકે જ લઈ જનારાે છે વળી તે માર્ગે જેએ! ગયેલા કે જતા હોય, તેઓનાે સગ પણ કદી કરવાે જ નહિ '

કેમકે:-

'संगारसंजायते कामः कोधमानयते तु सः । 'कोधो मोह च दुर्छोभं क्रमाद्वं च मत्सरम् ॥ 'एतानि मित्ररूपेण वर्तन्ते पिथकैः सह । 'घोरपापेषु युंजन्ति यमठोकप्रदायिषु ॥ 'एतस्मान्नरकं यांति पिथका पापभागिनः । 'भ्रक्त्वा तत्र महददुःख विनाशं यांति ते जनाः ॥

અર્થ-'સંગયકો કામ (રાગ) ઉત્પન્ન થાય છે, અને એ કામ નામના દુષ્ટાત્મા પુરુષ 'કે જે પૃથિકાનો સાથે મિત્રતા ખાંધીને તેને અનેક પ્રકારની મિથ્યા લાલચા–ઇ-જાઓ 'ઉત્પન્ન કરાવો ખહેકાવે છે, અને પછી જીવની લાલચા પાર ન પડતાં, કાંધ નામના મિત્રને 'આલિંગન દે છે તે કાંધ પછી પાતાના જ સરખા માહને લાવે છે, માહ લાભને લાવે 'છે, લાભ માનને એટલેં મંદું અર્થવા ગર્વને લાવે છે, ને માન મત્સરને લાવે છે એવો 'રીતે તેઓનો એક આખી 'મડળો એકઠી થઈ નય છે. પછી તેઓ પાતાના પારામા 'ક્સાયલા ભાળા પથિકાની સાથે મિત્રરુપે વર્તવાના ડાળ કરીને પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે 'તેઓની પાસે મહાધાર પાપા કરાવે છે એ પાપા યમલાક પહોંચાડનારા છે. પછી તે 'પાપાવડે તે પથિકા નરકે નય છે, અર્થાત્ ત્યા (તે માર્ગ) વારવાર ફરતા યમદૂતા તેઓને 'એવા ઘાર પાપ કરતા એઇ, યમરાજના અપરાધી ગણીને, આજ્ઞા પ્રમાણે તેઓને (નરકે) 'લઈ નય છે. ત્યા તે માણરોા મહાદુ ખા લાગવીને છેવે લિનારા પામે છે '

ં 'આત્માના નાશ કરનાર નરકનાં દ્વાર ત્રણ છેઃ કામ, ફ્રોધ અને

संगात्संजायते कामः कामात् कोघोऽभिजायते ।
 कोघाद्ववित समोद संगोदात्स्मृतिविश्रमः॥
 स्मृतिभंशात् बृद्धिनाशो बृद्धिनाशात् प्रणश्यति इति ॥

એના ભાવાર્થ પણ ઉપલાને મળતા જ છે—સગયડી કામ (કામના) હિપત્ર યાય છે, કામથી કાંધ ઉપજે છે, કાંધથી મેહ યાય છે, માહ્યા સ્મૃતિમા ભ્રમ થાય છે, સ્મૃતિ ભ્રશાયા ખુદ્ધિના નાશ થાય છે ને ખુદ્ધિના નાશ થયા, એટલે પ્રાણી અવસ્ય નાશ જ પામે છે (અદાગતિએ અય' છે)

'લાેભ. સત્પથગામી જીવે એ ત્રણુને ત્યજવાં નરક તે નરક જ! ત્યાંતું 'અપાર નરકદુઃખ લાેગવીને તે મનુષ્યા અંતે વિનાશ પામે છે એટલે 'યમરાજ નરકને અંતે તેઓને પાછા જગત્પુરમાં લાત્રીને ગમે તેવે નીચ 'સ્યાને મૂકે છે, કે જે સ્થળ પણ નરકથી સહજ જ ઉતરતું હાેય છે; અને 'ત્યાં નિરતર પેલા કૃતાંત કાળપુરુષ્ના ક્ષણે ક્ષણે માટા લય હાેય છે.'

એ પ્રમાણે પથદાર્શકામાંના લેખ વાંચી રહ્યા ત્યારે પાછા મહાત્મા સત્સાધક બાલ્યા; "હે પુષ્યશાળી જના! એવા નરકે લઈ જનારા માર્ગ પ્રત્યે જવાને હવે તમે યાગ્ય નથી. એ માર્ગ તો, યમરાજના અપરાધી-એના અને આવા નિર્ભય અચ્યુતમાર્ગ પરથી લથડી પડનારાઓના છે, કે જેઓ પાતાને ઘણે પ્રયત્ને અને ઘણે કાળે સમર્ચ અચ્યુતપાલની અનુકંપાથી પ્રાપ્ત થયેલી અમૂલ્ય સ્વતંત્રતાને, જીવની પેઠે ન જાળવતાં, સહજામાં ખાઈ નાંખે છે. દંસ, દર્પ, અભિમાન, ક્રોધ, પારુષ્ય, અજ્ઞાન, એ સર્વ અપ્યુત્તે પત્તિને વિષે હાય છે, પણ દૈવસંપત્તિ તા અભય, સત્તર-સંશુદ્ધિ, ગ્રાનચાગ વ્યવસ્થાવાળી, દાન, દમ, યજ્ઞ, સ્વાધ્યાય, તપ, સરળતા, અહિંસા, સત્ય, અક્રોધ, ત્યાગ, શાંતિ, ઇષ્યાંના અભાવ, ભૂતદયા, લલુતાના અભાવ, મૃદુતા, લજ્જા, તેજ, લમા, ધૃતિ, અદ્રાહ અને શૌચવાળી છે. તમે દૈની જીવ છા, તમારે એ દૈવી સંપત્તિ ગહણ કરવાની છે. ચાલા, આપણને કાળક્ષેપ થાય છે. આપણે જે મુકામે આજે જઇ પહોચલું અવશ્યનુ છે, તે હજી ઘણા દૂર છે." તુરત સર્વે ધર એવા અચ્યુત પરખ્રદ્ધાના મંગલ નામના જયજયકાર પાકારીને સૌ ત્યાંથી તે અરથમાં આવેલી વિકટ પગદંડી તરફ ચાલ્યા.

## વિષયના અનુસંધાનકર્તાની અવસ્થા

પછી ઇચ્છાનુગામી વિમાનને વિષે સમસ્ત પુષ્યજનાને હેફેશી વામદેવે કહ્યું; "રાજ! હવે એ સંઘને આજે એ નાના માર્ગપર જ ઘણે દ્વર ચાલ્યા જવાનું છે; ને મુકામ આવતાં સૂધીમાં વચ્ચે કશું વિદ્ય નહે તેમ નથી; માટે આપણે પેલા પછવાઠે રહી ગપેલાઓની સ્થિતિ જોઈ આવીએ" એ સાંભળી મહારાજા વરેપ્સુ હાથ જોડીને બાલ્યો; "કૃપાનાથ! મહાતમા સત્સાધકે જેને માટે પથિકાને મહુ બહુ કહી સંલળાબ્યું, ને જયાં થઇને ધર્મસ્તપ એવા મહાતમા યમરાજને ત્યાં જવાય છે, તે માર્ગને તરકમાર્ગ શા માટે કહ્યો ? હું જયારે યમરાજના પુરમાં ગયા, ત્યારે તા માર્ગમાં કંઇ તેવા પ્રકાર મારા જોવામાં આબ્યા નહાતો. ત્યાં કામ, ફ્રોધ, માહ ઇત્યાદિ કાઈ દ્વષ્ટ પુરુષા નહાતા. એ યમસદન માર્ગ

ખહુ રમ્ય હતા, ને યમપુરમાં ગયા પછી પણ કયાંય નરકાદિક **સ્થ**ળા, કે તેમાં દુઃખ ભાગવતાં પ્રાણીઓને મેં જેયાં પણ નહાતાં. ત્યાં સઘળું આનંદમય જ લાગતું હતું." ખટુકે ઉત્તર આપ્યું; "રાજા! એ સત્ય છે પણ તે સમજાવવાને માટે તા તારા પાતાના જ સંબંધનું લોકિક દર્શાંત લેવું પડશે. જે વેળા તું તારા નગરથી દ્વર આવેલા પેલા ક્ષેમદુર્ગમાં ન્યાય કરવાને બેસતા હતા તે વેળા નગરમાંથી જે જે મનુષ્યાને ન્યા-યને માટે બાલાવવામાં આવતાં, તે સર્વને માટે તારા ન્યાયસ્થાન સૂધી શું પૃથક્ માર્ગો હતા ? અને તે આવનારા સર્વ જના સાથે શું તું સમાન ભાવથી વર્તતા હતા ?" વરેપ્સુ બાલ્યા. "એમ કેમ થાય ? ધર્મિષ્ઠા અને એવા યાગ્ય જેનાને સ્વતઃ તારા જ અનુચરા ગાડી, ઘાડા, પાલખી આદિક વિવિધ વાહનામાં ખેસાડીને, ખંમા ખંમા કરતા તેડી લાવતા હતા; પણ દુર્જના, ચારા, ખળા, પરપીડદાને- જે કે તે જ માર્ગ થઇને, તારા તે જ અનુચરા લાવતા હતા, તાેપણુ તે કેવળ જૂદી જ પદ્ધતિથી લાવતા હતા. તેવાંઓને તાે તેઓ પગે ચલાવતા હતા, એટહું જ નહિ, પણ મુખેથી કુવચના પણ સંભળાવતા હતા, નહિ સહન થાય તેવી આગ્રા કરતા હતા, સમયે પ્રહાર પણ કરતા હતા, ને એવી અનેક વિટંગણાએ વાળી સ્થિતિમાં તેમને તારી સમીપ તેડી લાવતા હતા. વળી તું પોતે પણ ન્યાય કરવા સમયે, તેમ જ અંતે તેનું ચાય શાસન કહી સંભળાવતી વેળાએ, જેવા જના તેવા તેમને લાગતા હાઇશ: એટલે દુષ્ટાને કૂર અને રજજનાને સૌમ્ય જ ભાસતા હાઇશ. એ જ પ્રમાણે અહીં પણ સમજ લે. તને પૂર્વે પણ મેં એકવાર કહ્યું છે કે, તને યમ-राज ते वेजा के सौम्य क्षाच्या, ते भात्र तारी तेवी चाच्यताने क्षीय क હતું; અને તેમાં પણ તું સભારી જો, કે જે વેળા યમપુરમાંથી પેલા દિલ્ય સ્વર્ગીય વિમાનમાં બેસીને તારે ઇદ્રલાેઠમાં જલું હતું, ને જે વેળા યમરાજ પાતાની આખી સભા સાથે તને વિદાય કરવાને ત્યાં સૂધી આવ્યા હતા, તે વેળા તારા મનમાં શા વિચાર થયા હતા? તે વેળા

તું મનમાં એમ સમજતો હતો કે યમસભામાં પ્રધાને જે મારાં સુકૃત દુષ્કૃત વાંચ્યાં, તે તો માત્ર યમરાજને કહી સંભળાવ્યાં એટલું જ; ખાકી આટલાં ખધાં સુકૃતને અંગે શાહાંક પાપા માટે તે યમરાજ મને શું કહેશે? એમ તે તેઓને ક્ષમા કરનારા ગણતાં જ, તતકાલ પેલા ઘાડા અંધકાર વ્યાપી ગયા હતા! તેમાં તારી શી દશા થઈ હતી? તે મહાકષ્ટ અનુભવ્યા પછી, તે જ સૌમ્ય યમરાજને માટે તારા અંતઃકરણમાં કેટલી લીતિ ઉત્પન્ન થઇ હતી? એવી જ રીતે આ યમમાર્ગ વિષે પણ જેવા પ્રાણી, તેવી યાગ્યતાથી તેને ત્યાં લઈ જવામાં આવે છે. તું જે વેળા યમલાકમાં ગયા, તે વેળા તારે માટે ઉત્તમ વહન હતું, ને ઘણાક અનુચરા આગળ પાછળ ચાલનારા હતા. ત્યાં કામાદિક ખળા કયાં તારા સંગ કરવા આવી શકે?"

આવા પ્રત્યુત્તર સાંભળી મહારાજા વરેપ્સુ બાલ્યા; "ઓહા! એવા એ વિલક્ષણ યમલાક ને તેના માર્ગ છે કે ? જયારે માર્ગ એવાં નામના જ પાતકાને માટે ક્ષણવારમાં મારે એવું અસહ્ય કષ્ટ અનુભવવું પડ્યું, ત્યારે જેઓને સદાજ પાપ પ્રિય છે ને જેઓ ઘણા કુકર્મી –કદી ક્ષમા ન થઈ શકે તેવાં કર્મ આચરનારા છે, તેઓની ત્યાં શી દશા થતી હશે ? હર! હર! તેવાં માહાંધપાતકીપર ત્યાં માટા દુઃખના પર્વતા તૂટી પડતા હશે-तेवाकाने तेवी ४६६न यातनाका लागववानां महालयं इर स्थाना-नरहे।, કેવાં હશે ? હવે તા કુપાનાય, અમને પ્રથમ એ યમલાેક જ દેખાડા, જેથી અમારા સર્વના જાણવામાં આવે કે, પાપીઓને કેવા પ્રકારની શિક્ષાએ યાય છે." વામદેવજીએ કહ્યુ; "એ યાતનાલયા \* પ્રત્યક્ષ નેઈ શક્વાં અત્યંત કહિન છે; કારણ કે ત્યાની ચતુર્દિશામાં જેનારને અનેક પ્રકારના અનિવાર્ય ભયં, અપાર દયા અને અતિશય ગ્લાનિ-કંટાળા ઉપજે તેવા પ્રકાર હાય છે. તાપણ જગતના કલ્યાણાર્થે હું તે સઘળું તમને ખતાવવા ઇચ્છું છું. તથાપિ હમણાં તો આપણે પેલા પછવાડે રહી ગયેલા પાંચિકાની સ્થિતિનું જ અવલાકન કરશું યાગ્ય છે. તેમ કરતાં આપણને આપાઆપ યમલાક જેવાના પ્રસંગ આવશે. તેઓમાંના ઘણાક જેના યમલાકના થશે; કેમકે તેઓએ નિર્ભય અને નિષ્પાપ એવા અચ્યુતપથના ત્યાગ કીધા છે; અને પવિત્ર માર્ગથી ઉત્તરી પહેલા સર્વની બહુધા એ જ ગતિ થાય છે. પ્રાણીને લાકવાસનાથી, કર્મવાસનાથી, દેહવાસનાથી સત્ય જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું નથી. એ વાસનાએ શી

<sup>\*</sup> નરકા,

નરકમાં જ પડવું પડે છે. માટે પ્રત્યેક પ્રાણીએ અનાત્મ પદાર્થોની વાસનારૂપ જાળાંઓથી તિરાહિત થવું. આત્માની વાસનાથી, નિરંતરની આત્મનિષ્ઠાથી એ માયિક વાસનાના નાશ થાય છે, માટે સત્ય તા આત્માની વાસના છે. તે જ વાસના શહે શું કરવી, આકી સર્વના ત્યાગ કરવા. એ પરમળ્રદ્ધાના અનુ સંધાનનું સત્વ છે. પશુ ચાલા આપણું પ્રથમ પેલા પુરવાસીઓને જોઇએ." એટલું કહેતાંની સાથે જ વિમાન સડસડાટ કરતું ત્યાંથી ઉપક્યું. તે નેત્ર મીંચીને ઉદ્યાડતામાં જગતપુરની સાગાળ ઉપર આવીને કર્યું.

દિવસ ઘણા ચઢી ગયા હતા. ઉપવનમાંનાં પશુ પક્ષીએ સર્વ પાતપાતાના નિવીં કાર્યમાં પ્રયત્નવાનુ થઈ ગયાં હતાં, તાપણ પેલા સત્સાધકના સંઘમાંથી વિખૂટા પહેલા, અચ્યુતપથ ઉપર શ્રદ્ધા વગરના અને વિષયમાં અનુસંધાનવાળા પ્રમાદીઓ તા, હજ તુરતના જ ઉઠેલા દેખાતા હતા. ઉઠ્યા પછી ચામેર જેવા લાગ્યા તા, તેમના સંઘ તા ઘણીવારથી ચાલ્યા ગયેલા હાવાયી, ત્યાં કાઇને જોયું નહિ. તેમને કંઇક ઉદાસીનતા તા લાગી ખરી, પણ પાતાની મેળેજ સંઘના અનાદર કરેલા હાવાયા તે માટે મન વાળીને હવે ત્યાંથા ચાલી નિકળવાની તેએ। તૈયારી કરવા લાગ્યા. પણ કર્યા જહું ? પુરદ્વાર તેા અંધ થયેલાં હતાં; અને અચ્યુતપથ વિના ખીજા કાઈ માર્ગ ત્યાંથી નિકળતા નહાતા. સઘળાએ ગુંચવાઇને ઉભા રહ્યા, એક ખીજાના મુખ સામું જેવા લાગ્યા ને જાણે પૂછતા હાય કે શું કરલું, એવા દેખાયા તેમાંના કાઈને આગળ જવાનું મને નહતું, તેમ પાછા વળવાના માર્ગ પણ નહાતા. વિચાર કર્યો કે, આજના દિવસ અહીં જ રહીએ, તેટલામાં કાઈ જતા આવ-તાને સારુ દ્વાર ઉઘંઠે તાે લાગ નાઇને અંકર પાછા પેસી જઇશું રાત્રે તા અવશ્ય દ્વાર ઉઘડશે જ. એમ ધારી-વિચારીને એક માટા વૃક્ષની છાયા તળે જવા માટે પુનઃ સૌ પાછા વળ્યા. એટલામાં તેઓમાંના એક જણ એકાએક માટી ચીસ નાંખીને હેઠા પડી ગયા, ને "એ! ખાપરે! મારા લાઈ રે! હાય હાય! મને આ ફાઈ ઘસડી જાય છે રે! મને કાઇ ખચાવા રે!" ઇત્યાદિ ઉદ્દગારા કાઢતા કાણુકમાં ખેશુદ્ધ થઈ ગયા! સૌ આશ્ચર્યચકિત ખની જઇને તેની આસપાસ વિંટળાઈ વળી, તેની ખને તેટલી સારવાર કરવા લાગ્યા. તેટલામાં એક ખીજ મનુષ્યે યણ તેવી જ ખૂમ પાડી તે કહેવા લાગ્યા કે, "અરે! આ ક્રાઇએ મને ગળામાંથી પકલ્યો છે! રે! કાેેેઇના ઘણા ખળવાળા લાંબા પંજામાં

હું સપડાયા છું! હાય! હાય! તેના તીક્ષ્ણ નખ મારા શરીરને લેદી નાંખે છે! અરે, મને નિશ્ચય થાય છે કે, પેલા મહાત્મા સત્સાધક કહેતા હતા, તેવા કાળપુરુષે જ મને પકડ્યો છે! કાઈ પણ દયા કરી મને છાડાવા! અરે હું ચાલ્યા! હાય રે! હું જાઉં છું!! આ કાઈ વિક-રાળ રાક્ષસા મને ઘસડી જાય છે!"

એમ વાત કરતામાં તથા જાતજાતામાં અંને જીવા ઉપડી ગયા. તેઓને કાઈ રાખી શકશું નહિ–કાેઈ પણ ખચાવી શકશું નહિ. આવે પ્રત્યક્ષ ખનાવ જોઇને, સંત્સાધકનાં વચનપર શ્રદ્ધા નહિ રાખનાર એ સર્વ અશ્રદ્ધાળુઓ, પ્રમાદીઓ, વિષયલુખ્ધ લાક, વિત્ત, પુત્ર, કલત્ર એ આદિ જગતની એષણાઓામાં રાગ પ્રીતિ ધરનારાઓ, ફીંકા ક્રચ્ચ મની ગયા. તેએાનાં અંતઃકરણ એકદમ જાગ્રતિમાં આવી ગયાં; ને સઘળા શ્રદ્ધાળ જીવા, અશુધારે સમયે કૃતાંત-કાળપુરુષના પંજામાં કૃસાઈ જવાના માટા ભયમાં આવી પહેલા પાતાને માનવા લાગ્યા તેઓ પસ્તાવા લાગ્યા કે; "હુર! હુર! તે પરાપકારી મહાત્માની દયાથી આપણે આ અલયપંથે ચહેલા હાેવા છતાં, હાથે કરીને તેના સંગ ત્યજી નિરાધાર થઈ પહ્યા છીએ, અને તેની કૃપાથી મળેલી સ્વતંત્રતા ખાઈ બેસવાની અણીપર આવી ચઢ્યા છીએ. આઠાશમાં પક્ષીનાં કે જળમાં જળચરનાં પગલાં જણાતાં નથી, તેમ જ્ઞાનીની પણ ગતિ જણાતી નથી. તેમ જ ગુરુ સત્સા-ધકની ગતિ આપણે ન જાણી શક્યા." આમ કલ્પાંત કરતા હતા, પણ હવે કળ શું ? પછી ગુરુદેવ, સર્વે વિમાનવાસીઓને સંબાધી બાલ્યા; "ઉપદેશ આપ્યા છતાં જેને કાઈ પણ પ્રકારે અનુભવ કે બાધ થતા નથી, તેવા નરાકૃતિ ગધેડાને તે ગુરુ કે શાસ્ત્ર શી રીતે ઉપદેશ ? રે! સત્ય સર્વદા જય જ પામે છે, અનૃત નહિ. સત્ય-શ્રદ્ધાથી જ દેવમાર્ગ મળે છે. તે જેની સત્ય કામનાના વિકાસ થયા છે તે જ ત્યાં જઈ શકે છે, પંચ ભ્રમણાવાળા નહિ." થાડી ક્ષણ આ ભ્રષ્ટ જીવાએ કલ્પાંત-શાચના કીધી, પછી તેએ બાલ્યા; "પણ હશે, ચાલા; થઈ તે થઈ પણ હવે આપણે અહીં ઉલ રહેવું હિતકર નથી. જે કે સંઘને અને આપણને વાર અહુ થવાથી ઘણું છેટું તા પડી ગયું છે; તાપણ જરા ત્વરાથી ચાલીશું તા કાલસારા પહોંચી વળીશું." આવા વિચારથી તેઓ તત્કાળ ચાલતા થયા; ને મહાત્મા સત્સાધકના સંઘ જયાં થઇને ગયા હતા, તે માર્ગપર ચહ્યાં. જેમ ખને તેમ સઘને વહેલા પહોંચી વળાય તા સારુ એવા વિચારથી સૌએ પગ ઉતાવળે ઉપાડવા માંડ્યા.

વિમાન વિષે મહારાજા વરેપ્સુએ, ગુરુ મહારાજને વિનતિ કરી કે; "દયાનિધ! આમ કેમ ?" સત્સાધકે તે પુરદ્રારનું ઉલ્લંઘન કરવા સમયે કહ્યું હતું કે, "પુરદ્રાર એાળંવીને અહાર નિકળેલા મનુષ્યને કાળ-પુરુષના લય નથી, છતાં હેમણાં પેલા એ મનુષ્યાને કાળપુરુષ કેમ પકડી શક્યા? એ તા અચ્યુનપથને હીણતા લગાડનારુ કાર્ય થયું!' ખટુક વામદેવજી બાલ્યા; "રાજા, એમાં પવિત્ર અચ્યુતપથને હીણતા નથી. આ ઉપરથી તા ઊલટી તેની પવિત્રતા અધિક પ્રકાશિત થઈ; કેમકે આ સંઘના ગુરુજ્વપ મહાત્મા સત્સાધકની આગ્રામાં-મર્યાદામાં જયાંસૂધી એ મનુષ્યે હતા, ત્યાંસૂધી જ તેઓ અચ્યુતપથ ઉપર હતા; અને ત્યાંસુધી જ તેઓ નિર્ભય પણ હતા પરંતુ જ્યારે તે મહાત્માનાં વચન ઉપર અને પુરદ્વ:રમાંથી પાતાને મળેલાં સ્વતંત્રપત્રા ઉપર એ જીવાને શ્રદ્ધા ન રહી અને જયારે તેઓએ આગળ જહું માંડી વાળીને ત્યાથી પાછા વળવાના નિશ્ચય કર્યો, ત્યારથી જ તેઓ અચ્યુતપથ ઉપ-રથી પતનપણાંને પામ્યા છે. અજ્ઞાની, અશ્રહાવાન અને સશયાત્માના ત્રિનાશ જ થાય છે; આ લાક કે પરલાક એક એના નથી; સંશયા-તમાને સુખ નથી, તે તો વિનાશને જ પામે છે. અહું થાં એ એ ની પાસેનાં સ્વતંત્ર પત્રા પથદીશકા ઇત્યાદિ સાધના પણ પરાવી લીધેલાં કે ખેષ્ઠ નાંખેલાં જેવાં જ છે. અચ્યુતમાર્ગથી ભ્રષ્ટ થયેલાએ ની પાસે તે સાધના રહેવા દેવામાં આવતાં નથી. એ કામ માટે એક ખાસ અિવકારી છે, જે તતકાળ આવીને તેવાએ પાસેથી તે અમૂલ્ય વસ્તુઓ છીનવી લે છે. આ સમયે પણ તે અહિંયાં તયાર જ હતા; પરંતુ પાછા એ લોકોને, કંઇક શ્રદ્ધાળુ થઈ અચ્યુતમાર્ગે ચહેલા જોઈ, તે પાછેા વળ્યાે છે. જૂંચાે પેલા પુરદ્વારની ખારીમાં થઇને અંદર પેસવા જાય છે તે જ એ!" સઘળા विभानवासीकाक तेने प्रत्यक्ष क्रिया.

ક્રીને પાછા અચ્યુતમાર્ગ ચહેલા એ પછવાડેના પિયકા જ્યાં સુધી સીધા માર્ગ હતા ત્યાં સુધી તા ઉપદ્રવ રહિત સપાટાળંધ ચાલ્યા ગયા; પણ ભાગાળ મૂકીને ઉપારણ્યમાં ઘઈ અરણ્યમાં જ્યારે પેઠા, ત્યારે પાછાં તેમનાં કર્મ આડાં આવ્યાં. સંશયાત્માની એ જ ગતિ છે. પેલા એ માર્ગના સાંધા આગળ આવીતે તેઓ અટક્યા; ને હવે કીયે માર્ગે જલું, તે માટે માટા વિત્રારમાં પક્યા. તેઓના કાઈ અત્રણી કે લામિયા (શુરુ) નહાતા, એટલે તેઓ કાના વિચારને અનુસરે કાના કહેવ

<sup>\*</sup> દપારણ્ય એટલે દપવન, નગરની સમીપમા આવેલું નહાનું વન.

પ્રમાણે વર્તે ? પથળાધિની \* જો કે સોની પાસે હતી, પરંતુ તેઓમાં સઘળા એક કરતાં એક અધિક ગાફલ હતા, એટલે તેમાં જોઇને માર્ગના નિર્ણય કરવાની માથાકૂટ જ કે ાણુ કરે ? વળા પથળાધિનીમાં જોવા જેવું કારણુ તેઓને લાગ્યું નહિ; કેમકે જે માર્ગ મહાટા, સીધા અને સુશા-લિત લાગતા હતા તે જ અચ્યુતમાર્ગ હશે, એવી તેઓએ ધારણા બાંધી અને તેઓ એ માર્ગ વળતા હતા, એટલામાં વળી બીજી રીતે પણ તેમના વિચારનું દહીકરણ થયું.

એ જ માર્ગથી (પેલા રમણીય માર્ગથી) એક શુવાન્ હસમુખા પુરુષ, તેઓના લાણી આવના દેખાયા. તેને જેતાં જ ગમે તેવા પુરુષને પણ માહ ઉપજે, એવા તે સ્વરુપવાન હતા તેનાં સુદર અગા ઉપર વસાલંકારા પણ ખહુ શામીતા ને તે ચિત્ર વિચિત્ર માહક રીતે પહે-રેલા હતા તેની મુખમુદ્રા અને વિશેષે કરીને તેનાં ચપળ નેત્ર ઉપ-રથી તે ઘણા ચતુર સાહસિક અને માયળ જણાતા હતા. થાંડા નજીક આવ્યા એટલે કિચિત્ હસતે મુખે તે બાલ્યાઃ "અરે ભાઇઓ! તમે કાની વાટ જૂઓ છા? અહિયાં કેમ ઉત્તા છા? આવા સુંદર ને સરળ માર્ગ તમારે માટે ખુલ્લા હાવા છતાં ગુંચવાવાનું શું કારણ છે?" એટલું કહીને જ ન અટકતાં, એ લાકાની સાથે એએાના કાઈ મુખી જ નથી એલું જોઈ, વળી તે નિધડકપણે બાલ્યા; "ડરશા નહિ! આખા માર્ગના હું ભામિયા છું. ચાલા હું તમને અનેક સુખાના સ્વાદ ચખાડી, માજ કરાવીશ " એ સાંભળી સા જણ ખહુ પ્રસન્ન થયા. પછી માંહેથી એક જે પૂછ્યું; "આપ કાેણુ છા, ને આપનું નામ શું? અને આપ આ માર્ગના લામિયા છા, ત્યારે અમારી આગળ ગયેલા સંઘ તમને મળ્યા જ હશે; તે કેટલે પહોંચ્યા હશે ?" એના ઉત્તરમાં તે યુવાને, ચુક્તિપૂર્વક કર્યું; "શું તમે કાેઈ મને આળખતા નથી ? રતિદેવીના પતિ જે કામદેવ, તે જ હું છું, તમારી આગળ ગયેલા સંઘ મે જાયા છે; તે સુમારે એક ખેપ સુધી પહોંચ્યાે હશે." યુન. તે બાલ્યાે; "તમારે તે સઘનું પ્રયાજન છે? જો મારા મેળાપ ન થયાે હાત, તાે તાે તમે બૂલીને ગમે તે માર્ગે ચઢી જાત, ને મિચ્યા હુ: ખી થાત. પણ હવે હું સાથે છું, એટલે તમારે કાઇનું કામ પડશે નહિ. મારા નિરંતર આ માર્ગ ઉપર નિવાસ છે, તે મત્ર તમારા સરખા પથિકાને ઇચ્છિત સુખ આપવાને માટે જે છે. તમે હવે સઘળી ચિન્તાથી મુક્ત થાએા. હું

<sup>\*</sup> पथहिशा ते ल पथणाधिनी.

તમને નવા જ પ્રકારનાં અનેક ઇચ્છિત સુંખાના લાકતા કરીશ. ચાલેદ મારી સાથે. ( આંગળીવઢ અચ્યુતમાર્ગ અતાવી ) પેલા માર્ગ તા મહા-કષ્ટદારક છે, તે તરફ ભૂલેચૂકે જશા નહિ."

તે ચંચળ દિવ્ય પુરુષનાં રૂપ, રંગ અને આવી સરળ પણ ગાર્લિત વાણી ઉપરથી પંથીએાએ, એકદમ લાેળવાઈ જઈ, કિંચિત્ વિચાર કરવા જેટલા પણ અવદાશ ન લેવાં, તુરત તેની સાથે ચાલવા માંડ્યું. એ જોઈ અંતરિક્ષમાં રહેલા વિમાનવાસીએ પ્રત્યે મહાત્મા વામદેવજ નિ:ધાસ મૂકી બાલ્યા; "અહુ ખાહું! અરે પાતાના કરતાં શ્રેષ્ઠ પરાપકારી અને પાતાનું હિત કરવા માટેજ પ્રવૃત્ત થયેલા એવા ગુરુજનનું શિક્ષલ્ર પ કહેવું જેઓ માનતા નથી, વા તેનાપર શ્રદ્ધા રાખતા નથી, તેઓની તે નિંદા કૃતિનું આવું જ પરિણામ હાય! મહામાયા, ગ્રાનીનાં પણ મનને ખળાત્કારે મહામાહમાં ભમાવી નાંખે છે, તા પછી અજ્ઞાનીના શા આશરા ? માયાવઉ ઠેગાયલા છવ, ગુરુવચનપર સંશય ધરે છે, અને અચ્યુતપ્રભુમાં ભેંદ જુએ છે. સત્યના સંગ ત્યજે છે, તે વારંવાર જન્મ-મરણને જ પામે છે. આ મૂહાએ જે મહાત્મા સત્સાધકનાં વચનપર પ્રથમથી શ્રદ્ધા રાખી હાત તેં તેંચા ચામ આઉ માર્ગે ચઢત નહિ. પણ આ તા તેઓ કુછન્દી કામને વશ થઈ નરકને પથે ચહ્યા! હવે તેઓની શી ગતિ ?" આ પ્રમાણે કહીને વિમાન એ માર્ગ લાણી વાળ્યું, અને તેમાંના પુષ્યજનાએ સ્થિર ચિત્તથી તેએાની ચેષ્ટા જોવા માંડી.

ઘણીકવાર સૂધી એ સુંદર પુરુષ, કે જેણે પાતાનું 'કામ,' એલું નામ જણવ્યું હતું, તેની સાથે સાથે તે પંથીએ, મનને અહેકાવતા ચાલ્યા. તેના મુખથી અનેક પ્રકારના વૈભવ વિલાસની માહક વાર્તાએ સાંલળીને, આ જીવાને ચાલવાના જરાએ પરિશ્રમ જણાયા નહિ. વાતો ઉપરથી તેઓના મનમાં અનેક પ્રકારની કામનાએ જન્મ પામી. છેવટે માડું બહુ થઈ ગયું હતું, તેમ માર્ગ પણ ઘણા કપાઈ ગયા હતા, માટે એક પછી એક પંથીએ, પરસ્પર પાતાને થાકેલા અને ભૂખ્યા તરસ્યા થયેલા જણાવા મંડ્યા. થાડીકવારે એક આશ્રમ આવ્યા. તે દેખાડીને કામે કહ્યું; "ગલરાશા નહિ, આ સુંદર આશ્રમ તમારે ઉતરવાને માટે છે; એમાં જઇને સુકામ કરા. ત્યાં તમારે જોઇતી સર્વ ચીજે તૈયાર છે; અને તમારી ઇચ્છામાં આવે ત્યાં સુધી તેમાં રહી શકાશે. આ આશ્રમ એવા છે કે, એમાં રહેવા ન રહેવા સંબંધે કાઇને કશા પ્રતિબંધ નથી. તેમ છતાં તમે માર્ગસ્થ હોવાથી તમારે વધારે રાકાવાની ઇચ્છા ન હોય

તા આજની રાત્રિ સુખે નિર્ગમનો, અને સવારે ચાલતી વેશા હું પાઇા અહીં, આવીને તમને માર્ગ દેખાડવા સારુ, તૈયાર, શ્રુધશ." એમ કહી તે ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા અને પેલા સર્વ પથિકા, માર્ગપરથી ઉતરી, માનુમાં આવેલા આશ્રમ આગળ ગયા.

એ આશ્રમ એક માટી વિશાળ અને શાભાયમાન ધર્મશાળા હતી. તેનાં માટાં દ્વાર ખંધ હતાં. પંથિકા જઇને ત્યાં ત્માગળ ઉભા રહેતાં જ તે પાતાની મેળે ફડાફડ ઉઘડી ગયાં, ને તેમાંથી એક પુરુષ, નિકળી આવ્યા. એ પુરુષ, જે એ ધર્મશાળાના વ્યવસ્થાપક હતા, તે છે આદરથી સર્વેને અંદર લીધા, અને પ્રત્યેકને માટે હારબધ, ખેસવા સુવાની સગવડ કરી દીધી. પછી તે એક એારડામાં ગયા. એ એારડાની લીંત જળીની જ ખનેલી હતી, ને તેમાં જવાનુ ખારણુ પણ જાળીનું જ હતું, તેની અંદર શું છે, એ સઘળું સારી પેઠે જોઈ શકાતું હતું. અદર ખાવાને માટે અનેક પ્રકારની સ્વાહિષ્ટ સખડી, થાળમાં હારબંધ ગાઠવી મકેલી હતી. એક ખાજુ જળનાં પાત્ર, એક ખાજી રમત ગમતની વસ્તુઓ ને એક ખાજા સાના માહાર આદિ પુષ્કળ દ્રવ્યના હગલા પહેલા હતા. મનુષ્યના ઉપ-ભાગની સર્વ વસ્તુઓ તેમાં હતી. પેલા પુરુષ અંદરથી એક જળપાત્ર લઇને આવ્યા, તે તેલે સર્વ પથીઓને નાઇએ તેટલું જળ ભરી આપ્યું. જેઓની પાસે ભાતુંપાતું થઇ રહેલું હતું, તેઓને ખાવાનું પણ લાવી આપ્યું. રાત્રિ પડવા આવી હતી, માટે દીવામત્તી પ્રકટાવી, ચારડાનાં જળીવાળાં ખારણાં ખધ કરીને તે ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. સૌ ટીમણ કરવા ખેઠા, ત્યારે ધર્મ-શાળામાંથી જેમાને ખાવાનું મળ્યું હતું, તેમાની પાસેના અતિ સ્વાદિષ્ટ પદાર્થો જોઈ, ખીજાઓને તે લેવાનું મન થયું, જેથી તેઓ પાતાનું અન પડતું મૂકીને તે એારડામાંથી અન્ન લઈ આવવા માટે પ્રયત્નવાન્ થયા. કેટલાકાને એમ પણ મન થયું કે, નેઇએ તા ખરા, આટલું ખધું તે આ એારડામાં શું ભરી મૂક્યું છે? આ વિચારથી કેટલાકા એારડાનાં આરણા આગળ જઈ હલા રહ્યા, તાે તેપર માેટા શુદ્ધ અક્ષરાથી લખેલું હતું કે, "મા પ્રવિચ્યતામ માંહે પેસલું નહી" છતાં તે ન ગણકારતાં કેટલાક પંચીઓ અંદર પેઠા. માખરે જ ગાઠવી રાખેલી થાળીઓમાંથી મિઠાઈ લર્ગ આરાગવા મંડી પડ્યા. તેઓ ધારતા હતા કે, પેલા વ્યવસ્થાપકે મહાર, લાવી આપેલી મિઢાઈ આમાંથી જ આણી હશે; પણ એ તેમની ભૂલ હતી. પંથીઓને આપેલી મિઠાઈ ચાળખી હતી, ને તે બીજા એાર-ડામાંથી આહેલી હતી. આ મિઠાઈ જે તેએ સ્વાદે સ્વાદે ખાવા લાગ્યા, 3-20

તે ખહુ માદક હતી. તેમાં એવી કેફી મેળવણી કરવામાં આવેલી હતી, ે જેથી ખાતાં જ તેઓનું માથું ફરવા માંડ્યું ને તેઓ એક ખીજાને ન કહેવાય તેવા શખ્દો ખાલવા લાગ્યા. પછી તે અતિ વિસ્તૃત એારડામાં યથેગ્છપણે ચામેર ઘૂમવા લાગ્યા, ત્યારે એક ખાજી પડેલા પેલા દ્રવ્ય-ભંડાર દૃષ્ટિએ પડ્યો સંસારની માયા એવી છે કે, ગમે તેવી અસ્વસ્થ અવસ્થામાં પણ દ્રવ્યની ઇચ્છા મનુષ્યના ત્યાગ કરતી નથી. તે પ્રમાણે, એ દ્રવ્યલંડાર નાઇને તેમાંથી માહારાની ગાંસડીએ બાંધવા માંડી. એક કહે કે, 'આ તા ખધું દ્રવ્ય મારુજ છે, તે તું કેમ લઈ જાય છે?' ત્યારે 'ળી ને કેકે કે, 'ચાલ મૃઢ! એ તા સઘળું મારુ છે.' એમ કરતાં કરતાં તેઓ પરસ્પર લઢી પડ્યા; ને એવી ધડમ્ધડા થઈ પડી, કે ઘણાક જણા તેઓ પરસ્પર લહી પડ્યા; ને એવી ધડમ્ધડા થઈ પડી, કે ઘણાક જણા ઘાયલ થયા; તેમ એારડામાંના ઘણાક સામાન પણ ધૂળધાણી થઈ ગયા! પરસ્પરના ભયથી ઘણાકાના નાંખે છે, આવવા લાગ્યા; પણ કેમ કરીને આવે? બારણાં કહીં જવ, ગુરુવચનપબારણામાં એવા ચમત્કાર હતા, કે અંદર જનાર એ છે. સત્યના સંગ ત્યજે ડી જતાં. ને અંદર જતા વેત પાછાં એવાં સ્તુ આ મૃદ્દોએ ને મહાતમા સર ગયલાને તેની કળ જણ્યા વગર લ્યો તેહાત તો તેઓ આમ આડે માટાકય થઈ પડતું હતું. તેથી આ પર્મિક તે હતું હતું. તેથી આ પર્મિક તે હતું હતું. તેથી આ પર્મિક લાગ્યા. પણ કાણ હતું કરે વશ થઈ નરકને પથે ચઢં જઈ પડ્યા! પછી જાળીવાટે ને કરે જે સ્તુ સ્તુ હતું. એ સાં એક જનારાઓને અનુચિત કાર્ય કરવા માટે અટકાવતા ને કપકા દેતા તેઓ એકા હતા, એટલામાં આ અદિશ અતિશય સ્વરુપાલની તરુશી આવી. તે એાશિયાળી થઇને કહેવા

ખાઇપીને નિરાંતે વાતો કે તો, અને અંદર જનારાઓને અનુચિત કાર્ય કરવા માટે અટકાવતા ને કે પકા દેતા તેઓ ખેઠા હતા, એટલામાં ત્યાં એક અતિશય સ્વરૂપવતી તરુણી આવી. તે ઓશિયાળી થઇને કહેવા લાગી; "અરે, તમે આટલા ખધા પુરુષા છો, તેમાંથી કાઇ પણ મારુ રક્ષણ કરી શકા તેમ નથી ? હું એક નાસીને અહારાણા દ્રગ્યવાળી છું, માટે જે મારુ રક્ષણ કરશે, તેને સજજડ ખંધ હતાં. તે તેની સ્ત્રી થઇ રહીશ?" નવયોવના સુંદર્શને જોઇને ગટે તે આપાઆપ ઉધે મૂકી દઇ તેના મુખચંદ્ર ઉપર, ચકાર પક્ષીવત્ જોઇ રહ્ય થઈ જતાં, કે અંધા તેને માટે આસક્તિ ઉત્પન્ન થઇ; અને સર્વે મનમાં ઇયાવનું તદન જકે, તેની સાથેનાં પુષ્કળ ધન સહિત આ સુંદરી અમને પ્રાત્ને હાથે તાં અહાલાગ્ય! પણ તેના આલવામાં શા મમે રહેલા હતા, તેન્ખારણ ઇએ ક્ષણભરે વિચાર કર્યો નહિ, અર્થાત તેને પાતાન રક્ષણ માટે વિનતિ કરી હતી, અને રક્ષણ કરે તેને જ આધીન થઇને રહેવાનું જણાવ્યું હતું, તે સંબંધે તા કાઇએ

પૃષ્ઠયું જ નહિ, કે તેને શું દુઃખ છે, ને કાનાથી તે પાતાનું રક્ષણ થવા ઇચ્છે છે. વળી તે કાણ છે, ક્યાંથી અને કેવી રીતે અહીં આવી છે તે પણ પૃછ્યું નિહ. એટલામાં તેઓને માર્ગમાં મળેલા પેલા ભામિયા ત્યાં આવી ચઢચો. તે સાને પૃછવા લાગ્યા; "કેમ, ઉતારા તા ઠીક છે ના? વળી જણસ ભાવ જે જોઇએ તે માંહેથી માગી લેજો, જરા પણ વિચાર કરશા મા!" પછી પેલી સ્ત્રીના ભણી દૃષ્ટિ કેરવીને બાલ્યા; "આ કાણ? અહા, લાલસા કે? તું અહીં ક્યાંથી?" ત્યારે જાણે શરમાતી હાય તેમ નીચું નીહાળીને તે સ્ત્રી બાલી; 'શું કરુ? આપ તા મારા જેવીની સામે દૃષ્ટિ પણ કરતા નથી; તે પેલી પ્રપંચી ટાળી વારંવાર મને સતાવે છે; મારી સમૃદ્ધિ તેઓનાથી જોઇ શકાતી નથી. હું અબળા તે શું કરી શકું? માટે જે કાઇના આશ્રયતળે રહું, તા તેઓના નડાવ નહે નિહ, એમ ધારીને અહીં આવી છું." એટલે ભામિયા કામે કહ્યું; "કંઈ ચિન્તા નહિ, આ પથિકામાંના કાઈ માટેરા તને આશ્રય આપશે." પછી પ્રત્યેક પાંચિક પ્રત્યે વજકટાક્ષ મારી કહ્યુ; "આ યુવતી માટી સમૃદ્ધિવાળી છે, માટે તેને રાખા. તમને તે માટે કાઈ અડચશુ કરવા આવે, તા હરશા મા. હું હમણાં પાછા જઇને આવું છું." એમ કહી કામ ચાલ્યા ગયા.

કામની પ્રેરણાથી અને લાલસાના રૂપથી લલગાઇને, પથિકાએ તે સીને આવકાર આપ્યા અને ઉતારાના એક ખૂલા લણી તેને સૌએ પાતાની પ્યારી માની, નિશ્ચિતપણે બેસાડી. ઘણાક તા તેની સુદરતામાં એ-ટલા બધા લુખ્ધ બની ગયા હતા, કે તેની આસપાસ લીંટાઈ વળીને બેઠા! તે સી પણ પાતાનાં કટાક્ષળાણથી સર્વનાં હુદય લેદતી હતી. સંપને રુજ્લુ ધારી હાથમાં લેવા જતાં, દેહના નાશ થાય છે, તેમ અસત્યમાં જેને સત્યના નિશ્ચય થાય છે, તે આત્માના નાશ કરાવે છે. તેમ જ, વિષને અમૃત ધારી પીનારની ગતિ વિષસમાન થાય છે; તેવી જ અવસ્થા જેઓ કામમુખ્ધ બને છે, તેઓની થાય છે. પણ અસત્ સત્ થતું નથી, સત્ અસત્ થતું નથી. આ અંતેના નિર્ણય માત્ર તત્ત્વદર્શી—પરણદ્વાને જાણનાર અને સદ્દશુરુની સેવામાં રહેનાર જ જાણે છે.

આ અધી ખટપટ થતા ચાર ઘડી રાત્રિ વીતી ગઇ. સુવાના સમય થયા. પ્રત્યેક પંથી મનમાં ધારી ખેઠા, કે સર્વથી પહેલી તે સ્ત્રી મારી કામના પૂર્ણ કરે તા મારુ અહાલાગ્ય! પણ એટલામાં એક માટા જેવા પ્રચંડ પુરુષ તે તરફ આવતા દેખાયા. તેને આવતા જેઇને, આંગ-ળીવઢ અતાવીને, લાલસા પંથીઓને કહેવા લાગી કે, "જૂઓ, પેલા

આવે છે તે જ મારી પછવાઉ લાગેલા, લુચ્ચાના સરદાર છે! એનું નામ ક્રોધ છે! એ મહુ લુકા છે તે કજીયા કરવા કે મારફાડ કરવામાં કરોા વિચાર કરતા નથી; એનાથી મારું રક્ષણ કરા, એટલે બીજાઓને તા હું પહોચી વળીશ" એટલું કહેતા કહેતામાં તા તે જેહો ખારણ આગળ આવી ઉલા રહ્યો, તે માટેથી છાલવા લાગ્યા કે; "કેમ રે?" અહીં કેાણ ઉતરેલા છે? અહીં કાઈ સ્ત્રી આવી છે કે ?" તેના ઉત્ત-રમાં કાર્ગ બાલ્યું નહિ, ત્યારે તે અંદર ધસી આવ્યા, ને આમ તેમ દેષ્ટિ કરતાં, લાલસાને જોઈ કે, તુરત જ માટી રીસ કરીને, નહિ સંખાય તેવા અપશખ્દાે બાલવા લાગ્યાે, પગ પછાડવાૃ લાગ્યાે, હાથમાંના લઠ્ઠ ઉગામવા લાગ્યાે ને માટાં લાલચાળ ચક્ષુ દેખાડી ડરાવવા લાગ્યાે. તે જોઇ સઘળા પંથીએ સામા થયા, ને પરસ્પર ધડમધડા જાગી. ફ્રોધનું જોર ખમાણું વધ્યું, છતાં પંથીએ એ તેને છે હ્યો નહિ. સઘળા એક સાથે તેને વળગી પડ્યા, પણ તેએ ઉલટા તેને અધીન જ થતા ગયા તેઓ तन वणा पड्या, पणु तमा खता तन अधान क यता गया तमा ले भेनाथी छेटे रहा। द्वात तो भेनुं जेर झवत निंड, पणु भेने पर-डीने भारवानी धारणाथी वणा पड्या, तेथी भेटला अधा कर्कर थर्छ गया है, भे झेंध भेडेले। भने तेभा भेटला अधा छतां ते, ते सर्वने पेता साथ घसडी याल्या. भे वेणा घणुांड ते। भेलान थर्धने पड्या; ने घणुांडा अशाहतपण्डे धसडाता याल्या. भेटलामां भेड नवा क पुरुष ત્યાં આવી ચઢચો. તેણે આ ગડળડના લાભ લઈ સઘળાને ભૂલાવામાં નાંખી દીધા. સર્વને એક ખાજુ કરી દઇ, લાલસાને હાથે ઝાલીને તે લઈ ચાલ્યા. ખેની લડાઇમાં ત્રીજાનું કામ થયું. એ ગડખડ, માર્ગેથી સાંભળીને, આ કાલાહલ શાના થયા છે તે જાણવા સારુ, એક ખીજા ઢાવકા માણસ ત્યાં આગ્યા ને તેણે એ અનુચિત થતું ખતાવવા, તુરત હાંક મારીને પંયીઓને કહ્યું, "અરે મૂર્ખાએા! એકલા એ ડાંડિયા ( ક્રેાધ)ને શું વળગી રહ્યા છે! ? જૂઓ, તમારી સ્ત્રીને તો પેલા હુચ્ચા માહ ઉપાડી જાય છે. હવે તમે તેઓને પહોંચી શકા તેમ નથી. એ તા રહ્યું; સ્ત્રી જાય તે લાલે જાય, પણ તેની પાસેનુ ધન તા કંઇક લઈ લા. ચાલા, હું તેને પકડી લાવું છું, ને પછી કંઇક આપણું તેના માર્ગ કરીએ."

અતમભ્યાસ ચાગથી જયાં સૂધી જીવની ભેદખુદ્ધિ શાંત પડી નથી, અને સર્વત્ર દ્વૈત પેખે છે, ત્યાં સૂધી અતદ્ભપાખુદ્ધિ—માયામાંથી મુક્ત થઈ. અદ્ભૈત જે એક પ્રદ્ય-અચ્યુત-તે પ્રદ્યાનું દર્શન તા એક તરફ રહ્યુ, પરંતુ તે જાણુંવાને પણ, શક્તિ આવતી નથી. પ્રદ્યામમાં જવાના માર્ગમાં

જે દ્રારપાળા છે તેમાં શમ, વિરાગ, સંતાષ તે સાધુસંગ એ ગ્રાર છે, આ પંચીએ એ ચારેના ત્યાગ કરવાથી પાછા મહામાયામાં છેલાન થઇ પડ્યા છે. એ બેલાન થઈ પડેલા પંચીએાને સાવધ કરીને તે માણુસ જેનું નામ લાલ હતું, તે પેલી સ્ત્રીને લઈ જતા માહને ખાલાવી લાવ્યા; એટલામાં પેલા લામિયા કામ પણ આવી ગઢચો. પછી બધાએ એકઠા થઇને એવી પંચાયત કરી કે લાલસા, કામને સ્વાધીન કરવી, ને તેની પાસેનું ધન અધાએ વહેંચી લેવું. વહેંચણી કરતી વેળા વળી બે ખીજાં માણુસા આવીને તેમાં ભળ્યા. એકનુ નામ મદ તે ખીજાનું નામ મત્સર હતું. એ બે કજિયાનુ મૂળ હતા. એક અભિમાની ને ઉન્મત્ત હતા અને ખીજે અદેખા હતા. વહેંચણીનું કામ લાલના હાથમાં હતું, જે પારા સ્વાર્થી ને એકલપેટા હતા; તેથી ભાગ ખરાખર ન થતાં, હતું, જે પારા સ્વાર્થી ને એકલપેટા હતા; તેથી ભાગ ખરાખર ન થતાં, હત એક બીજાને એાર્જી વધતું આવ્યુ. એથી કાઇને સંતાપ થયા નહિ. જેઓને સહિજસાહજ ઓછા ભાગ મળ્યા, તેઓ પણ બડબડવા લાગ્યા કે, આ ખરાખર વહેંચાયું નથી. એએામાં પૈલા મત્સર હતા, તે તા ગાળા ભાંડીને કહેવા લાગ્યા કે, 'અમને ક્રીથી વહેંચી આપા.' એ વેળા જેઓના ભાગમાં કંઈક વધારે આવ્યું હતું, તેઓમાંના પેલા મદ તડુકી ઉઠ્યો કે, 'ભાગા, ભાગા, કરી શાનું વહેંચે? જેને જે મળ્યું, તે તેના આપનું.' આમ મદ અને મત્સર ખનેનું વિરુદ્ધ ખાલવું થતાં, પાછી ૮પા૮પી ચાલુ થઈ, અને ક્ષણમાં કજિયાનું સ્વરૂપ વધી પડ્યું. મારામાર, ધડાધડ ને પડાપડ ચાલી. એટલામાં બહારથી એકાએક માટા ચમકાવનારા શખ્દા સંભળાયા કે, 'શું છે? કાણ છે? શી ગડખડ! ધર્મશાળામાં કાેેે તાફાન મચાવ્યું છે?' તહ્યાેે ચાર પહેરાવાળાએ! હાથમાં મુદ્દગરા લઇને ત્યાં આવી પહોંચ્યા; જેઓએ તે તાેફાનીઓને ચડપાંચડપ પકડવા માંક્યા. આ વેળાએ પેલા કામ, ફાેધ, માહ, લાેભ, મદ, મત્સર, એ લુગ્યાઓ તા લાગ સાધી સાધીને એવા ચટાચટ ત્યાંથી ખસી ગયા કે કાઇને ખખર સુદ્ધાં પડી નહિ! તેમ પેલી લાલસા પણ કયાં નાસી ગઈ, તે પણ જાણવામાં આવ્યું નહિ.

આ સલળા પ્રકાર વિમાનવાસીઓ એક દૃષ્ટે નેઇ રહ્યા હતા, તે વામદેવજીને કહેવા લાગ્યા; "ગુરુદેવ! આમાં તા સલળા પંચીઓ જ પકડાયા! અને પેલી મંડળી તા કાેેેેલુ જાેે ક્યાંય ગેપ થઇ ગઇ!" વામદેવજીએ કહ્યું; "એ એમ જ થાય; માયામાં લુખ્ય કરનારા હિત-રાત્રુઓનાં કામજ એવાં હાય છે. જેમ ચક્ષુ-નેત્ર, શખ્દને નેઇ શકતાં

નથી, તેમ વિષયમાં અંધાયલા જીવા પરખ્રદ્ધાને જોઈ શકતા નથી, કેમ કે ળંનેના સમાન સ્વભાવ નથી. અને એમ જ વિષયમાં અનુસંધાન કરનારા જો, અનુત્તમ જન્મ પ્રાપ્ત કરી, અવિકળ ઇંદ્રિયા પામી, આત્મ- હિત જાણતા નથી. એ જ ખરા આત્મઘાતી છે; ને તેઓ જ આ સંસારમાં મહા મહા સંકટ વેઠે છે. પણ હવે પકડાયલાઓની શી દશા થાય છે તે જુઓ. એ પહેરેગીરા ધર્મશાળાખાતાના છે. તે રાતમાં એક બે વેળા તપાસ કરવા આવે છે. આ માર્ગ યમલાકના છે, માટે અહીં સઘળે સત્તા પણ યમરાજની જ હાવાયી એ પહેરેગીરા પણ યમના જ દ્વતા છે. હવે આપાઆપ એ હતલાગ્ય પંથીએના કર્મ યમના દરબાર જોવાના તમને પણ પ્રસંગ આવ્યા છે."

તમન પણ પ્રસંગ ઓલ્યા છ." તુરત એ તપાસ કરવા આવેલા દ્વતાએ અંદર આવી પેલાં ખીંટિ-રાપર ટાંગેલાં પંથીઓનાં પાટકાં, કે જેમા તેઓને પુરદ્વારમાંથી મળેલાં સ્વતન્ત્ર પત્રા હતાં, તે પ્રથમ કમજે કરી લીધાં. સ્વતન્ત્ર પત્રા ગયાં, એટલે સઘળુ ગયું. એના અળથી અઘાપિ પર્યંત એઓપર કાઈ બળા-લાર કરી શકે તેમ નહાતું. તેઓ સ્વતન્ત્ર હતા, એટલે ઇચ્છે તેમ કરી શકવાની તેમનામાં સત્તા હતી. પણ હવે સર્વ ખાઈ બેઠા, પરતન્ત્ર થઈ પડ્યા. પછી તત્કાલ તેઓએ પકડી પકડીને પ્રત્યેકના હાથમાં બેડીઓ નાંખી દીધી. ત્યાર પછી દ્વતા પાછા અંદર પેલા જાળીવાળા ચારડા લાણી જુએ છે તા ત્યાં પણ તેવા જ પ્રસંગ હતા. અંદર ગયેલાએ સઘળું રમાં જુમાં કરીને બેઠેલા હતા. કાઈ તા હતા પણ નિશામાં ઉદ્યતા જ હતા. એ નેઇને દૂતા ઘણા જ કાપ્યા. તેઓને પણ પકડી પાશવડે એક સાથે ખાંધી લીધા; ને પછી સઘળાને ધર્મશાળાની ખહાર કાઢી, ક્ષણભર પણ વિલંળ ન થવા દેતાં, તેની તે જ વેળાએ, આ માટા અપ-રાધની શિક્ષા કરાવવાને સારુ યમપુર પ્રત્યે લઈ જવાને તૈયાર કર્યા. એ દ્વીા આગળ થયા, ને એ પાછળ રહી, અનેક કટુ વાકચાથી તથા હાયમાંના સુદ્દરાથી તાડન કરતા ચાલવા લાગ્યા; મસ્તકપર અને વાંસામા ધડાધડ સુદ્રરા પડવા લાગ્યા; તે હૃદયને ફાડી નાંખે એવા ફૂર હાકારા સંભળાવા લાગ્યા. એથી નિશામાં બેશુદ્ધ ખનેલાએાના નિશા પણ ક્યાંય જતા રહ્યા; અને તેઓ, 'આ રે! આ ખાપ રે! હાય હાય રે!' એમ ખૂમા પાડવા લાગ્યા. વળી સૌ માટેથી પાકારવા લાગ્યા કે, "અરે દુષ્ટ કામ! તેં જ પાપીએ અમને ક્સાવ્યા! હાય રે, તે જ ચડાળે અમને અવળે માર્ગે ચઢાવ્યા! રે, તેં જ પેલી લુચ્ચી સ્ત્રીને સંઘરવાની અમને

મતિ આપી, તે તારા, ઠહેવાથી જ અમને પાતાનું ભાતું મૃકી સારુ ખાવાનું મન થયું. પણ દાઈ શું કરે ? હાથનાં કરેલાં જ હૈયે વાગ્યાં છે. પરમ દયાળુ અને પરાપકારી મહાત્મા સત્સાધકના સાથ છાડ્યો નહાત, રે, તેના શખ્દે શખ્દ ઉપર શ્રહા રાખી હાત, તો આ દુ:ખ ભાગવવા દહાંહા આવત નહિ. તેના સંગ ત્યજવાથી, ચિત્તને વૈધૂર્ય ઉપજાવનાર અને અયુધ્ય પાપી એવા પિશાચની અમારાપર દૃષ્ટિ પડવાથી, પરપ્રદ્રાને અમે ભૂલી, મહામાયામાં સપડાયા છીએ." પછી તેઓ દ્રતાને ખહુ ખહુ નમ્રતાથી પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા કે, "દયા કરા! દયા કરા! ક્ર્રાથી અમે આવું કામ કદી નહિ કરીએ. અમે કાઇનું નહિ સાંભળતાં હવે સીધે સીધા અચ્યુતમાર્ગ જ ચાલ્યા જઇશું." પણ તેઓ સાંભળ શાના? તેઓએ તો ઉત્તર આપ્યું કે, "અમને તો અપરાધીને પકડી લઇ જવાના જ માત્ર અધકાર છે, ક્ષમા કરીને છાડી દેવાની અમારી સત્તા નથી. માટે એકવાર તો તમારે યમરાજની સમક્ષ થવુ જ પડશે પછી શિક્ષા કરે કે છાડી દે, તે તે જાશું." મદારીના હાથમા માંકડા હાય, તેવી દશા પામેલા તે અશ્રહાળુ અને પ્રમાદી પથિકે!, વાસનામાં મોજ માની સહજમાં, અતિ દુ:ખરુપ એવા યમમાર્ગ પ્રત્યે સિધાલ્યા.

વિમાનમાં વસેલા પુષ્યજના પ્રત્યે ગુરું વામદેવજી ઠહેવા લાગ્યા; "નાસ્તિકપણું, ગુરુવચનપર અવિશ્વાસ, શ્રદ્ધારહિતપણું, વાસનામાં લીનતા અને પ્રમાદ, એ માટા દુર્ગુણાનું જ આ પરિશામ છે. પણ ઉષ.કાળ થાય છે માટે સ્નાનાદિક આટપી લા. પછી અચ્યુતપુરગામી મહાત્મા સત્સાધકના સંગનાં દર્શન કરવા સજ્જ થજો." મહારાજા વરેપ્યુ બાલ્યાં; "કૃપાસિન્ધુ! આપણું એમ વળીશું તો પછી આ યમદ્ભતાને અધીન થઈ પહેલાઓનું શું થાય છે, તે આપણા જેવામાં આવશે નહિ!" ગુરુજી બાલ્યા; "યમમાર્ગ ઘણા લાંબા છે, તેથી યમપુર પહોંચતાં એ લાકોને બહુ વિલંખ લાગશે. વળી અચ્યુતમાર્ગ જોવા ઉપરાંત આપણે બીજાં ઘણાં કાર્યો કરવાનાં છે. હજી પુરદ્ભારમા રહી ગયેલાઓની સ્થિતિ તો આપણે જેવી બાકી જ રહી છે. તે જેવા પ્રસ્તો યમલાક તયા ત્યાં જનારાઓની સ્થિતિ આદિ સઘળું હું તમને ખતાવીશ." પછી વિમાન આકાશપંથે ઉપલ્યું. સર્વ પુષ્યજના પાતપાતાના પ્રાતરાહ્મિકમાં પ્રવૃત્ત થયા. પ્રાતઃકાળ થયા. સૂર્યકેવના સ્ત્રાર્ણરજ સરખા કુમમાં કિરણા પૃચ્કી-પર પથરાઈ ગયાં; અને પુષ્યજના પાતપાતાનું પ્રાતરાહ્મિક કરી લઇ, ગુરુચરણ વંદીને તત્પર બની ગયા. વિમાન અચ્યુતપથ ઉપર સત્સા-

ધકના સંઘે જ્યાં ઉતારા કર્યો હતા, તે પ્રદેશપર આવીને અંતરિક્ષમા<u>ં</u> સ્થિર ઠર્યું; અને ભૂમિપરથી સમર્થ અચ્યુત પ્રભુના નામના જયજયકાર સલળાયા. ત્યાં સર્વ પુષ્યજના નીચે એઠા હતા. થાડીવારે સંઘ સ્તાન સંધ્યાદિક કરીને પ્રયાણને માટે તતપર ખન્યા, અને મંગળાચરણમા જયજયકાર કરી માર્ગે પડ્યો તે વેળાએ ગુરુ વામદેવજીએ સર્વના સાંલ-ળતાં મહારાજા વરેપ્સુને પૂછ્યું; "કેમ વારુ વરેપ્સુ! હવે તમને સૌને આ પથીઓના માર્ગ કેવા લાગ્યા છે? તેઓની સ્થિત કેમ છે?" વરેપ્સ બાલ્યા, "દયાનિધાન! જોઇને મને ઘણા હર્ષ ઉપજે છે કે, એએાના માર્ગ ઉત્તરાત્તર ઘણા નિર્ભય છે, એઓની સ્થિતિ પણ ઘણી સારી ને દિષ્ટિ અગાચર છે. તેઓનું વર્ણન કરલ પણ અશક્ય છે. લગ્યતામાં લગ્યતા લય પામે છે. વ્યાવહારિક જનની દિષ્ટિએ લવકર, ત્રાસદાયક જણાતા આ માર્ગ અનંદથી, ઐશ્વર્યથી, મહત્તાથી ભરપૂર છે. તેની મહત્તા વર્ણવી શકાય તેમ નથી. એ માર્ગ ભગ્ય ને વિજ્ઞાનમય છે. એ માર્ગ ગયેલા સર્વાત્મભાવને પામેલા છે. એમનાં શરીર પણ આગળના કરતા તેજસ્વી, પવિત્ર' અને શાંત અન્યાં છે. એઓ પણ સહજ સરાગી થયા છે. મહાત્મા ભગ્ય ભાસે છે. એ અધાને એઇને આ દિશાઓ પણ મેમનુ પ્રતિબિમ્બ થવા પામી છે. એમનાં મુખ પ્રસન્ન છે. મન પૂર્વના કરતાં વધારે શ્રદ્ધાવાળાં દેખાય છે. માર્ગ એ કે અરણ્યમાં છે, તા પણ ઘણા મુણ્યર ૫-આહ્વાદમય છે. ખંતે બાજીએ સુંદર વૃક્ષઘટાંએ આવી રહી છે, પક્ષીઓ મધુર શબ્દા બાલી રહ્યા છે, ઠારાઠાર જળાશિયા દેખાય છે ને તેમા નિર્મળ મીઠાં જળ ભરેલાં છે. વળી માર્ગ ચાલતાં મહાત્મા સત્સાધક, વારવાર સર્વેશ્વર અચ્યુત પરપ્રદ્મના અફ્લુત ગુણાનું કથન કરતા જાય છે; એ શ્રવણ કરીને પંથીઓને માર્ગના શ્રમ કિચિત જણાતા નથી. જુઓ સર્વે પ્રેમમાં લીન છે. આનદમાં મગ્ર છે. જ્ઞાની અને પ્રેમાળુ પથીએ તે તે પ્રભુના પવિત્ર ગુણ સાંભળીને તેની અપાર શક્તિ તથા અદ્ભિતીય દયાળુપણાના પ્રભાવ માટે બહુ સાનંદાશ્વર્ય પામી, પ્રેમના ઉભરાને લીધે, પાતે પણ મીઠા સ્વરથી ગાવા મંડી પહેલા છે."

આમ પરમ આનંદે પંથીએ ચાલ્યા જાય છે. એ સંઘ કેટલીકવારે એક રમ્ય સ્થાન આગળ જઈ પહોંચ્યાે. ત્યાં અનેક વૃક્ષાથી હંકાયલા પર્વતપરથી પિતૃત્ર જળવાળી સુંદર સરિતા વહી રહી છે. તેને કિનારે, તે પર્વતની તળેટીમા એક માટું લગ્ય દેવાલય આવી રહ્યું છે. દેવાલયમાંથી સહસ વધિ મનુષ્યાના સાથે લાગા જયજયકારના દેવનિ સંભળાય

છે. તે જયધ્વનિ ઘણે દ્વર સુધી પહોંચી જતાં, દુન્દુભિ તથા ઘંટનાદથી પણ ખહુ પ્રિય લાગતા સ્વર કર્ણને અથડાય છે. સુંદર દેવાલયનાં મણિ-જડિત સ્વર્ણશિખરા તથા તેપર ક્રરકતી માટી ધ્વજાઓમાં રહેલા ગરુડા-રૂઠ ભગવાન, જેનારના મનમાં અચ્યુતપ્રભુ માટે ઉત્તમ યશનું સ્મરણ કરાવે છે. એ પવિત્ર સ્થાન અચ્યુતમાર્ગની જમણી બાબુએ આવેલું છે. ત્યાં આગળ જઈ પહોંચતાં જ મહાત્મા સત્સાધક માર્ગ વચ્ચે ઉભા રહેલા ત્તે સત્સંઘ પ્રત્યે કહેવા લાગ્યેા કે, "હે પુષ્યવાન્ પંથીએા! આપણી આજની ખેપ અહીં જ પુરી કરા. બે ત્રણ દિવસથી તમે ચાલચાલ કરો છા, માટે કેટલાક દિવસ સૂધી આપણુ અહીં જ વિરામ લ્યા. આ સ્થાનમાં એક ઘણું પુરાતન તીર્થ છે; ને જેને શરેણે જવા માટે આપણે, પ્રેમણુદ્ધ થયા છીએ, તે અચ્યુતપ્રભુના સગુણ સ્વરૂપનું મનુષ્યને પરિપૂર્ણ ભાન કરાવે, એલુ આ તીર્થ છે. એનું નામ 'अच्छततीर्थ' છે. અહીં ઉતારા કરવામાં સૌને માત્ર વિશ્રાતિના જ લાભ નથી, પણ ખીજા અનેક લાલા સમાયલા છે. પ્રાણી માત્રને એકાકાર સ્થિતિમાં લઈ જનાર સર્વેશ્વર અચ્યુતપ્રભુ કેવા છે, તે પ્રત્યક્ષની પેઠે એ તીર્થમાંથી જાણી લઇશું. તે પ્રભુને કચી વસ્તુ પ્રિય અને કથી અપ્રિય છે, તે શાવડે આપણાપર પ્રસન્ન થાય, એના ચરજુમાં શી રીતે શીકે જઈ પહોંચાય, ઇત્યાદિ અનેક વાતા આપણા જાણવામા અત્ર નિવાસ કરવાથી આવશે. વળી આપણી પૂર્વે આ માર્ગે ગયેલા, અને આપણા કરતાં આ માર્ગના વિશેષ જ્ઞાતા, દઢ મનવાળા, તથા વાસના-રહિત ઘણાક જીવાના સંગાત પણ થશે. તેઓ ગમે તેવા માટા છતા નિરિભમાની હાઈ, પ્રેમપૂર્વક સમર્થ અચ્યુતપ્રભુના દાસાનુદાસ કહેવડા-વવામાં જ આત્મકલ્યાણ માને છે. આ સર્વોત્તમ તીર્થને વિષે સાક્ષાત્ અચ્યુત પર પ્રદ્રાનુ પ્રતિનિધિ સ્વરુપ વિરાજે છે. અહીં સર્વથા અચ્યુત-યુરનું જ અનુકરણ કરવામાં આવેલું છે. અહીં આંથી આપણે તે પ્રભુમાં લીન-એકાકારવૃત્તિવાળા-થવાના, સર્વ પ્રકાર જાણી લઇ**છું."** એ સાલળી ઘણા હવેથી કૃપાળુ પ્રભુતા જયજયકાર કરીને સંઘ અચ્યુતતીર્થ ભણી વળ્યા. તીર્થ વિષે આવા સદ્યાને ઉતરવા માટે ત્યાં વિસ્તૃત પાંચિકાશ્રમા હતા. ત્યાંના અધિકારીએ, ત્યાંના મહાદ્વાર આગળ આવીને, તેવા જ જયદ્યાષવડે, તેમને આવકાર આપ્યા. પછી પ્રત્યેક પંથી પાસેનું સ્વતંત્ર પત્ર જોઈ જોઇને તેઓને અંદર પેસવા દીધા. પછી સઘળા પાયિકાએ યુષ્ય જળવાળી પવિત્ર સરિતામાં સ્નાન કર્યું. તેઐાનાં લલાટાદિક અંગા-પર કેસર કુંકુમાદિકનાં ચિક્ષો કરવામાં આવ્યાં, ને ઉત્તમ પ્રકારનાં ગધ

પુષ્પાદિક પૃજોપચારા સહિત તેઓને તે અદ્દ્ભુત મંદિરને વિષે બિરાજેલ અચ્યુતરૂપના દર્શન કરવા જવાની આજ્ઞા થઇ. મહાત્મા સત્સાધક આગળ થયા ને તેઓને મદિરમાં તેડી ગયા.

આટલે સૂધી વિમાનવાસીએ સઘળું જોઇ શકયા; પણ હવે મંદિર-માં શું છે, તે તેઓથી અંતરિક્ષમાં રહીને જોઇ શકાયું નહિ. તેથી વરેપ્સુએ, ગુરુદેવને વિનતિ કરતાં જ, વિમાન સરરર કરતું નીચે ઉતરી આવ્યું, ને મંદિરના દ્રાર આગળ એવી રીતે સ્થિર થયું, કે જેથી વિમા-નમાં ખેઠેલા સર્વ યુષ્યજના મંદિરમાંનું સઘળું જોઇ શકે, પણ મંદિરમાં જતાં આવતાં કાેઇને કશી અડચણ નડે નહિ, અને ભૂમિપરના પણ કાઇ મનુષ્ય જોઈ શકે નહિ, એ અદ્ભુત ગુણ તેના દિવ્યપણામાં હતા. વિમાન સ્થિર થતાં જ સઘળાની દૃષ્ટિ એક જ ક્ષણે મદિરના મધ્યભાગે વિરાજેલા મણિમય અને તેજામય, ગૂહસત્ત્વથી ભરપૂર, દિવ્ય, ભવ્ય, જયાતિરુપ ઉપર પડી. તતકાળ સઘળા વિમાનવાસીઓએ માટા હુંધથી જયજયકારના મહાધ્વનિ કર્યો. અસખ્ય તીર્થવાસીએા, સંઘના પાથિકા તથા યુણ્યજના, મે સર્વના વારંવાર થતા એક સામટા જયદાષથી એ વિશાળ મદિર તા શું, પણ અપાર વિશાળ આકાશ સુદ્ધાં ગર્જ ઉઠ્યું. એ જયગર્જના સાલળીને તે પ્રત્યેક મનુષ્યના મનમાં બહુ ગલીર ભાવ ઉત્પન્ન થતા હતા. મંદિરના મધ્યભાગમાં માટા વિચિત્ર રત્નસિંહાસન ઉપર, અનેક ગૂઢસત્ત્વથી લેહલીન, છળીલું, મગળમય, શ્યામસુંદર જ્યા-तिक्ष प विशेषमान हतुं. यो स्वक्षपनं वर्णन करवाने भारती (सरस्वती) પણ અસમર્થ છે. તેને વસ્તાલંકારા પણ કેવળ અલોકિક જ ધરાવવામા આવેલા હતા. વારંવાર સેવાને અગે તેને અર્પવામાં આવતા માનસિ-કાપચારા પણ અલાકિક જ હતા. ત્યાં દિવ્ય વીણા, મૃદંગ, તાલ આદિક વાદ્યો સાથે ઘણું મંજુલ અને મધુરા સ્વરાથી સમર્થ અચ્યુતપ્રભુની વિમલતાનું ગૂઢ ગાન થઈ રહ્યું હતું. તીર્થવાસીએા અને પાંથિકા અચ્યુત-પ્રભુની તે અદ્દભુત મૂર્તિને જોઇ, કામના રહિત ભાવથી તેના ચરણુમા वारवार हं उन्नमस्कार हरता छता, ने गद्दगहित वाण्याम आर्थना हरता હતા કે, "હે પ્રભુ! કૃપા કરી, સર્વ કામનાના લય કરી, નિર્વિદને તારા રૂપમાં ખેંચીને નિર્ભય કર્." પાતાની અંજલિઓમાનાં સુપુષ્પાથી પ્રભુને વધાવીને પ્રસન્ન થયેલા તે જના, ક્ષણે ક્ષણે સ્થિર થઇ જઈ, પરણક્ષના તે અદ્ભુત રૂપને ચરણથી માંડીને મુકુટ પર્યત નિરખતા હતા. તેએ! મહાતમાં સત્સાધકના ઉપદેશને વારંવાર લક્ષમાં લઈ, તે મંગળ સ્વરુપને

પાતાના હૃદયમાં ઠસાવતા હતા. વિશુદ્ધ અને વિમળ અંત:કરણના જનેા, એ દર્શનથી તદ્રપ ખની ગયા. આમાંના એક પંથી તા તે સ્વરુપન અવલાકન કરતાં કરતાં એવા પ્રેમખદ્ધ થઇ ગયા કે પાતે કયાં ઉભા છે ને ક્યી સ્થિતિમાં છે, તેનું પણ તેને કશું લાન રહ્યું નહિ. થાડીક-વારે સ્વસ્વરુપના પ્રેમાવેશમાં તે એવા પ્રેમખુદ્ધ થઈ ગયા કે એકદમ નાચવા ને કુદવા મંડી પડ્યો, તાળી વગાડવા લાગ્યા, મુખેથી અચ્યુત-પ્રભુનાં જયજયકારપૂર્વક અનેક નામાના ઉચ્ચાર કરવા લાગ્યા, તે હસ્તે મુખે ઉન્મત્તની પેઠે મદિરમાં ખેલવા લાગ્યાે. ઘણાઠ પાંધિકાે એને ગાંડા થઈ ગયેલા જાણી હસવા લાગ્યા, પણ મહાતમા સત્સાધક એની આંતર સ્થિતિના જ્ઞાતા હતા તે સૌને કહેવા લાગ્યા કે; "એને તમે ગાંડા જાણશા નહિ. એ જ માટા ભાગ્યશાળી છે, ને એના પદરમાં સુકૃતાના પુષ્યના પુંજ એકઠા થયેલા છે. એ પૂર્ણ સાધનસંપન્ન છે અને એનામાં વાસનાના-સર્વ લૌઠિક વાસનાના ત્યાગ-વિરાગ-નિર-ભિમાન સુદૃઢતાથી વસ્યું છે; તથા આ ચૈતન્ય સ્વરૂપની સાથે એના આત્મિક સ્વરુપનું પૂર્વકાળનું એાળખાણ છે, તેથી એ આ સ્વન્ રૂપને નિરખતાં, પૂર્વભાવમાં લીન થઈ ગયા છે. જેમ આળક, ભૂખ અને દેહની પીડા ભૂલી જઇને, પાતાને પ્રિય એવાં રમકડાંથી રમેત છે, તેમ અહંતા મમતા રહિત સુખ પામેલા એ પ્રેમબદ પણ, સઘળું ભૂલી જઇને પરમાત્મામાં રમે છે. ચૈવન્યરૂપી આકાશમાં રહેલા પ્રેમ-ખેલુ પ્રદ્વાવેત્તા, કરી નાગા ફરે, કરી વસ્ત્ર પહેરી ફરે, કરી વલ્કલ પહેરી કરે, કહી ઉન્મત્તપેરે ક્રેર, કહીં બાળકપેરે ક્રેર, કહીં પિશાચપેરે ક્રેર, કહી માદક પદાર્થનું પાન કરનાર ભગડ કરે તેમ કરે, કહી વિષયામાં કરે, કદી વિષયથી બહાર કરે; તેમ કાેઇ માન આપે, કાેઇ અપમાન આપે, પણ તેને કાેઇ પણ પ્રકારનું લેપન થતું નથી: શરીરના અભિમાન રહિત જવને પ્રિય અપ્રિય કંઇ નથી. જેમ કાેઇ પ્રેમાળુ આ પતિના પહેલ-વહેલા અને ઘણા ટુંકા સમાગમ થયા પછી, તુરત વિખૂટી પડી હાય, ને ઘણા લાંખા વિચાગને અંતે પાછી તેને મળે તે વેળા તેના મનની જે સ્થિતિ થાય, તેવી સ્થિતિ આ અચ્યુતસ્વરુપ જોઇને, એ પ્રેમખહ જીવની થઈ રહી છે. એ પાતાના હુદયમાથી ઉભરાઈ જતા પ્રેમાનંદમા નિમગ્ન થઈ ગયા છે! એ મહાતમા તા આપણ સર્વને વઘ છે; કેમકે એનામાં અચ્યુત પરથ્રદ્મની પ્રેમાળ લક્તિએ વાસ કર્યો હાવાથી, એ તે સમર્થ સચરાચર વ્યાપી પરખ્રદ્યામય થઈ રહ્યો છે. અંતઃકરણની

શુદ્ધવૃત્તિ વિના પ્રેમ થતા નથી, ને પ્રેમ વિના એકાકારવૃત્તિ–અલેદભાવ પ્રકટતા નથી. જ્યાં સૂધી અલેકલાવ હાય નહિ, અંતઃકરણ શુદ્ધ હાય નહિ, ત્યાં સૂધી છવ જ્ઞાતા સતે પાષ્ટા પછડાઈ, વિનાશરુપ આટામાં શુંચવાઈ પડશે. તમને તા પરમ રહસ્ય જાણવાની ઇચ્છા છે, પણ માત્ર જાણવાની જ ઇચ્છા-ખરી મુમુક્ષુતા નથી. ખરી મુમુક્ષુતા પ્રેમખદ્ધ હાવા પછી, ચૈતન્યમાં-ચૈતન્યની લીનતામાં છે. સાધનસંપત્તિથી વિકસિત થયેલી મુમુક્ષુતા તે જ મુમુક્ષુતા છે. આત્મસત્તા સાથે એકરસ થયેલા આત્મા, અભિન્ન અનેક વિલક્ષણ ચમત્કાર પેએ છે, પણ જે તેની પાર પહોંચે છે, તે જ ખરા આત્મનાની તથા ખરા મુમુક્ષુ છે. જે છવ વાસનાગ્રસ્ત નથી, તેનામાં જ આવી સિદ્ધિ આવી શકે છે. તે જે નેય છે તેવું અન્ય નોઈ શકતું નથી; તે જે સાંભળે છે તેવું અન્ય સાંલળી શકતું નથી; તે જેવા બન્ધને પામે છે તેવા અન્ય બન્ધ નથી. તમારા યનમાં પ્રેમાત્મજ્ઞાનના ભાવ છે, અને પ્રેમાત્મજ્ઞાન-ચેતનમાં એકાકાર-વૃત્તિની વાતા સરળ છે, સહેલી છે-વગર સંકટની-વગર કષ્ટની છે, પણ પ્રેમાત્મન્નાનરસનું પાન કરી, ચકચૂર થઈ જવું, એ તેા અતિ દુર્ઘટ કાર્ય છે. અનેક શંકા, અનેક ભય, સર્વ વાસના, સર્વ કાર્ય ભાવાના નાશ કીધા વગર, નિશ્શંક અભયસ્થાન-પરમાત્મામાં અભેદભાવવૃત્તિસ્પ અલ-યસ્થાન-પ્રાપ્ત થતું નથી. સ્થૂલવાસનામાં લીન થઈ જનારા, આત્મન્ના-નના આવેશમાં આગળ આગળ વધશેઃ અને તે સત્ત્વ-ગૃઢસત્ત્વ યથાર્થ જાણી તેમાં તન્મય થયા હાય, પણ તે જે પૂર્ણ સાધનસંપત્તિસંપન્ન ન હાય તા, તેના જવિતના હતુ સાર્થક થતાંએ, પ્રેમાત્મતત્ત્વનુ જ્ઞાન પ્રાપ્ત . કરવું કષ્ટદાયી થઈ પડે છે. વિશુદ્ધ પ્રેમાત્મપ્રસાદ વિનાના-કાચા-સંપત્તિ રહિત-આ પ્રેમી तत्त्वज्ञनी स्थितिने पामती नथी. અने तमे પ્રેમદેલા જુઓ છા, પણ એ તેવા નથી. એની વૃત્તિઓ અ<u>લેકપણાંને પામેલી</u> છે, તેથી એ પરમાત્મામાં એકાકાર થઈ ગયા છે. જુઓ, એણે નિર્ભ-યતાના મંત્રજપથી સર્વ વાસના ટાળી દીધી છે; ને તેમાં એ જે જુએ છે, તે મારાથીએ જોવાતું નથી." સ્થિર ચિત્તથી, નિશ્ચય દરિથી ને સૂક્ષ્મ પ્રમાણાથી જે જે વાતા સત્સાધકે કહી, તે તે સાંભળી સર્વેની વૃત્તિઓ વિસ્મયમાં જ લીન થઈ ગઈ. સર્વ વ્યાપી, પણ કાઈ અદશ્ય ભાવંશી, અન્ય જીવા-પ્રેમી આત્માઓ, તેની સાથે જોડાઈ જતા જણાયા. મનામન એક થઈ ગયાં. સર્વે તે પ્રેમખદ્ધના વિશુદ્ધ આત્મા યથાર્થ, -સ્વસ્ત પમાં જોઈ-શકવા લાગ્યા.

વિમાનમાં પણ એમ જ બન્યું. પ્રભુની મૂર્તિનાં દર્શન થતાં જ. સઘળા યુષ્યજના ચિત્રવત્ ખની ગયા અને મહારાજ વરેપ્સુને સમાર્ધિ લાગી ગઈ. તે જયાં ખેઠા હતા ત્યાંના ત્યાં જ મૂર્તિવત્-ચિત્રવત્ થઈ ગયા. થાડીક વારે તેનું શરીર કંપવા લાગ્યું. તેનાં રામાંચ ખડાં થઈ ગયાં, નેત્ર-માંથી જળ વહેવા માંડ્યું, બેઠા હતા ત્યાંથી ઉભા થઈ ગયા, હાથ ઉચા. કરી કરી તાળિયા પાડવા લાગ્યા, અને માદક પદાર્થથી પરવશ થયેલા મનવાળા મતુષ્યની પેઠે અનેક પ્રકારની ચેંદાએા કરવા લાગ્યા. વરેપ્સને આ સઘળું સ્વૠ પાનંદના ઉભરાનું પરિણામ હતું; આત્મા પરમાત્માની એકતાના શુદ્ધભાવનું દર્શન હતું; ચેતન રહેસ્ય હતું. આવા જ આનંદના ઉભરામાં તે વળી સ્વસ્થ ખનીને ટહેવા લાગ્યા; "અહા! ગુરુદેવ! હું શું કહું! શી લીલા વિસ્તરી છે! શી શાલા ખની છે! આપની કૃપાથી આત્મનાનરસ પીધા છે ને તે દશામાં મેં જે પ્રત્યક્ષ અનુભવ્યું હતું, ते क स्वक्ष्य आ-आ-आ ते क स्वक्ष्य! तेवडुं क अने तेवुं क सुंहर! ચરણથી માંડીને છેક શિખાપર્યંત એકેએક અંગ હું ધારી ધારીને જેઉ છું તા તે જ દિવ્ય સ્વરૂપનું દર્શન થાય છે." ખીજાઓ વ્યવહારદૃ નિએ નારાઓ-આને દેલછા ગણે, માયિક દૃષ્ટિવાળા આને જાદુ કહે, કાઈ મનાવે કે, એ સૂતના વળગાડ છે, પણ જેની વ્યાવહારિક વાસના નિર્મૃળ થાય, જગતનાં દુઃખસુખ ક્લેશ આનદની ભાવના ટળી જાય, અને આત્મ-ભાવ જ રમણ કરી રહે, એની વૃત્તિ આ જ છે, એલું માનનારા તા, આનું કારણ, અભેદવૃત્તિ જ કહેરો-આત્મખળનું રહસ્ય સમજરો, સર્વમયતાનું પ્રત્યક્ષ દર્શન લેખશે, મનાવિકારની વિશુદ્ધિનુ પવિત્ર ફળ જાણશે, અહં-ભાવના લય માનશે ને સર્વ વાસનાનું નિકંદન ફળ વૃદ્ધિવૃક્ષની ટોંચે પહોંચ્યું માની, અહુ રાચશે તેવા ખનવાના યત્ન કરા યુનઃ રાજ વરેપ્યુ બાલ્યા; "અહા! ગુરુદેવ, જૂઓ, મરકતમણિ સરપું રયામ શ્રીઅગ કેલું સુકામળ છે, અને અહા ! દીપિમાન ! પરમજ્યાતિ ! પરમજ્ઞાન મૂર્તિ ! પવિત્ર ચેતન છે! તેના અંગ પ્રતિ અંગામાં વસ્ત્રાલંકારા પણ મેં ત્યાં જોયા હતા, તે જ સુંદર અને અલોકિક જ છે! ચરણમાં રતનનાં નૃપુર, કટીએ પહેરેલા પીતાં ખરપર કંદોરાની જગ્યાએ આવેલી કિકિણીવાળી રતનજ-ડિત કટીમેખલા, હૃદયે વિરાજતી રત્નમાળાના પકકરૂપે લટકતા મહા-તેન્નેમય કૌરતુલ, હસ્તમાં રત્નમુદ્રિકા, પહોંચામાં મણિકંકણ, બાંહેમાં ભાજી, હડપચિએ હીરક ચિખુક, પેલી નાજીક સરળ નામિકાને છેડે લટ-કતું એસરનું તેજસ્ત્રી માતી, એ સૌન્દર્ય-ષ્ટ્રદાદવના મનને પણ લાેભાવે

તેવું જ છે! એ સુંદર શ્રીમુખના અંને ગાળ અને કુમળા ગાલ ઉપર પેલા પ્રકાશમણિ ઝળકી રહ્યા છે, તે શા અદ્દભુત છે! શી તેના શાભાયમાન કર્ણોમાં રહેલાં મત્સ્યાકાર રતન કુંડળાની તેજસ્વી પ્રભા નાચી રહી છે! જ્યાના ત્રહા નહ્યાકાર રહ્યા કુડળાના તજરવા ત્રલા નાચા રહા છે! એનું હસી રહેલું કમળ સરખું મુખ, વિકસિત કમળ સરખાં નિર્મળ સુકા-મળ નેત્ર, બંને કપાલપર ઝુકી રહેલા બ્રમર પંક્તિ સરખા કેશ, લલાટમાં કરેલું કસ્તૂરી તિલક-અહા! પરમ માહક છે! આ મસ્તકપરના મયૂર ચંદ્રિકાએ શ્રી અલંકૃત થયેલા રત્નમુકુટ, ચિત્તને લુખ્ય જ કરી નાંખે છે. કંઠમાં ચઢઉતર આવેલી અદ્ભુત પુષ્પમાળાએ તા વળી એ શાલામાં वधारे। ठरी भूडे छे. शुरुद्देव! એવી અદ્દલત યુષ્પમાળાએ પ્રભુતે માટે रयनारनी लिंडत अने यार्तुर्यने। જय! જय! यैतन्यमां એકાકાरमय अलेह इत्तिथी जेनार, आत्मप्रसाहथी पूर्लु, यैतन्यनिवर्तमां तस्त्रीन, જ્યાતિમાં એકાકારવૃત્તિવાળા, વાસનારહિત વૃત્તિવાળા પ્રેમઘેલાને-જોઈએ તા ગાંડાને-કહેવા દા કે પ્રેમઘેલછામાં લીનને, જે ગાચર થાય છે, તે તા ગાડાન-કહવા દા કે પ્રમાવલામાં લાનન, જ ગાંચર યાય છે, ત અહંભાવથી ભરેલા અજ્ઞાનીને થતું નથી. તેનું ભાગ્ય જ નથી, તેનું ભાવીએ નથી. જેટલા જે અજ્ઞાની, તેટલા તે અભિમાની! તેને મનુષ્યજીવિતના પરમ લાલ જ હુંપદમાં છે. જ્ઞાનનાં દ્વાર તો જ્યાં ન હાય, તે પૂર્વે આત્મળળ-અધ્યાત્મરહસ્યની વાતા-એ માત્ર હુંપદાઈ જ છે. આ હું તો પ્રેમઘેલા જ બન્યા છુ!" એમ સ્વરૂપવર્ણન કરતા કરતાં વળી તેને પ્રેમના આવેશ થઈ આવ્યા; જેમાં તે પાતાની ચાલુ સ્થિતિનું ભાન બૂલી જઈ, પોતે આત્મપ્રસાદમા સાક્ષાત્કારથી અનુભવેલા અચ્યુતપણ આ જ છે, એમ ધારીને, પૂર્વની\* પેઠે તે પ્રભુ જતા ન રહે તે સારુ, આ વેળાએ તે સ્વરુપને ભેઠી પડવા સારુ વિમાનમાંથી જેવા કૂકી પડવા જાય છે, તેવા જ ગુરુ વામદેવજી ચેતી ગયા અને તત્કાલ તે પ્રભુના નામની જય-

ગર્જના કરાવતાંની સાથે, વિમાન સડસડાટ કરતું આકાશપંથે ઉપલ્યું. વરેપ્સુને નીચે પડતા ગુરુદેવે અચાવી લીધા; પણ તેથી કંઈ તેના આત્માનુભવ મેમના વેગ ઓછા થયા નડિ. તેનું નીચે કુદવા જવું ને વિમાનનું ઉપડવું, એવા એવડા ખળના આઘાતપ્રત્યાઘાતથી તે વિમાનમાં જ તૂટી પડ્યો, ને પડતાની સાથે મૂર્છિત-શુદ્ધિકીન થઈ ગયા. આવું જોઈ સૌ પુષ્યજના ચિન્તાતુર થઈને તેની સારવાર માટે દાહાદાહી કરવા મંદ્યા, ત્યારે ગુરુદેવે કહ્યું કે; "ચિન્તા કરવાનું કંઈ કારણ નથી. એના આત્માને

<sup>\*</sup> આગળ વરેપ્સુએ જ્યારે આત્માનુભવ કર્યો હતા ત્યારે સ્વરૂપાનદમા મગ્ન થઈ, તે તેમને ભેડી પડવા દાદ્યો હતા, પણ તત્કાળ ભગવદૂપ અદ્દરય થઈ ગયું હતુ તેમ.

કાઈ જાતનું કેન્ટ થાય છે, એમ ધારશા મા. એ તો અત્યારે દેવલ્ય પ્રહ્મનું મુખ અનુભવે છે; ને એ પ્રદ્મભાવમાં મગ્ન થઈ ગયા છે. હે પુષ્યજના! આ મહાત્મા રાજિલી આ અવસ્થા પરમ શ્લાવ્ય છે. આ સ્વર્લ્ય પદર્શનથી જ જયારે એની આવી દશા થઈ છે, ત્યારે તે કૃપાળુ અચ્યુતપ્રભુને સાક્ષાત્કાર થતાં શું ખાકી રહેશે!! અદ્ભૈત—એકતા—અનુસન્ધાન જુએા, ચિત્તની આવી એકતા નિશ્ચળતા—તદ્ભપતા, એ જ ભગવત્સાક્ષાત્કારમાં કારણુમૂત છે. જે પ્રભુને માટે જે મનુષ્યને આટલી અપી ભાવના પ્રકટ થાય છે, તે શુદ્ધ પ્રેમાળ ભક્તને, તે સર્વમય—સર્વવ્યાપી—સર્વા-ત્યોમી સમર્થ પ્રભુ કે કે ધ્રણ પણ કેમ જ વિસારે? સાધનસંપત્તિમાનને વિસારે તેા કયાંથી, પણ નિરંતર—ક્ષણે ક્ષણ, તે કૃપાળુ પ્રભુ તેના આત્માનું શ્રેય થાય, તેવી રીતે પરિચરણ અને રક્ષણ કર્યો કરે છે; ને તે અન્તે સુદૃઢ પ્રેમ થવાથી ગમે ત્યાં હાય ત્યાંથી પણ તે એને પાતાનાં ચરણુમાં ખેંચી લે છે." એટલી વાતચિત થતાં થતાંમાં તેા વિમાન જગતપુરના દ્વાર હપર

જઇને ઠર્યું. વરપ્સુ પણ આળસ મરડીને જાગ્રત થયા ને પુણ્યજના હર્ષ પામ્યાં વરેપ્સુએ ઉઠતા વારમાં ગુરુદેવનાં ચરણમાં વંદન કર્યું; અને ક્ષણભર અનુભવેલા પરમાનંદના ઉભરામાં કૃપાળુ અચ્યુતપ્રભુના નામની જયગર્જના કરી. પછી મહાત્મા વામદેવ બાહ્યાં; "રાજા, હવે સાવધ થા, અને નીચે દૃષ્ટિ કર, કે તને જણાશે કે, હેમણાં આપણે કયાં છીએ." सर्व युष्यकता अनिमेष ६०८ हरी, स्थिर थिसे नीये जेवा क्षाण्या. પછી વરેપ્સુ બાલી ઉઠચો; "કૃપાનાથ! આ તા પુરદ્વાર જણાય છે! અહીં તાે ઘણું જોવા જેવું છે!" પુનઃ સૌ વિમાનવાસીઓને ઉદ્દેશીને તે બાલ્યા; "અર! આ તા પેલા સત્સાધકના સંઘમાંથી પછવાડે રહી ગયેલા જેના જોવામાં આવે છે. અહા! તેઓ કેટલા માટા સંકટમાં સપડાયા છે! જે સુખની લાલસાથી તેઓ અહીં અટકી ગયા હતા, તે સુખની કશી પણ અસર તેમનામાં હવે દેખાતી નથી. અહુણાં તેમને પેળ પેળ વિટંખના જ આવી ગળે વળગે છે. મહાતમા સતસાધકનું કહેવું અક્ષરે અક્ષર સત્ય છે, એમ તેઓને હવે લાગવા માંડ્યુ છે પણ હવે તેનું શું ફળ ? તેઓના સંસાર જગભગરમાં હતા. તેના કરતાં પણ હવે ઘણા વધી પડ્યો છે; તેમાંથી તેઓ કાઇ રીતે ઉત્તત સ્થાનમાં જઈ શકે તેમ નથી; પણ તેમાંના તેમાં જ રીખાતા કેટલાકા પેલા કાળપુરુષના ભસ્ય થઈ સમૂળા નાશ પામતા જાય છે." એટલામાં એક પુષ્યજન ખાલી ઉદ્યો; "રાજન્! આપ કહા છા તેમ જ છે. એ સઘળાએ અનેક

પ્રકારની સાંસારિક વિટંખણાઐામાં ક્સાઈ પહેલા છે, પણ તેમાંએ વળી प्रधारनी सांसारिक विटेणणुक्यामा इसाधि पडेंसा छ, पणु तमान्य वणा पेता क्षेत्र मनुष्य णहु ह्यामणी स्थितिमां तरइंडती हेणाय छे. आपे हमणुं इह्युं तेम ते लाणु काणुक्याना पंलामां ल इसाया हाय, क्षेम लणुंय छे. ते भियाराने का वेणा हेटहुं अधुं क्ष्य-वेहना-हु: अधुं हुरे! माराथी तो के लेवातुं पणु नथी." शुरु वामहेवल भेहिया; "पुण्यलने।! हमणुंथी ल हटाणरे। मा. के मनुष्यनी स्थित तमारे अवश्य लेवा लेवी छे, हेमडे केमांथी लहु ज्ञान थरो. यादी, आपणुं छेठ तेनी नलुक्यां लिधके." तहाण विमान कहत्य रीते, के मनुष्यनी स्थणी स्थित विमानवासीकाथी भराभर लेवाय तेम, नीचे लर्धने અદૃશ્યપો સ્થિર થયું.

એ દુ:ખી મનુષ્ય જયાં પડ્યો હતા તે સ્થળ એ અતિ વિસ્તાર-વાળા પુરદ્રારમાં આવેલું એક વસતિગૃહ\* હતું. તેમાં વસનારા એ મનુષ્ય બીજા સર્વ પાંચિકાની પેઠે એક પાંચિક જ હેતા. જેમ પંચીને એકાદ રાત્રિ વિશ્રામને અર્થે ધર્મશાળામાં નિવાસ કરવા દેવામાં આવે છે, તેમ જ આ સ્થળ માત્ર એક પાંચિકાશ્રમ હાવાથી, તેને થાડા સમ-યને માટે જ તેમાં નિવાસ કરવા દેવામાં આવ્યા હતા; છતાં પાતાની મૂર્ખતાને લીધે તે સ્થળને તેલું પાતાનું જ માની લીધું; અને હું કયાં જવા નિકળ્યા છું, તથા મારે શું કરલું જોઇએ, તે વાત ભૂલી જઇને, તેણે પાતાના ત્યાં જ પથારા નાંખ્યા. સત્સાધકના સંઘની પણ પહેલાંના કાઈ ખીજા સંઘની સાથે તે અચ્યુતપુર જવા નિકળ્યા હતા † પણ અહીં માત્ર એક રાત્રિ વિશ્રામ લેવા રહ્યો, તેટલામાં પ્રમાદથી અહીંનાં જ ક્ષિણિક સુખમાં લાળવાઈ ગયા ને અચ્યુતપુર જતાં તે રહી ગયા. ધીરે ધીરે સ્ત્રી, પુત્રી, પુત્રીએા, ધનદાલત, સાહેળી, વારાંગનાએા આદિક ખહ્ માટા સા, પુત્રા, પુત્રાઓ, ધનદાલત, સાહળા, વારાગનાઓ આદક બહુ માટા સમાજને તેણે પાતાના કુટુંબ તરીકે માની લીધા વાસ્તવિક જેતાં તો એમાંનું કાઇ તેનું નહાતું, પરંતુ તેણે તા જે જોયું મળ્યું, તેને પાતાનું જ માની લીધું ને તેમાં એવા ઘાડા મમત ખાંધી દીધા, કે કેમે કચેં છૂટવા પામ્યા નહિ અને ઉત્તરાત્તર સમય જેમ જેમ વહેતા ગયા, તેમ તેમ તેને પાતાની ખરી સ્થિતિનું વિસ્મરણ થતું ગયું હું કાણ છું, કયાંથી આવ્યા છું, શા ઠામે આવ્યા છું, મારે કયા જહું છે, ને અહીં

<sup>\*</sup> રહેવાનું, નિવાસ કરવાનુ ઘર અર્યાત્ જગન્નગરમાનું એક પુર-શહેર † અર્યાત્ ઘણા કાળ પૂર્વે તે છવ જન્મ્યા હતા ને આવર્જન વિસર્જન–જન્મન ને મરતું ને જન્મતું, એમ અનેક યાનિમા જન્મનારા છવ હતા.

હું કીયા સ્થળે આવી રહ્યો છું ઇત્યાદિ સર્વ વાતનું તેને વિસ્મરણ જ થઈ ગયું. મારું ઘરખાર ને ઉત્પત્તિ સ્થિતિ આ સર્વ આ પુરદ્રારમાં જ છે, આ સર્વજના મારા કુટુંખી છે, ને હું તેઓના વડીલ છું, સર્વના રક્ષક–પાષક છું, એમ જ તે ગર્વથી સમજતા હતા. મારે શી પીડા છે, શી ખાટ છે, કાેેે પૂછનાર છે, એવું તેનું અભિમાન હતું. પણ પરાયું તે પરાયું જ! પાંચિકની સત્તા પાંચિકાશ્રમ ઉપર કયાં સૂધી ? અંતે તેા તેમાંથી ગુડા ભરવા જ પહે. જ્યાં ક્ષણે ક્ષણ કરાળ કાળપુરુષના ભય, ત્યાં વધારે વાર નિશ્ચિન્તપણ વસવું, કુશળરૂપ કયાંથી જ હાય? પણ એ સંસારાસકત મુગ્ધ જીવ ચેત્યા નહિ, સમજયા નહિ, ને એને વિચાર આવ્યા નહિ કે, આ જગન્નગરમાંથી મારે એક દહાઉા જવાનું છે, ને જે અચ્યુત પ્રદ્યે મને અત્ર માકલ્યા છે, તેને મારા જીવનના કર્ત્વવ્ય કર્મના હિસાળ આપવાના છે અણુવિધેલા આખલા માફક તે નિશ્ચિ--તપણે વિચરતા હતા પણ ધીમે ધીમે ભયંકર કાળપુરુષના લાંબા હાથ તેના પ્રતિ લંખાવા માંડ્યા. તેણે માનેલા કુટુંખમાંથી, શાડા થાડા सभयने अन्तरे, तेनी ६िंट आगण हेटबाह तेना हाणन केवा हाक-ગરા જીવા કાળપુરુષના મુખમાં ઘસડાઈ ગયા. છતાં એ મૂઢ પંથી ચેત્યા નહિ, કે હું અહીં નિશ્ચિન્ત કેમ પડ્યો છું. એમ કરતાં કરતાં સ્વત: તેનાપર જ ધાડ આવી. કૃતાંત કાળપુરુષના લાંખા હાથ પાતાભણી પ્રસરી આવતા તે પ્રત્યક્ષ જેવાં લાગ્યા. એમ થવાથી તે જાણે ઘણી લાંબી નિદ્રામાંથી જાગત થયા હાય, તેમ સાવધપણામાં આવી, એ ભયમાંથી છૂટવાનાં મિથ્યા વલખાં મારવા લાગ્યાે. પણ હવે ઘણું માેડું થયું હતું. તેનું શરીર અહુ જીહું થઇ ગયું હતું. તેહું માની લીધેલા કુટુંઅદિકની સેવા કરી કરાને તે તદ્દન થાકી જ ગયા હતા. તે ઉપરાંત વળા તેની પાસે બાંજો\* પણ ઘણા એકઠા થયેલા હતા, જે ઉપાડી શકવાની તેનામાં શક્તિ નહાતી. આવાં સઘળાં કારણા છતાં પણ, તે કાળપુરુષના ભયથી વારવાર ચમકી ચમકીને નાસી છૂટવા તયારી કરવા લાગ્યા, પણ પેલા માની લીધેલા કુટુંબમાં ઠરી ગયેલી મિચ્યા પ્રીતિ, તેને ખેચી ખેંચીને પાછા પાડવા લાગી. તેની એટલી પ્રીતિ છતાં પણ, એ કુટું બીએ તે તેને કાઈ વાતે ગણુકારતા ન હતા. જર્જરિત થઈ ગયેલા હાવાથી તે તેઓની કશી સેવા અજાવી શકતા નહાતો; અને જે વૃક્ષ ક્ળ નહિ

<sup>\*</sup> વાસનારુપ કર્મોના બાર્જ્ઞ પુત્ર કલત્ર-અર્યાત્ ધન કીર્તિ–સ્ત્રી આદિ વાસનારુપ બાજો. બીજા રુપમાં પાપપુલ્યના પણ બાર્જ્ઞ

આપે તે ખાળવા સિવાય ખીજા શા ઉપયોગમાં આવી શકે છે? એમ જ જે જીવ વૃદ્ધાવસ્થા ગામ થવાથી, કુટુંખના ઉપયોગીપણામાં નિરુ-પંચાગી થઈ પહે છે, તેનાપર પ્રીતિ કેમ રહે? જ્ઞાની જીવ જ વિચારે છે કે, આ સંસારમાં પ્રાણી કિંવા પદાર્થની એક સ્થિતિ કાયમ રહેતી નથી; માટે એમાંથી તરવા માટે શાક માહ છાડી દઈ, પરમાર્થ સાધ-નની વૃત્તિને સખળ કરવી જોઇએ; પરંતુ સંસારની દુર્ઘટ અવસ્થામાં અને મિથ્યા આશામાં ને આશામાં, સર્વ વાતે કેવળ અશક્ત અની જવાથી, આ જવને ઘણી માટી ચિન્તા ઉત્પન્ન થઈ, ને તેથી તેના શરી-રમાં જવરે પ્રવેશ કર્યો. જાઓ, અહુણાં એ જીવ મહાજવરથી પીડાતો પથારીપર પડ્યો છે; તેની છાતીમાં કરૂ ભરાઇ ગયા છે; ઘાઘળા ઘરડ ઘરડ બાલે છે; નાકમાંથી પાણી સરખાે શ્લેષ્મ વહે છે; આંખાે ઉંડી જતી રહી છે ને પીયા તથા આંસૂનાં ઝળઝળિયાંથી ભરાઈ ગઈ છે; નેત્રમાંનું તેજ માછુ થઈ ગયેલું હાવાથી તે ફીકી કાડા સરખી લાગે છે; તેના કાન ખહેર મારી ગયા છે; મુખમાંથી લાળ વહે છે; જિહ્ના ટૂંકી થઈ ગયેલી હાવાથી, સ્પષ્ટ વર્ણોચ્ચાર થઇ શકતા નથી; તેની નાડિઓ ખેંચાય છે, માટે તે પાતાના હાથ પગ વારેવારે લાંબા દુંકા કરે છે; તેની રુચિ ઊઠી ગઈ હાવાથી કેટલાક દિવસ થયાં તેલું કશું પ્રાશન કર્યું નથી; હૃદય કફથી રુધાયું છે, માટે તેના પ્રાણવાયું હેઠા ખેસી શકતા નથી; તે તેના મુખદ્રારા ધમણની પેઠે શ્વાસ ચાલી રહ્યો છે; શ્વાસવાનથી; તે તેના મુખદ્રારા ધમણની પેઠે શ્વાસ ચાલી રહ્યો છે; શ્વાસવાન ચુના વારંવાર જવા આવવાથી તેનું મુખ સુકાઈ કાેરુ પડી ગયું છે, ને તેથી તેને જરા જેટલા જળની અપેક્ષા છે, માટે જ તે ભાંગી તૂટી વાણીથી 'પા–આ–આ-ણી, પા–આ–આ-ણી' કરી રહ્યો છે. પાસે બેઠેલાં તેનાં કુટુંથી જેના અને સગાં સ્નેહીએા તેની સારવારને માટે એકઠા થયેલાં છે, તથાપિ તેની આવી સ્થિતિપર ખરા મનથી કાઈપણ લક્ષ આપતું जिवामां आवतुं नथी. केथे।ना इत्याध्येन माटे थे पुरुषे पेतानुं आयुष्य गाल्युं, अने केथे।ना सुभने सारु पेताना निरंतरना सुभने। त्याश हथों, ते स्वाधी कने। अत्यारे ते पुरुषना हेद्धः भनी हशी पश हर- इति राभता नथी; इति तेथे। ते छवने गुसरामध्य थाय तेवी रीते નાના પ્રકારની પ્રાપંચિક કુથલી લઇ છેઠા છે. એવા નગણાઓના મિચ્ચા પ્રેમથી ભૂલી તેઓ પર આ સકત થનાર મનુષ્ય મહામૂર્ખ છે, મૂઢ છે, જાદુથી ઘેરાયલા નટ છે. અરે! આ સૃષ્ટિના સ્નેહીઓ સાચા પ્રેમ ધરા-વતા હાય તાપણ, આ વેળાએ તેઓ મહાકષ્ટમાં પડેલા કાઈ પણ એ

યુરુષને સહાય કરી શકતા નથી; એને કર્મે તા જે લાગવવાનું છે તે છે જ. આત્મા-ચૈતન્ય એક જ છે, તે સર્વવ્યાપી એકાકાર છે, તે જ પરમ છે; પણ તેને ન જાણનાર-તેની શાધ ન કરનાર જીવના કપ્ટના પાર નથી. એવાનું કાઈ સાંલળતું નથી, અને તેને ટંઈ સંલળાતુંએ નથી. તેની સ્ત્રી, કે જેના પ્રેમને લીધે તે જવે અહીં જન્મારા પૃરા કર્યાં છે, ને પાતાના ખરા અર્થ ખગાડ્યો છે. તે અત્યારે બેઠી બેઠી પોતાના લવિવ્યના સંસારસુખને જ ૨૩ છે. તે સ્ત્રીના, પાતાના પતિપરના પ્રેમ-બૃદ્ધિ જેને શંકા સમાધાનથી પ્રેમ ઠરાવે છે તેવા પ્રેમ-સત્ય ન હતા, પરંતુ જે આ સંસારની જન્મમરણની ઘટમાળમાં ગાેથાં ખવડાવે છે તેવા પ્રેમ હતા; અને એ છવના પ્રેમ તા ગાંઢા હતા. એ જાણતા નહાતા કે, એ પ્રેમ રાખ થનારા છે. એ જાણતા ન હતા કે, મર્ત્ય સૃષ્ટિમાં એક શ્રેલિએ વહન કરનારા પ્રેમ જાદો જ છે. પરમજરાતિના પ્રેમમાર્ગ નિરાળા છે. નિરવધિ જીવિત લાગવાય તેવા રસપાનને ચાગ્ય, પરમ, અનંત જ્યાન તિના માર્ગ- મેમમાર્ગ, એ છવે સાધ્યા નથી; સાધવા વિચાર્યુએ નથી. પરમાનંદ સાક્ષાત્કારમાં મત્ત થવાને ખદલે, ક્ષિણુક પ્રેમ-સાક્ષાત્કારમાં भत्त थयेदा सेवा पुरुषनी सा सहस्वरी, से। पेली अत्यारथी क तेनां લાડ કાેડ પૂરા પાડનારા પતિ હવે નથી, એમ ગણીને છેડા વાળે છે. પાતાના તેના પર પ્રેમલાવ છે; એલું લાકાને દેખાડવા તે અનેક પ્રકાર અતિશ્યોક્તિવાળાં વાક્યોથી વિલાપ કરે છે. એ કેટલું વિષમ છે ? આવે સમયે એ પુરુષને માટે શું કરતું નિઇએ, તેના વિચાર કરવાને સ્થાને, એ સ્ત્રી, 'હાય ભાગ્ય! હાય ભાગ્ય!' એમ રુદન કરે છે, એ કેટલું ખેદકારક છે? પણ હે વરેપ્સુ, આવી જ રીતે આ સઘળા પ્રપંચ છે. એમાં કાઈ કાઇનું નથી. ન જ હાય. આ સ્થાન, એ માત્ર અચ્યુત-પથના એકાદ રાત્રિના ઉતારા છે, અને એક રાત્રિના ઉતારામાં સાથ મળેલા ઉતારુઓના પરસ્પરના પ્રીતિભાવ-સ્તેહ-પ્રેમ-સૌ મિથ્યા છે. તેને સત્ય માનીને જે પુરુષ તેમાં લપટાય છે, તે આ પુરુષની પેઠે પસ્તાય અને દુ.ખી યાય, એમાં આશ્વર્ય જેવું નથી. પણ હવે શું થાય છે, તે સા સ્થિરચિત્ત કરીને જુઆ." સા યુષ્યજના સ્થિર ને શાંત-ચિત્તે પુરદ્વારમાં ખનતા મે છવની કાળપાશની સ્થિતિ નેવા લાગ્યા.

તે યુરુષની તૃષા અતિશય વૃદ્ધિ પામેલી હાવાથી તે જળ માટે હાથ પગ તરફડાવી રહ્યો હતો, પરન્તુ તેની કાઇને સમજણ પડતી નહાતી. કુટુંખીઓની કચપચથી તે બહુ જ ગભરાતા હતા, તેવામાં જેને

પ્રિયપત્ની માની છે તે સ્વામીનાથની સંભાળ લેવા પાસે આવી. મનથી તાે સઘળાં કંટાળી ગયાં હતાં, કે હવે આ પીડા કયારે ટળે. તેઓ પરસ્પર બાલતાં હતાં કે; આ હાકરા તાે આં ખોં કરતા કેમે મરતા નથી, ને મંદવાઢે મૂકતા નથી! પરંતુ ઉપરથી પતિસેવામાં ખહુ આગ્રહ ધરાવતી હાય તેમ તે સ્ત્રી ત્વરાથી પાસે આવીને કહેવા લાગી; "અઅં! તમને શું થાય છે ? શું તમારા છવ ગભરાય છે કે ? કેટલાંએ દિવસ થયાં માહામાં અન્ન લીધ નથી, તેથી ગભરામણ થતી હશે!" જે પુરુષ ષ્રદ્માંડની અભેદલીલા વિલાકવા છતાં, અભેદમય ચૈતન્યને જાણવા મથતા નથી, તેના આ લાેકના ફેરા ફાેકટના જ છે. એવા જવને, અનંત જીવાની સૃષ્ટિ પરમાત્મામાંથી વિસ્તરેલી છે, તેનું ભાને નથી. આ સૃષ્ટિથી અધિક સત્ત્વવાળી સૃષ્ટિ છે, તેનાથી અધિક સત્ત્વવાળી સૃષ્ટ્મ-સૃષ્ટિની મહાસૃષ્ટિ છે, તે અનન્ત જીવાથી ભરપૂર છે-અગાધ છે-તેના ગુહાગારમાં પ્રવેશી, વિશ્વસ્થનાનાં કારણા-નિયમા-જે જવ વિચારે છે, તેવા જ જીવ આત્મપ્રસાદ પામી, અધ્યાત્મજ્ઞાનનું રહસ્ય સમજી, વ્યષ્ટિ સમષ્ટિના હેતુ સમજી, જગતમાં વિચરે છે ને તરે છે, ને તેને જ ચૈત-ન્યના સાક્ષાત્કાર થાય છે; અન્ય તા શૂન્યમાં જ રડવઉ છે. તેવી જ આ જીવની ગતિ છે. એની સ્ત્રી કહે છે, "લા, આ જરાક ઉની ઉની રાખ, ન લાવે તા એ ગટક લઇ ઉતારી જાવ તા છવને આધાર મળે!" તે પુરુષને તાે પાતાના જીવની પડી છે; એના આત્મા કલેશમય કષ્ટમાં ડૂખી ગયા છે; એટલે તેનામાં આલવાની પણ આય નથી. તે નિરાશ થઇને પાતાના કઠ સૂકાય છે, તે જણાવવા સારુ હાથ ઉંચકે છે, પણ શક્તિ વિના શી રીતે ઉચકાય? એટલામાં તેની પ્રેમાળ સ્ત્રી–તેનું તન મન ને ધન-તેનું સર્વસ્વ-તેના હૈયાના હાર, કઠની માળ-જેને માટે જગભગરમાં રહી અનેક ન કરવાનાં કૃત્ય કીધાં છે, જેને માટે જગત્ સત્ય ને ખ્રદ્ધા મિથ્યાના વિચાર કરી, અનેક કુઠર્મના અન્ધનમાં ળંધાયા છે, તેનું માથું લચુ કરીને, તેમાં ઉની ઉની રાખડીના કટારા તે ઢાળી દે છે! અરર! મહાકષ્ટ! આ જોઈ વિમાનવાસી સર્વે એકે અવાજે કહેવા લાગ્યા કે; 'અરેરેરે!' આ સમયે તે જીવને દેહ ભારરૂપ ભાસે છે, કષ્ટકારક જણાય છે; તે જીવે છે, પણ ન જીવ્યા જેવા જ થઇ જાય છે! વૃક્ષા પણ જવે છે, મૃગાદિ પ્રાણીઓ પણ જવે છે, પણ તે જ મનુષ્ય જવે છે કે, જેનુ મન મનનથી જીવતું નથી હવે તે ડાસાના શ્વાસ રુધાય છે, ઘણી વારથી દખાઈ રહેલી ઉધરસ એક્ટમ ઉપડી

આવે છે, કક્ના ડચૂરા કંકમાં આવી અડતાં જ તેને ઝાંખા આવી ગયા, આંખા તણાઈ ગઇ, હાય પગ ખેંચાઈ ગયા, જીવ પ્રક્ષાંડમાં ચઢી ગયા, અને તેનું માથું જે અહર ઉચકી રાળ્યું હતું, તે ધખ્ખ લઇને પડતું નાંખતી કે તેની પ્રેમપાત્ર સ્ત્રી 'હાય! ભાગ્ય!' ની ખૂમ પાડતી કે, વેગળી ખસી ગઈ! અહા હા! કેવી દયામણી સ્થિતિ! અનાત્મજ્ઞને કેટલું ખધું કષ્ટ! આ દશ્ય પ્રવાહ હામે હામ હસ્તર છે, તા પણ જેને પ્રવીણ નાત્રિકના–સદ્દગુરુના સમાગમ થાય છે, ને જે વિવેકને પ્રાપ્ત કરે છે, તે જ કષ્ટ વગર આ હસ્તર સાગર તરી જાય છે અને આનંદ પામે છે આકીનાઓને તા આવું જ કષ્ટ-લલાટમાં લખેલું છે. પાપરસ્પ, માયારુપ જીવ પાસે સર્વ માયા દ્વર કરવા માટે, જે ઇષ્ટસાધન હરિલક્તિ તે ન હાય, તા તેનાપર ઈશ્વરાનુશ્રહ હાય જ નહિ.

આ જીવનું એટલેથી જ કઈ પત્યું એમ નથી. આ સઘળા પ્રકાર વિમાનવાસાએ જોઈ રહ્યા છે, એટલામાં પાતાના હાથમાં કેટલાંક વાળેલાં પડીકાં લઇને એક ચુવાન્ મનુષ્ય તે આતુરની પાસે દેહતા આવ્યા, અને વાસભેર ખાલ્યા કે; 'પિતાજ! પિતાજ! એટલીવારમાં આ શું? અરે! એમને માટે તા હું મહા મહેનતે આ ઔષધ લાગ્યા છું, ને એમના તા રામ રમી ગયા! એ મારા બાપા રે!" આમ પાક મૂકતા, તેણે તે પુરુ ષને મરી ગયલા જાણી, ઝડપથી ગામયના ચાકા કરાવ્યા. જગતમાં મૃત્યુ એવા પદાર્થ જ નથી; પરન્તુ જેને જગતના લાકા મૃત્યુ કહે છે, તે માત્ર રૂપાંતર જ છે. શિયાળામાં પડતા ઠારથી જયારે ફૂલાના નાશ થાય છે. ત્યારે આપણે કહીએ છીએ કે, ફૂલાે મરી ગયાં, પરંતુ તે જ ફૂલાે પાછાં વસતમાં ખીલે છે, તા મૃત્યુ એ શબ્દ શું મિચ્યા નથી ? પેલા જીવના દેહતે પછી બે જણાએ મળી પથારીમાંથી ઉચકી ચાકમાં સુવાડ્યો-ઉતા-વળે ઉતાવળે લીના ચાકમાં સુવાડી દીધા! પણ મસ્તક ઉપર થડક થતાં જ તાળુએ ચઢી ગયેલાે તેના જીવાતમા શીતળતાને લીધે હેઠા ઉતર-વાથી તે જરાક શુદ્ધિમાં આવ્યા. ટાઢને લીધે તેનું શરીર ધુજવા લાગ્યું એ એઈ "જીવ આવ્યા, જીવ આવ્યા!" એમ સૌ કહેવા લાગ્યાં. પણ ક્રાઇએ તેની ટાહની કે તેને થતા કપ્ટની કાળજી કરી નહિ. એ ખહારથી આવનાર યુવાન, તે પુરુષ જરા શુદ્ધિમાં આવતાં જ સ્વાર્થની વાતા તેને પૂછવા લાગ્યાઃ-"પેલું દ્રવ્ય, પેલા સાહુકારતું નાણું, વ્યવહારની સઘળી રકમ!" પરંતુ તે પુરુષને જીવાત્માં ને દેહ વચ્ચે થતા યુદ્ધની પડી છે, તેના દેહ મહાદ:ખના આઘમાં ડખકિયાં ખાય છે, કિંચિત બાલવા જેટલી પણ

તેનામાં શક્તિ રહી નથી, તેથી તે કશું ઉત્તર આપી શકતા નથી. ચાડીક વારે નિરાશ થઈ પુત્ર તેના કાન આગળ મ્હો ધરી માટેથી બાલ્યા; "આપા, તમે તા તમારે માર્ગે ચાલ્યા; પણ પછવાડે રહેલાંઓની શી ગતિ? આ આપા! તમે અમારા કશા પણ વિચાર કીધા નહિ."

આ પ્રકાર નેઈ વિમાનવાસીએ પરસ્પરની સામે નેઇ, તે યુરુષને\* તિરસ્કાર કરતા કહેવા લાગ્યા કે, "અરે અનાત્મન્ન! આટલા અને આવા સુખમાં તું લાભાયા! આ નિર્દય અને સ્વાર્થપરાયણ જેનાને તે સુહ્દ ગણ્યાં ? તેઓના સ્વાર્થી પ્રેમમાં ભાળવાઇને તે પરમ નિર્ભય–સુખરૂપ– સર્વમય અચ્યુત પ્રભુના ત્યાગ કર્યો! એા હીનલાગી તે સાર્થક દેહને નિરર્થક દેહ ખનાવી અપવિત્ર કીધા ! ઉત્તમ ભુદ્ધિવાળા થઈ ઉગ્ર વિનાશ પરાયણ માર્ગ જેયા! હત્! દેવના સુખકારી માર્ગને ત્યજી રાક્ષસના ભય-કારી માર્ગે વળ્યા! છીઃ છીઃ પણ એના દેષ શાે ? જેમ નેત્ર શખ્દને નાઇ શક્તું,નથી, તેમ જ ભાતિક દુષ્ટિ આત્માને નાઇ શક્તા નથી. મહા યુષ્યસ્પી ધન આપી આ કાયાસ્પી નાવ, અપાર કલેશમય સંસાર-સાગરની પાર જવા ખરીદાું, તે ભાંગી ન જાય તેટલા સૂધીમાં યુરુષે તરી જવું જોઇએ. પણ અશ્રદ્ધાવાન્ , સંશયાત્માં, અજ્ઞાની તે વાર્તા જાણતા નથી, તેથી તેના વિનાશ જ થાય છે સંશયાત્માને આ લાક કે પરલાક કાેઈ પણ ભજતું નથી, તેને કયાંઈ સુખે નથી; માત્ર આત્મવિત્ જ શાેક-માહિત તરી જાય છે; કર્મનિષ્ઠ પણ પ્રપંચકુશળ, શાકને તરી જઇ શકતા નથી. આવરણશક્તિ, જેથી એક વસ્તુ બીજા પ્રકારની ભાસે છે, તે જ સંસારમાં માહ કરાવવાનું તથા વિક્ષેપશક્તિ તરફ ખેંચાવાનું કારણ છે. એ આવરણવાળાને અનાસ્થા, પ્રતિકૃળ નિશ્ચય, સશય, અશ્રદ્ધા, કદી ત્યજતાં નથી; અને વિક્ષેપ તેને હંમેશ કનક્યા કરે છે. ગમે તેવા ખુદ્ધિમાન્ પંડિત, ચતુર ને વ્યવહારના સૂક્ષ્મવિષયના ગ્રાતા છતાં, સારી રીતે સમજાવ્યા છતાં પણ, જીવ રજતમવશવતી રહેવાથી, તે સત્ય વાર્તા સમજતા નથી, પણ ભ્રાતિથી મનાઈ ગયેલી અસત્ય વાતાને જ સાચી માને છે. તેથી તે અહાિનશ કષ્ટભાગી જ છે. આ પુરુષના સંકટના પાર નથી–રે! તે અપાર છે. તે જીવની રગે રગે અને રુવે રુવે મહાવેદના થઈ રહી છે. એના દેહને મૂકવાને માર્ગ નથી. મહાસ્વાર્થી નિર્દય કુટુંખીઓ તેને અનેક રીતે કુષ્ટે છે. એ કેવળ પરવશ છે. એના મનની આ પ્રસંગની સ્થિતિ ભયાનક છે. તે નિર્જીવજ છે, શૂન્યજ છે તેની રાજસી તામસી વાસના અનંત

<sup>\*</sup> આમાં જ્યાં જ્યાં 'પુરુષ' રાખ્દ છે, તે જીવાતમાવાચક જાણવા.

ખીજોમાં ટેવાઈ ગઈ હતી ને સાત્વિક્લાવ રહિત હતી, તેનું હમણાં તેને સ્મ*્* રણ થાય છે ને તે પિશાચપેરે સામી આવી નૃત્ય કરે છે. તેથી તે આ સમે પાતાને માટે કંઈ વિચારે કરી શકતા નથી!" વિમાનવાસીઓની આ વાતચિત સાંભળી ગુરુ વામદેવછ ખાલ્યા; "અરે વિચાર શું ? આ વેળાએ તાે તેની સમીપ અનેક પિશાએ આવી હભા છે, ને પુરદ્રારમાં અવિદ્યામાં જ સદા રહવડ્યો તેના એ છવ પશ્ચાત્તાપ કરે છે. હવે પછી પાતાનું શું થશે, તેને માટે ચિંતાના માટા પર્વત એના હૃદયપર આવીને પદ્યો છે. સ્થૃલવાસનાની પ્રભળવામાં લેપાયા પછી, અનંવ વાસનાએ! જન્મે છે, તેના સંહાર કેમ ન થયા, ને સત્વગુણી પરખ્રદ્ધાનું લક્ષ કેમ ન લાગ્યું, તેના અહુણાં એ શાત્ર કરે છે-અભયસ્થાન પ્રાપ્ત ન થયું, તેના શાચ સર્વથા કરે છે. પરતુ એકમાં અનેક અને અનેકમાંથી અને-કાનેક વાસનારુપી પિશાચા તેની સામા આવી ઉભા છે, તેથી એનું હુદય ભયભીત ખન્યું છે. એ સાધનસંપક્ષ નથી તેથી, એની અંતાવસ્થા રાંક્ષસપેરે કનડતી જણાય છે. આ વેળાએ સર્વતું કહેવું જરાએ એ સાંભળતા નથી, કેમકે જે વાસનાએ સ્વસ્થપણામાં કે આરાગ્યમાં પણ તે પુરુષને છાડતી નહાતી તેવી સર્વ વાસનાગ્યા, તેને અત્યારે ઘરી ખેઠી છે; કારણ કે આ અવસ્થામાં પ્રાણી લીવેન્દ્રિય થાય છે. આ વેળાએ સર્વ આગલી પાછલી દુષ્ટ વાતાનું તેને સ્મરણ થઈ આવે છે; ને પાતાના જન્મ પર્યતમાં આત્મરસાયનનું પાન ન કરવા માટે ને વ્યાવહારિક સ્થૃળ વાસનાની લીનતા માટેનું ભય, મૂર્તિમાન થઈ, તે પાતાની આગળ આવીને ઉલેલું નેય છે."

એટલામાં એક પુષ્યજન ખાલી ઉદ્યો; "ગુરુદેવ, પેલું કે છા ? એ ગાર હિંઘારબંધ પુરુપે છે, સો જુઓ. મેં એઓને અવિક્ષમાંથી હમણાં જ અક્સ્માત્ નીચે ઉતરતા તેયા. તેઓ સપાટાબંધ પેલા પુરુષ લણી આવે છે. તેઓ મહાલયંકર છે! સ્વરુપે કરાળ વિકારાળ કાળ છે! એમના શરીરવર્ણ કાજળના જ પર્વતરુપ છે. એના પિંગટવર્ણ હરામણા ઢાળા, અને તેવા જ રંગના માથાના કેશ કેવા તીર્લુ! જાણે તીણાં ઉસાં લાલાં હાય તેવા જલાય છે. એમની માટી મોંફાડમાંથી બંને બાજુએ નિકળેલી કાતી સરખી પેલી દાઢા, મહાતીર્લ્યુ છે. ક્ટીવસ્તા કછાટા વાળવા ઉપરાંત બીલું એક વસ્ત્ર તેમની પાસે નથી. જે સૌથી માખરે ચાલે છે, તેના બંને હાયમાં પાશ અને મુદ્દગર છે, બીજાની પાસે સુદ્દગર અને અંકુશ છે, પાછલા બે માત્ર સુદ્દગરા ખલે ધરીને ચાલ્યા આવે છે. એ વજસરખા લોહના સુદ્દગરા બહુ લારી છે; મત્ત

હસ્તી પણ તેના પ્રહાર થતાં ગતપ્રાણ થઈ જાય!' એટલામાં એ વિકરાળ આકાશી પુરુષમાંના એક ઊંચું જોઈ બગાસું ખાધું, જે વેળા તેના ફાડેલા મુખની વિકરાળ આકૃતિ જોઈ સા પુષ્યજના ભય પામી ગયા અને સૌથી પ્રથમ જોનાર બેબાકળા થઇને ગુરુદેવલાણી દોડ્યો. શુરુ વામદેવે સૌને ધીરજ આપીને કહ્યું; "ડરશા નહિ; એ લયકર પુરુષાથી કશા ભય નથી. આત્મરસાયનનું જેણે પાન કીધુ છે, તેઓ લણી આવનવાની તેઓની સત્તા જ નથી. તેઓ કયાં જાય છે, તે શું કરે છે, તે જ સાવધાનપણે જીઓ."

ચાલતા ચાલતા તે લયંકર પુરુષા પુરદ્વાર આગળ આવ્યા; ને કારમાં પેશી, પેલા પુરુષના ખારણા આગળ આવીને ઉભા. તેઓ ધીમે ' ધીમે કર્રક વાતચિત કરતા હતા. એક ખારણાની ખહાર ખેઠા, ખીન ખારણામાં ઉભા. પાશાંકુશધારી બે પુરુષા ઘરમાં ચાલ્યા. તેંંગાને તે ઘરમાં બેઠેલાં મનુષ્યામાથી કાઈ જાય શકે તેમ નહાતું તેઓ મનુષ્યાથી અદ્દરય રહી શકવાને સમર્થ હતા; પણ વિમાનવાસીઓ તેમને જોઈ શકતા હતા, કેમકે ગુરુપ્રસાદથી તેમને દિવ્યદૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ હતી. ચોકામાં પહેલા પુરુષ તેઓને જોઈ શકતા હતા. અંતાવસ્થાને લીધે અતીંદ્રિયપણું પ્રાપ્ત થઈને તેનાં ચક્ષુ સફમદશીં (દિવ્ય) થયાં હતાં; જેથી સફમદર્શક યંત્રવડે જણાય તેમ તે અપાર આકાશમાં ભરેલા અનન્ત જીવા, જલ-કણના જીવા-અનન્ત જીવાની ભરેલી દિપ્તિને જોઈ શકવા સમર્થ થયા હતાં. હતો; પણ શુન્યતામાં જ તે સમર્જ્ગ હતા. આ ભયંકર પુરુષાને ધસમ-स्या पातासणी आवता नेतां ज ते पुरुषे अति सयथा अरभी श्रीस માડી. હાથ આદ્યા પાછા કરવાની તેનામાં શક્તિ નહાતી, છતાં તે ત્યાથી નાસવાના પ્રયત્ન કરતા હાય તેમ, મહાકષ્ટથી ચાકામાં વેહંતભર અહર થઈ ગયા. અહર થઈને જેવા તે ભાયો પછડાયા, તેવા જ પેલા એક જણે આવી તેના ગળામાં પાશ નાંખ્યા, ને બીજાએ અંકુશવહે તેના જવાત્માને શરીરમાંથી ખેંચવા માંડ્યો. આ દુસ્તર વેળાએ એ પુણ્યહીન– ગ્રાનરહિત–વાસનામય–પુરુષના દેહને કેટલું અસહ્ય સંકટ પડ્યું હશે, તેનું વર્ણન કરતું, એ માટા ગ્રાનીની કલ્પનાશક્તિથી પણ દૂર છે. તેના જવ આ મહાદુસ્તર પ્રસંગમાંથી ખચવાને શરીરમાંના છએ\* ચક્રમાં ફરી

<sup>\*</sup> છ ચક્ર સરીરમા છે. ૧ ગુદાદ્વારે, ૨ લિંગદ્વારે, ૩ નાભિએ, ૪ દૃદયે, ૫ કેઠે ને ૬ લું ભૂમધ્યભાગે એ ઉપરાંત સાતમું છાલાંડ એટલે તાલુસ્થાન છે. તે છ્રહ્મનું ધામ છે, ને સદા નિર્ભય છે નીચેના છએ ચક્ર લેદીને આત્મા ત્યા જઇ શકે તાે નિર્ભય થાય છે. ગુકરોવા, યાગાલ્યાસ અને ભગવત્કૃપાથી એ સ્થળ પ્રાપ્ત થાય. 1

વળ્યા, સર્વે નાડીઓ \* અને સઘળા કાઠામાં જઈ આવ્યા, સર્વ ધાતુનાં અને . ઉપધાતુનાં સ્થાન તપાસી વળ્યાે, રામે રામનાં રંધ્ર પણ રુધેલાં જાયાં, ઇદ્રિયાે માત્રનાં દ્વાર પણ તેઓના દેવતાઓ ત્યજી ગયેલા હાવાથી બંધ થઈ ગયેલાં હતાં, તે નિયાં. એમ આખા શરીરમાં સમાનપણે વ્યાપી રહેલા છવાતમા, આ વેળાએ પૃથક્ષ્પે ઘટ ઘટ કરી વળ્યા; છતાં પાતાને નાસી છટવાનં અથવા તા નિર્ભયપણે ભરાઈ બેસવાનું કાઈ અભયસ્થાન તેને મળ્યું નહિં. ફરી ફરીને અનેકવાર તે એ સર્વ સ્થાનામાં ફર્યો, પરંતુ તે અલય સ્થળ મેળવી શક્યા નહિ. મનુષ્ય પ્રાણીના શરીર વિષે મસ્તકના ઉપલા ભાગમાં આવેલું સ્થાન ખ્રદ્ધારંધમાં છે. જીવાતમાને તે ખ્રદ્ધાપ્રાપ્તિનું સ્થાન છે અને 'તે જ પરમ નિર્ભય છે. પણ એ સ્થાન આ અનાત્મત્ત કાલ્લક જીવને માટે ન હતું. તેના કંઠમાં તા પ્રથમથી જ આવીને પેલા કાળપુરુષે પાશ નાંખ્યા હતા; તેથી બ્રહ્મરંધમાં જવાના માર્ગ કેવળ બંધ થઈ ગયા હતા. વારંવાર ચામેર ક્રી ક્રીને તે જીવ અકળાયા, ને અંતે નિરાશ થયા. એ ક્ષણે તેના ગભરાટના ને સંકટના પાર રહ્યો નહિ. આ વેળા તેને રામે રામ એક સામટા સહસાવધિ વિછીઓના પ્રળળ દંશા સરખી અપરંપાર વેદના થવા લાગી. અસહા કપ્ટથી, એક સામટી દાહાદાહથી.† અને ભારી અકળામણથી, તેની સર્વ નાડીએા તૂટી ગઈ, ગાત્ર વિદીર્ણ થઈ ગયાં, તે પ્રખળ આઘાતથી ઇદ્રિયોદ્રારા મળમૂત્રાદિકના માટા જથા ખહાર આવ્યા. નેત્ર ખેચાઇને અવળાં થઈ ગયાં, નાક ભમી ગયું, ડાકલી કાટી ગઈ, દાંત મહાર નિકળી આવ્યા અને તેના શરીરની જેતાં માત્રમાં જ લય ઉપજે એવી વિલક્ષણ આકૃતિ થઈ ગઇ. ઉગવિનાશના મુખમાં રમતા આ જવાતમાને પેલા અંકુશધારી પુરુષે મુદ્દગરના પ્રહાર કરવા માંડ્યા; ત્યારે અસહાતાથી તેનું આખું શરીર ધૂજવા માંડ્યું, ને છેવટે એ મહાદુ ખૂ ન જ સહન કરી શકાયું, ત્યારે અધાદ્વારે થઇને ક્રીથી જે મલાત્સર્ગ થયા, તેની સાથે મહાત્રાસથી, તે જીવાતમાં ખહાર નિકળી તે કાળના પાશમાં બધાઈ ચાલ્યા. દેહ નિશ્ચેષ્ટ થઈ પડ્યો, ધ્રૂજ મટી ગઈ, હાથને ઠેકાણે હાય, પગને કામે પગ, એમ અંગાઅંગ જયાનાં લાં શુષ્ક દાષ્ઠવત્ થઈ પડ્યાં. દાઘળા બાલતા રહી ગયા, ધાસા-ધાસ અંધ પત્થો, તેજ ઉડી ગયું, ત્યારે કુટુંખીએ એ જાણ્યું કે, હવે એ મરણ પામ્યાં છે! જે આદિએ નથી, અતે નથી, વર્ત્તમાનમાંએ નથી, મિશ્યા છતે સત્ય જેવા ભાસે છે-એવા દેહ જગતના જીવાને કાઇવત્ જણાયા.

નવસ નાડા ને બાહાતેર કાઠા કહેવાય છે, તે સઘળા ફરી વળ્યા.
 શરીરાતર્ગત જીવાત્માની દોડાદાડથી.

વિમાનમાં રહીને આ સર્વ પ્રકાર જોઈ રહેલા પુષ્યજના અને ગુરુ વામદેવજી નામધારી પુરુષને, આ સમયે ખહુ ખેદ થયો. અતિ ખિન્ન વદને તે દયાળુ મહાત્મા બાલ્યા; "કેટલા માટા ખેદની વાત છે કે, જેઓના કલ્યાણને માટે અને જેઓના સુખને માટે એ પુરુષે પાતાના સકળ સુખના ત્યાગ કરીને પણ જન્મારા સૂધી અનેક પ્રયાસ કર્યા ને અનેક દુ:ખ સદ્યાં, તે સર્વ તેનાં કુટુંખીએા, આ દુસ્તર પ્રસંગે તેની ખરી દુ:ખની વેળાએ–પરવશ થયેલા એ અનાથને કશી પણ સહાય કરી શક્યાં નહિ! તેનું કષ્ટ કાઇ રીતે એાછું થાય, તેના આત્માનું કંઇ પણ કલ્યાણ થાય, એવા કશાએ યતન કર્યો નહિ! જેએા પાતે જ અત્તા• નાંધક્ષ્પમાં પહેલા છે, તેએા કલ્યાણની વાત કેમ સમજે? પવિત્ર અચ્યુ-, તમાર્ગને તજી રાક્ષસી વાસનાનું જે સેવન કરે છે, તે આ મહત્કૃષ્ટ સહિ છે. એનાં પામર કુટુંબીએ એને આ કષ્ટમાં કંઈ સહાય ન કરે તેા રહ્યાં; પણ આપણાથી ખને એટલું કરવાને આપણે શા માટે ચૂકલું નિઇએ ? આપણી સમક્ષ એ અનાથ પુરુષ મહાકષ્ટ સહન કરે એ જોયું જ કેમ આપણા સમક્ષ અ અનાય પુરુષ મહારુષ્ટ સહન કર અ જાલુ જ કમ જાય ?" એ સાંભળી વરેપ્સ મહારાજા, હાય જેહી બાલી ઉઠ્યા; "કૃપાનાય! આપ કહેા છા તેમ દયા તા ઘણીએ આવે છે, પણ અહીં તટસ્થ રહ્યા રહ્યા આપણે તેનું શું ભલું કરીએ તેમ છે? એ અળવાન્ કૂર પુરુષા, કે જેઓની આકૃતિ જાતાં જ મહાલય ઉપજે છે, તેઓને આપણે શું કરી શકીએ? તેઓનું નિવારણ આપણાથી કેમ થઈ શકે? ઘણીક નમતા અને વિનયથી પ્રાર્થના કરીએ તા પણ તે નિર્દયાના અંતઃકરણમાં કિચિત સહુદયતા વ્યાપે, એવા તેમની આકૃતિએ નેતાં જ મને વિશ્વાસ આવતા નથી. મહારાજ! એ કાેેે છે અને શા અર્થે તે અનાથને પીઢે છે ?" ખટુકે કહ્યું; "એ સઘળું તું હમણાં જાણશે; પ્રથમ આપણે સર્વ મળી, માટા પાપસમૂહના નાશ કરનારા સમર્થ અચ્યુતપ્રભુના મંગળ નામના ધ્વિનિ કરા. પ્રભુનું શુભકારી નામ પ્રાણીને સમગ્ર પાપથી મુક્ત કરે છેઃ અને અંતસમયે જે પ્રાણી પ્રભુના નામનું સમરણુ કરીને શરીરના ત્યાગ્ કરે છે, તે પ્રભુના પદને પામે છે, એમ પૂર્વે, પાતાના શરણાગત પ્રત્યે અચ્યુતપ્રભુએ કહેલું છે:-

"अंतकाट च मामेव स्मरन् सुकत्वा कटेवरम्। यः प्रयाति स मद्भावं याति नास्त्यत्र संशयः॥

અર્થ-અંતકારી મારું જ સ્મરણ કરતાં કલેવર મૂશને જે જાય છે, તે મારા ભાવને જ પામે છે, એમા સશય નથી.

"પણ એમ અંતસમયે કાલક પ્રાણીથી ખની શકતું નથી. ચૈત-ન્યથી પદભ્રષ્ટ થયેલા, ચૈતન્યને જાણે નહિ, વિલાકેએ નહિ. તેના વિલાકવામાં તા એ સમયે સ્થૂળવાસનાથી જન્મેલા વ્યાઘ, સર્પ, રાક્ષસા— જે વાસનારુપે વસેલા છે તે જ આવે. એવા પુરુષના પ્રાણાત્ક્રમણ સમયે તેની પાસે રહેલાં સર્વ જના, પ્રભુના નામના ઉચ્ચાર કરે, તા તેથી કાઈ જન્મે પણ તેનું કલ્યાણ થાય છે. પ્રાણાત્ક્રમણ સમયે પ્રાણી અતીંદ્રિય થાય છે, એટલે ભગવશામની અભેદતાના વિચાર કરતાં પણ તે સાધનસંસ્કારી થવા પામે છે; અને મંગળધ્વનિ શ્રવણ કરી શક-વાથી ઈશ્વરને સંભારે છે.

## " सकृदुचारितं येन हरिरित्यक्षरह्रयम् । वढ,परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं प्रति ॥

અર્થ-માત્ર એક વાર જ હરિ એવા બે અક્ષરવાળુ અવ્યુત પ્રભુનું નામ જે ૯° થારે છે, તે સર્વ ળધનથી સુકૃત થઇને માક્ષ પામે છે.

"અવસાન સમયે પુરુષના પ્રિયજનાએ તથા બીજાઓએ પણ તેના કલ્યાણને માટે અવશ્ય આત્મા પરમાત્માની અલેકલા–અદિતીય-લાનું લાન–માત્ર જ્ઞાન જ કરાવવા, લગવનામના ધ્વનિ કરવા, એ પણ કલ્યાણકારી ને વિક્ષવિદારી છે. લગવાન્ અચ્યુતનાં હેરિ, રામ, કૃષ્ણ, ગોવિંદ, માધવ, પરમાત્મા, પુરુષાત્તમ, કેશવ, અચ્યુત, અનંત, નારા-યણ, વાસુદેવ ઇત્યાદિ અપાર નામ છે. તેમાંથી ઇચ્છામાં આવે તે નામના ઉચ્ચાર વિશુદ્ધિથી, પરવશપણામાંએ પણ, જે પુરુષ કરે, તેનાં પાતકા સિંહના ત્રાસથી જેમ મૃગગણ નાસી જાય છે, તેમ નાશ પામે છે.

## " अवजेनापि यन्नाम्नि कीर्तिते सर्वपातकैः । पुमान्त्रिष्ठच्यते सग्रः सिंहन्नस्तैर्मृगैरिव ॥

અર્થ-પરાધીનપણામા પણ જે હરિનું નામ લેવામાં આવે તાે મુગા જેમ સિંહયી ત્રાસ પામીને તુરત તેને છાડીને નાસી જાય છે, તેમ સર્વે પાતકાે પણ તે હરિનું નામ લેનાર પુરુષને છાડીને જતા રહે છે.

"માટે હવે એ પુરુષના કલ્યાણાર્થ આપણે વારંવાર અચ્યુત પ્રભુના નામની ગર્જના કરાે." એ સાંભળી આખાે પુણ્યજનસમાજ એક્ટ્રે સાદે અચ્યુત નામના ઉપરા ઉપરી ધ્વનિ કરવા લાગ્યાે, જેની ગગનમાં માટી ગર્જના થઈ રહી.

મહાત્મા ખટુક પાછા બાલ્યા; "રું! એ મંગળકારી નામસ્મરશુનું કૂળ વતકાળ આપણી સમક્ષ જ એ આત્માને પ્રાપ્ત થયું!" એ' સાંલળી સર્વ જના પાછા તેની લણી એકાગ્રવૃત્તિએ જોવા લાગ્યા. તે આત્મા, કે જે મહાત્રાસથી મળદ્રારે થઇને મળની સાથે જ દેહના સંગથી છૂટા થયા હતા. તે જેતે ખહાર આવતાંની સાથે જ પેલા પાશધારી પુરુષે પાશવહે માટા ખળથી બાંધી લીધા હતા, તે અંતરિક્ષમાં ભગવન્નામના પુષ્યુધ્વિત સાંભળતાં જ, પાશમાંથી મુક્ત થયા; તે પેલા ભયંકર પુરુ-ધાની સામે તટસ્થની પેંઠે સ્થિર ઉભા રહ્યો. એમાં કંઈ ન સમજવાથી વરેપ્સુએ પૂછ્યું; "કૃપાનાથ, એ આત્મા ક્યાં છે? અમા તે જાઈ શકતા નથી. હું તો એ પુરુષના દેહને પેલા ભયંકર કાળપુરુષના તીક્ષ્યુ લાંભા પંજામાં સપડાયેલા જ જોઉં છું. તે હવે તેને એંચી જવાની તૈયારીમાં છે." ખડુક ખાલ્યા; "સત્ય, યથાર્થ. કાળપુરષ તાે એનું કામ કરશે જ; પણ એમાં જે એક ગૂઢ રહસ્ય સમજ લેવાનું છે, તે હવે સૌ ધ્યાન રાખીને જૂઓ. કાળપુરુષ એ આ જગતમાંના જડે વિભાગને જ ભક્ષણ કરનારા છે, ચૈતન્યને ભક્ષ કરી શકતા નથી. જગત એ જહ તથા ચૈતન્ય ખનેના સંમીલનથી ભાસમાન થયું છે. તેમ જ આ સ્થૂલ પુરુષ-રૂપ પણ એ અંને પદાર્થના સંચાગથી ઉત્પન્ન થયા છે. પુરુષના દેહના ભાગ તે સ્થૂલ અને તેમાં રહેલા તેના આત્મા તે ચૈતન્ય છે. કાળપુરુષ, પુરુષના સ્થૂલ દેહનું ભક્ષણ કરે છે, તે વેળા તેમાંના આત્મા (જીવાતમા) યાતાના સહાયભૂત થાડાક સ્થૂલ સમૃહ સાથે તેમાંથી ખહાર નિકળી જાય છે. અચ્યુતપથદર્શિકારુપ મહાશાસ્ત્ર વિષે અચ્યુત પરખ્રદ્યાના શ્રીમુખની જ એ સંબધે પવિત્ર વાણી છે કે:-

- ' ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातन ।
- ' मन पद्यानीद्वियाणि प्रकृतिस्थानिकर्पति ॥
- <sup>6</sup> शरीरं यदवामोति यचाप्युत्कामतीलरः।
- ' गृहीत्वैतानि संयाति वायुर्गेथानिवाशयात् ॥

અર્થ-મારા જ સનાતન અશ જીવલાકને વિષે જીવતું રુપ ધારણ કરે છે; અને મકૃતિમા (જદસમૂહમાં) લીન થયેલી પાચ ઇદ્વિયા તથા છકુ મન એમને તે આકર્ષો લે છે. જ્યારે જ્યારે તે શરીર ધારણ કરે છે તથા શરીરના લાગ કરે છે, લારે લારે એ ઇદ્વિયા સહિત મનને-તે પાતાની સાથે લેતા જ્ય છે એ કેવા રીતે 2 વાયુ જો કે અઠ્શ્ય અને અલિસ છે, છતા ગધના સ્થાનમા થઇને વહેતાં તેમાંના ગંધને પાતાની સાથે લેતા જય છે તેમ

"અુને

<sup>&#</sup>x27; श्रोतं चहुः स्पर्शनं च रसनं घाणमेव च ।

<sup>&#</sup>x27; अधिष्ठाय् मनश्रायं विषयाद्यपतेवते ॥

## ' बत्कामंतं स्थितं वापि मुंजानं वा गुणान्वितम् । ' विष्ठा नामुषद्यन्ति पञ्चन्ति ज्ञानचलपः ॥

અર્ધ:-કર્ષ, તેત્ર, ત્વચા, ૭૫ અને નાક, એ પાંચ જ્ઞાનની ઇફિયા સહિત મનને વિષે નિવાસ કરીને વિષયોના હપભાગ હેતા થકા તે છવાતમા, રારીરમાયી નિકળે છે ત્યારે, કિંવા રારીરમા જ હાઇને ઇંડિયાફારા વિષયસેવન કરે છે ત્યારે પહ્યુ, તેને મૃઢ જેના તેઈ શકતા નથી. માત્ર જેઓને જ્ઞાનસ્ત્રપી નેત્ર હાય છે, તેઓ જ તોઈ શકે છે.

"આ વિશ્વનિયમના અનુભવ, તમારી દૃષ્ટિ આગળ બનતા બનાવ ઉપરથી જ તમે કરી દ્યા. એ વચનમાં કહ્યું છે કે, છવાત્મા દૃહમાં હાય કિવા તેમાથી નિકળતા હાય, તેને મૃઢ જન નેઈ શકતા નથી; યણ જ્ઞાનરુપી નેત્રવાળા નેઈ શકે છે; તો તે પ્રમાણે તમાને પણ દિવ્યચક્ષ પ્રાપ્ત થયાં છે, તે વહે તેને તમે નેઈ શકશા. એ પુરુષના સ્થૃત દૃદ્ધ, કાળપુરુષના પંજામાં છે; ને તેમાં (એ દૃદ્ધમાં) આજપર્યંત વાસ કરી રહેલા તેના છવાત્મા, જે તેને ત્રાસ દૃનારા પેલા કૂર રાક્ષ્સના આકર્ષણથી ખહાર આવી પાશમાં ખદ્ધ થઈ ગયા છે તે, આપણે કરેલા લગવન્નામધ્વનિના પુષ્યથી તત્કાળ છૂટી જઇને કારે ઉભા છે, તે જાયા."

વરેપ્સુ બેલ્યા; "હા; તેના પગની પાસે પેલા બે કાળા પુરુપા ઉલેલા છે!" ખટુકે પૃછ્યું; "પણ મૃતકદેહના મસ્તક લણી કંઈ તમારા નેવામાં આવે છે!" વરેપ્સુ બાલ્યા; "ના; ત્યાં તા કંઇ જ નથી; માત્ર ચાડાક ધૂમાડાના ગાટા જેલું કંઇક લાસે છે." ખટુકે કહ્યું; "એ જ એ જીવાતમા.\* એ ધૂમાડા નહિ, પણ તે મૃતકના જીવાતમાં છે. તમારાં

<sup>\*</sup> દીકા-હપર જે વર્લુન કરવામા આવ્યુ છે, તેનુ વિશેષ સ્પર્શકરાનુ કરવાનુ આવ-સ્થક હેનાથી અહીં કંઇક ખુલાસા કરીએ છોએ. મનુષ્ય આ પાંચ ભોતિક ટેલના ત્યાર કર્યા પછી કેવી આકૃતિ ધારણ કરીને પોતાનાં પુષ્ટય પાપ આદિક કર્મના ભાષ્ટ્રો શાય છે તે કેવળ અનિર્વચનાય છે છતા મહાભાગનના આશ્રમવાસી પર્વમા શ્રી વ્યાસદેવે તેના સંબંધમા ધૃતચ્છેના કંઇક સદેહ દૂર કરતાં જે જણાવ્યુ છે, તે હપરથી એ વિષ્યનુ કંઇક સ્ફેટન થાય છે, કે મનુષ્ય દેહના ત્યારા કર્યા પછી જીવાતમા લિંગદેહ-સ્ફેમદેહ ધારણ કરે છે અને તે હવામાં ધૃમાકૃતિએ રહે છે તે જ લિગદેહના પુષ્યપાપના કળાના ઇશ્વરી વ્યાયમિદરમાં નિર્ણય થાય છે. આ વિષયમાં સંદેજન-રે નામની નવીન વિદ્યાની સાધ આપણા પ્રાચીન તત્વજ્ઞાનને પૃષ્ટિ આપે છે. પેરીસના એક વિકાને મૃત્યુ એ શી વસ્તુ છે, તેના સબધમાં આ પ્રમાણે કંઇક હંઇકિત આપી છે.-કેટખાનામાં પડેલા એક કેટીના મૃત્યુ સમયે તેના શરીરપર સંદેજન-રેના કિરેણા મૃદ્યને તપાસ કરવા માંડા મૃત્યુના અવ-સાન કાળે તે પુસ્પના જીવાતમાં અણે ઘણા જ ગભરાતા હોય તેવા અવસ્થામાં એક ગઢા-ફેતિમાં દેહમાં દેદાદાદ કરતા જણાયા અને હપર લખ્યા પ્રમાણે તાલે નવર્સને નવાણું

દિવ્યચક્ષ છતાં પણ તમને એ દેખાયા નિહ, કેમકે એ તા માત્ર દિવ્ય જ્ઞાનચક્ષુથી જ દેખાય એવા છે. પણ હજુ એ શુદ્ધ ચૈતન્ય નથી, તેમાં કેટલાક સૂક્ષ્મ જડભાગ કે, એથી જ કંઇક જ દ⁰ટે પડે છે. એનું કારણ છે: જેમ શરીરમાં થાંઢાક પણ ઝેરના ભાગ હાય છે ત્યાં સૂધી પ્રાણી આરાગ્ય હાઈ શકે નહિ, તેમ જ જ્યાં સુધી જીવાત્મામાં અહંકારવૃત્તિ છે હું ને મારું એવું બંધન છે-ત્યાંસૂધી તે શુદ્ધ ચૈતન્ય અની શકતા નથી. અહંકાર-હું છું, હું દેહ છું, પણ આત્મા નથી, એવી ભાવનાની નિવૃત્તિ થાય નહિ, અહંકારે માનેલા બીજોને રાગરુપ માની તેના સંહાર કરે निह, अने आत्मतत्त्वना विवेध्यी स्वयं प्रहा छे स्म ला निह ત્યાં સુધી જીવાતમા વિશુદ્ધ ચૈતન્યપણાંને પામતા નથી. જે જીવ વસ્તુર્તિ વિશુદ્ધ છે, સર્વદા એકરસ છે, ચૈતન્ય છે, વ્યાપક છે, આનંદસ્પ છે, નિર્દોષ છે, નિર્વિકાર છે, તેણે અહંકારથી જ-માયાની ભૂલવણીથી જ-સંસાર માન્યા છે; અને તેના યાગથી ભૂલાવામાં પડી, તેમાં જ લપટાઈ, આનંદ માનવાથી શુદ્ધ થતા નથી. એમ શુદ્ધતા વગર ચૈતન્યરૂપ સતે, **અંધનરૂપ અહંકાર વશ રહે છે, ત્યાં સૂધી વિશુદ્ધિની** લેશ માત્ર પછ્ આશા એ જવાતમાને નથી. પણ જે જવાતમાં, અહંકારથી મુક્ત થાય છે, તે શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે, ચન્દ્રપેરે નિર્મળ થાય છે, પૂર્ણ, સદાનંદ ને સ્વયંપ્રકાશ થાય છે. તેવા જીવાત્માને દિવ્ય ચક્ષુ પણ જોઈ

નાડીઓની અદર અભયસ્થાન મેળવવા માટે તે કરતો હોય, તેમ ભાસ થયેં ક્ષણ સૂધી તે દેહગત દૃદયના ધળકારા બધ પડી ગયા અને ક્ષણ પછી પાછા ચાલુ થયા, અને બીજે જ ક્ષણે તે દેહીનાં ચક્ષરિન્દ્રિયમાંથી નિકળીને હવામાં મળી જતો ધૂમાંડા જણાયો એ ધૂમાંડા ચક્ષુસાથી સંપૂર્ણ બહાર નિકળ્યા પછી તે જ પુરુષના જેવી જ એક આકૃતિ બધાઈ ગઇ ને મસ્તક પર ઉભી રહેલી જણાઇ તે પછી તે ધૂમાકૃતિ પુરુષ, પોતાના હાય ઉચા કરી ભૂમિપર પડેલા દેહને છેવટના રામ રામ કરતો હોય ને કહેતા હોય કે મારા ને તારા સબધ હવે પૂરા થયા છે, માટે છેલા પ્રણામ, એવા સ્યુચનાદર્શક છેલા પ્રણામ કરતો મસ્તક સુધી હાય લઈ જતા જેવામાં આવ્યા પાછા તે હાય નીચે નમાચા અને તે ધૂમાકૃતિ જોતજોતાં જ હવામાં અદગ્ય થઈ ગઇ. આ ઉપરથી આપણે સાર એ લેવાના છે કે, તે ધૂમાકૃતિ પુરુષ તે આપણા અધ્યાત્મરાસ્ત્રમા વર્ણવેલા સૂક્ષ્મ દેહી છવાત્મા હતો

<sup>\*</sup> કાન, નાક, નેત્ર, જિહ્ના, ત્વચા, એ પાચે જ્ઞાનેન્દ્રિયામા રહેલી જે વિષયાનું ઝહણ કરવાની સ્ક્ષ્મ શક્તિએ તથા મન, અર્યાત્ મન સહિત ઇંદ્રિયા, એ સર્વ જડ પદાર્થો છે, ચૈતન્ય નથી; ને ચૈતન્ય વગર એક્લા હોય તા કરાા કામનાં નથી. તેઓના જ સંગથી વ્યાતમા, જે કેવળ નિરાકાર, નિરંજન, ચિદ્રૂપ છે, તે આવા સાકાર અને દશ્યમાન થયા છે

શકતાં નથી. એ જુવાતમાને માત્ર દિવ્યગ્ઞાનચક્ષુ જ નિર્ધ શકે છે, પણ સામાન્ય પ્રાકૃતજન તો આ પાંચ લાતિક સ્થૂલ દેહના સ્વરુપને પણ નિર્ધ શકતાં નથી. તા ચૈતન્યની તા વાત જ શી?" એટલામાં વરેપ્સુ અકસ્માત્ બાલી ઉઠ્યો; "ગુરુદેવ, એ ધૂમાડાની તા સુંદર આકૃતિ અની ગઈ! અને તે પણ વળી નાણે એ મૃતકના દેહ સરખી જ છે! એ સઘળી પુરુષાકૃતિ ને કે ધૂમાડા જેવા પદાર્થની અનેલી લાગે છે ખરી, પણ વળી તે નિર્મળ પારદર્શક છે, એથી આપાઆપ એાળખાઈ આવે છે કે, એ જ એ મૃતકના લિંગદેહ છે. એની પાસે વસ્ત્રાદિકમાંનું કશુંય નથી. હવે એ સાવધ છે, ને કંઇક બાલતા હાય એમ લાગે છે, માટે આપણે તે સાંભળનું નિર્ધએ."

એ ધૂમાકૃતિ પુરુષ પ્રાર્થના કરતાે હાેય, તેમ હાથ જેડીને પેલા ળિહામણા યુરુષા પ્રત્યે બાલ્યા; "આવી ભયંકર આકૃતિવાળા તમે કાેલ છા ? તમે અહીં કેમ આવ્યા છા ? તમારા કશા અપરાધ ન કર્યા છતાં મને તમે કેમ અસહ્ય દુ:ખ દ્યો છા ?" તે લિંગદેહી મૃતકનાં આવાં વચન સાંભળી, તે યમદ્ભતા તેને કહે છે કે; "અમે મહાત્મા ધર્મરાજાના અનુચરા છીએ, તે તેમની આગ્રાથી તને તેડી જવા સારુ આવ્યા છીએ. તેં અમારા અપરાધ કર્યો નથી; પણ અમારા સ્વામીના સ્વામી-ધર્મરાજના અપરાધ કર્યો છે; અને એના અપરાધીઓને તેની આગ્રાથી દંડ દેવા, એ અમારુ કર્તવ્ય છે." ધૂમાકૃતિહ્નપ લિંગદેહી જીવાત્માએ કહ્યું; ''તમારા સ્વામીના મેં શા અપરાધ કર્યો છે!" તેના ઉત્તરમાં તેઓ બાલ્યા; "આ પુરદ્વાર+ તે પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગનું દ્વાર છે; જેમાં થઇને અચ્યુતપ્રભુને શરણ જનારાંચ્યાને તેમના માર્ગશ્રમ નિવૃત્ત થવા સારુ જ માત્ર અહીં થાઉા કાળ નિવાસ કરવાની આગ્રા છે; છતાં તે સ્થાનને પાતાનું વસવાનું સત્ય-નિત્ય-સ્થાન માની લઇને, તેમાંના ભાગ્ય પદાર્થોના જે મનુષ્ય નિરંતર યથેચ્છપણે, પાતાના દેહસુખને અર્થે ઉપલાગ કરે છે તે પરલાકના સાધનના-સ્વાત્મસ્વરૂપના વિચાર કરતાે નથી, તે જીવ અમારા પ્રભુના પ્રભુના અપરાધી છે. આ સ્થાનનું પુરદ્રારનું આધિપત્ય અમારા સ્વામીના હાથમાં છે. પણ અલ્યા દેહ-

<sup>\*</sup> મતુષ્યદેહ મતુષ્યદેહથી સત્જ્ઞાન માપ્ત ક્લી, ઝવ માર્સ માપ્ત ક્લી શકે છે. એને પુરદ્વાર માનવાનું કારણ આજ કે, એ દ્વારથી જ પરમજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે, બીજા પશ્ચાદિક દ્વારથી ઝવાત્માને જ્ઞાન કે માર્સ માપ્ત થતાં નથી.

ભાગી! સત્યાસત્ય, નિત્યાનિત્યના લેદ ન જાણનારા! જગજાગરમાંથી\* અચ્યુતપુર જવાની પ્રતિજ્ઞા કરીને તું નિકળ્યા હતા કે નહિ?" તેના ઉત્તરમાં તે લિંગદેહી જીવાત્માએ કહ્યું; "હા, હા." ત્યારે

ધર્મદ્દત બાલ્યા; "ત્યારે પછી ત્યાં જવાના પ્રયત્ન ન કરતાં, અહીં કેમ લપટાઈ રહ્યો છે?" જીવાત્માએ કહ્યુ; "થાક લાગવાથી થાડીવાર વિશ્રામ લેવાને એઠા, ને હમણાં ઉઠું છું, હમણાં ઉઠું છું,† એમ વિચાર કરતા હતા, એટલામાં નિદ્રા આવી ગઈ. જયારે શુદ્ધિમાં આવીને ચામેર જોયું તા મારા સાથીઓ સા આગળ નિકળી ગયલા હતા. હું નિરુપાયથી ગલરાઇને ચિંતા કરવા લાગ્યા. પણ એટલામાં એક સ્ત્રી‡ ત્યાં આવીને મને ધીરજ આપી કહેવા લાગી કે, 'તમે શાને ચિંતા કરા છા? તમે મને ધીરજ આપી કહેવા લાગી કે, 'તમે શાને ચિંતા કરા છા? તમે પાતાને એકલા સમજશા નિંહ; હું પણ તમારી પેઠે પાછળ રહી ગયેલી છું ને સંગાત શાધું છું, પણ મને તો આ સર્વ પાંચિકાની દાંડધામ ઉપર ધિક્કાર છૂટે છે; કેમકે આવું સુંદર સ્થાન મૂકીને, જયાંનું કંઈ જાણતા નથી, તે તરફ શા માટે દાંડી મરનું? આપ તો આગળ જનું રહેવા દર્ધ, અહીં જ સુકામ કરા. હું તમારી સેવા કરીશ અને આપણું અને જાયુ આનંદ કરીશું.' આવી રીતે કહેવા ઉપરાંત અનેક પ્રકારના હાવસાવ કરીને તેણે મને અચ્યુતપુર તરફ જતાં અટકાગ્યા, એટલે તેની સાથે હું અહીં જ રહ્યો! પછી દિવસે દિવસે હું અચ્યુતમાર્ગ જવાની વાર્તા વિસરી ગયા મેં કરેલી પ્રતિજ્ઞા પણ વિસરી ગયા, અને તેની સાથે પ્રીતિમાં એવા જકડાઈ ગયા, કે મને એ વાર્તાનુ સ્મરણ સરખુંએ થયું નહિ" "બસ બહુ થયું; તારાં કુકમોં અમારે સાંભળવાં નથી; તે અમારા પ્રભુની દરખારમાં તેના વહા કારભારી સાંભળશે. પણ કરે તે સમજયા હાયકા કે એટલા જ સાટે તે અમારા સ્વામીના અપ-હવે તું સમજ્યા હાઇશ, કે એટલા જ માટે તું અમારા સ્વામીના અપ-રાધી છે, ને તે અપરાધની શિક્ષાને માટે તને તેની દરભારમાં લઇ જવા સારુ અમે આવ્યા છીએ. માટે ચાલ, આગળ થા; વિલંબ કર-વાનું કામ નથી. તારા જેવા દુષ્ટ પ્રાણીઓને ખાંધીને લઈ જવા સારુ અમે આ પાશ ધારણુ કરીએ છીએ, પણુ શું કરીએ ? તારે નિમિત્તે કાઈ પુણ્યવાન્ મહાત્માઓએ સર્વેશ્વર એવા અચ્યુતપ્રભુના નામની ગર્જના

<sup>\*</sup> વિશ્વ એ વિશ્વમાના વ્યનેક દેહા-વ્યહળ, ઉદ્ભિજી, સ્વેદળ ને જરાયુળ ભાગવા, તેમાં કષ્ટ સહી, કાઇક દેહમા કઇક સત્કર્મથી ને પરમાત્માની કૃપાથી પ્રાણીને મનુષ્યદેહ મળે છે, કે તે દેહદ્વારા સત્ને બહે † દીકા-કાલે હરિ ભજીશું, માટા યઇને હરિ ભજીશું વગેરે આળસ; ને તેમા જ હરિ ભજવાનુ ભૂલી જવું, એ રુપ્ય નિદ્રા. ‡ માયા– મિથ્યા માહ

કરી, જેથી તે મહાપ્રભુના માનાર્થે અમે તારાપર પાશ નાંખી શકતા નથી; પણ ચાલવામાં વિલંભ કરીશ તા આ તીક્ષ્ણ અંકુશ તથા મુદ્દ-ગરા તારે અર્થે જ છે. અલ્યા મૂહ! આ દેહાદિક સાથે સંબંધ રાખનારા સર્વ પદાર્થો, કે જે મિચ્યા છે, તેમાં તે મારાપણું માન્યું, ને અવી મતિરુપ અંધન તને, તારા એ જ અજ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થયું છે; અને તેથી જ તારે આ કલેશના સમૃહ વહારવા પહ્યો છે. તે આ મિથ્યા શરીરને સત્ય માની, મારુ મારુ કરી, વિષયાવે યુષ્ટ કર્યું; વિષયાનું જ સેવન કર્યું, ને રક્ષણે કર્યું. તેં અજ્ઞાનના નાશ કર્યો નહિ, પણ કાેરોટાના કીડા-પેરે તું વિષયોમાં બંધાઇ રહ્યો. આ અનાત્મ પદાર્થમાં જ આત્મણદ્ધિ રાખી; અને મહામાહરત્પી મગરમચ્છના પેટમાં તણાઈ જઈ, જે આત્મન જ્ઞાન માટે તે પ્રતિજ્ઞા કરી હતી-અચ્યુતપ્રભુના માર્ગમાં થઈ પ્રવાસ કરી, ત્યાં પહોચવાની પ્રતિગ્રા કીધી હતી, તેના લંગ કરી, ખુદ્ધિની કલ્પેલી અનેક અવસ્થાએાને સત્ય માની તે ભાગવવામાં મચ્યા રહ્યો! હે દુર્ણહિ ! તું વિષયાસ્ત્રપી ઝેરથી ભરેલા અપાર સસુદ્રમાં એ કારણે જ અહુર્ણા ગળકાં ખાય છે, એ શું શાંઉા અપરાધ છે ?" એટલામાં ખારણા આગળ ખેઠેલામાંના એક દ્વતે અંદર આવીને કહ્યું; "આટલા બધા વિલંખ શા માટે કરા છા ? શું તમને એ જીવપર દયા આવે છે ?" પછી તે જીવાતમાને ઉદ્દેશી કહ્યું; "ચાલ, વહેલા થા; શું તું અહીં કાઇની સહાય ઈ છે છે ? તારા કરેલા અપરાધાથી તેા કાઈ પણ અહીં છાહાવે તેવું નથી, આગળ થા." એટલું કહી તેની સાથેના ખીજા દ્વતે, મુદ્દગરના ્ર એ ત્રણ પ્રહાર કીધા; એટલે માટી ચીસ નાંખીને તે પરવશ થયેલા જીવાતમાં, ત્યાંથી ખહાર નિકળવા માટે તત્પર થયા, પણ ત્યાંથી નિ ળહું તેને ઘણું જ દુષ્કર લાગ્યું. જે દેહમાં રહી પાતે જન્મ પર્યંત અને સુખ ( તામસી ને રાજસી સુખ-વિષયજન્ય સુખ ) ભાગવ્યાં હતાં, પ દેહને મૂકીને પરવશ થઈ જતાં તેને છક્ષાંડ તૂટી પડવા જેટલું દુ:ખ થયું. આ દેહ જે ત્વચા, માંસ, મેદ અને હાડકાંઓના સમૂહ છે, તેમાં જેણે, અનાત્મરા છુદિથી, અલિમાન ધરી સત્ય માન્યું છે, તેને શાંતિ થતી નથી. મૂઢ્ણુદ્ધિ તે અનાત્મજ્ઞ, આ દેહને જ 'હું' માતે છે; કંઇક સમજીક જીવને 'હું' માને છે; પણ એ સર્વને અંતે અશાંતિ જ છે. , એવી જ અશાંતિ આ મૂઢ જીવને થાય છે. તે વારંવાર પાછા વળીને ં પાતાના ત્યાગ કરેલા દેહ ભાષી નેવા લાગ્યા, ને નિ:શ્વાસઉચ્છ્વાસ નાંખી રુદન કરવા લાગ્યા. 'આવા ઉત્તમ મનુષ્યદેહ મને પ્રાપ્ત થયા હતા,

3-26

છતાં તેને આશ્રયીને મેંહું સત્કમેં ન કર્યું, રે સત્કર્મ તા શું, પણ મેં દુષ્ટે ઉલટાં કુઠમાં જ આચર્યાં, કે જેથી મારી આ દશા થઈ છે. હું યમદ્ભતાને અધીન થયા છું, અને કાેેેે જે લો હવે આગળ મારું શું થશે. જે થાેડાક કાળ પણ આ દેહ મને પુનઃ મળે તાે હું કંઇક સત્કર્મ કરુ. હું અહીંથી જ આ સર્વ કુટિલ કુટુંખના ત્યાગ કરીને અચ્યુત માંગે ચાલ્યા જાઉં;' એમ તે અહુણાં વિચાર કરતાે હતાે.

તથાપિ હજ પણ આ જવાતમાને ઘરમાંથી નિકળવું ગમતું નથી. તેને પાતાની એકેક સમૃદ્ધિ જોઇને માટા શાક થાય છે કે, 'આમાંના એક પણ પદાર્થ હવે મારા કામમાં આવનારા નથી. હવે એ મારા નથી. રે! જ્યાંસૂધી મારા હતા, ત્યાંસૂધી મેં એના કશા પણ સર્ક્ડ પયાગ કર્યો નહિ. મને મળેલા આ અમૂલ્ય દેહ પણુ સત્કર્મમાં મે ન જ ચાજ્યા. મેં આદિ તથા અંતથી રહિત, અદ્વિતીય, વિશુદ્ધ, વિજ્ઞાન મય, પ્રશાંત, સત્ય પરપ્રદ્યના વિચાર જ ન કીધા; પણ ભ્રાંતિ પામેલા માણુસ જેમ ભ્રમથી રૂપારુપે પ્રતીત થતા છીપમાંના પ્રકાશને સત્ય રુપું માને છે, તેમ જ મેં આ જગલના સર્વ લાેગ્ય પદાર્થોને જ સત્ય માન્યા. પણ र હાય! विवर्तक्षे रહेલા सर्व પદાર્થો મિથ્યા છે; આ સર્વ દૃશ્ય પદાર્થો કહિપત છે; નાશવંત છે; દેહ ને તેના સંબંધી સર્વ પદાર્થો અસત્ય છે. પણ મારા જેવા જગતમાં કાણ હશે કે, જેને સત્યા-સત્યના વિચાર જ થયા નહિ હાય? ને નિત્ય, આનંદમય, વિજ્ઞાનમય, પરાત્પર પ્રભુને જાણ્યા જ નિક હાય ?" એવા એક કરતાં વળી તે પેલા ્યુટ્ટ્રેર દ્વતાના મારથી મહાભય અને ત્રાસ પામીને પાતાના ભવિષ્યની ચિંતા હવે.રેવા લાગ્યા કે, 'અત્યારથી જ જયારે હું આ દ્વતાને સ્વાધીન થઇને રાધાહા અસદ્ય પીડા ભાગનું છું, ત્યારે આગળ હવે તેઓ મને ક્યાં લઇ જુજરો, તે મારી કેવી દુરવસ્થા કરશે? જેના અનુચરા–દ્વતા આવા વ ભયંકર અને કુર છે, તેઓના સ્વામી યમરાજ તે કેવા ભયંકર હશે? તે મને શી શિક્ષા કરશે ? ત્યાંથી મને કેાણ છેાડાવશે ? હાય! જે સમર્થ પ્રભુના નામની ગર્જના છેક અંતરિક્ષમાં થયલી સાંભળવાથી આ દ્વતાએ મને તુરત તેમના ભયંકર પાશમાંથી મુક્ત કર્યો, તે પવિત્ર પ્રભુને મહે પાપીએ છેક જ વિસારી દીધા! જે સમર્થનું એક પવિત્ર નામ માત્ર જ આવા મહદ્દલયમાંથી પાણીને છાડાવે છે, એવું હું અચ્યુતપથના પાંથિ-કાને માઢ વારવાર સાંભળતા હતા, છતાં ધન યોવનાદિ મદને લીધે, મહેં તેનાપર શ્રદ્ધા ન કરી! રે! એ વિના બીજો પણ મેં કંઈજ સદા-

ચરણ ન કર્યું. રે! અહીં પડી રહીને મેં અચ્યુતમાર્ગના ત્યાગ કર્યો તાે ખેર, પણ તે માર્ગે જનારાએાની વારંવાર આગતાસ્વાગતારૂપ સેવા પણ કરી હાત તાેચે કદાચ તેથી હું આ ફૂર પુરુષાના હાથમાંથી છૂટવા પામત. પણ હવે હું શું ટહું ? કાના વાંક કાહું ? પેલી સ્વાર્થિણી દુષાએ જ-માયારૂપ સ्ત્રીએ મને પરાણે જગતમાં ખાંધીને આ યમદ્ભતાને સ્વાધીન કર્યો છે; ને હવે મારા દુ:ખને માટે નહિ, પણ પાતાના જ સ્વાર્થની હાનિને માટે તે માટું આકુંદ કરે છે. આ કુટીલ સ્ત્રી ને સ્વાર્થી કુટુંખને\* મેં પાતાનાં માન્યાં, તે મેં કેટહું અવળું આચર્શું છે?' આવેા મહાશાક અને પશ્ચાત્તાપ તે જીવાતમા કરતા હતા, એટલામાં પેલા દ્વતામાંથી એક જણે તેને લાહમુદ્દગરના ધક્કો મારીને કહ્યું, "અરે દુષ્ટ! હવે તું શામાં લલચાઈ રહ્યો છે? જે તારુ વહાલામાં વહાલું શરીર, કે જેવડે તું આ લાકમાં હતા, ને જે તને દયાળુ પ્રભુએ તેના પવિત્ર માર્ગે જવા સારુ આપ્યું હતું, તે તા તું આડે માર્ગે યાજી યાજીને અંતે ખાઈ ખેઠા; અને તારાં કરેલાં કર્મોના હવે અકાળે શાચ કરવા મંડેલા તું, જે શરીરને જન્મજન્માંતરને અન્તે, મહા કપ્ટ વગર પ્રાપ્ત કરી શકે તેમ નથી, તેના હવે શાચ કેમ કરે છે? જેના હુદયમાં ક્ષણ-ભર પણ અહુંકારની નિવૃત્તિના વિચાર થતા નથી, જે દેહમાં જ આસક્ત રહે છે ને દેહી વિષયામાં જ લુખ્ધ રહે છે, તેનું કલ્યાણ ક્યાં છે? તારા આત્મા દેહથી લિજ છે, એનું તને જ્ઞાન થયું નથી, પણ આત્મા જ દેહ છે, એલું ૯૯ થયું હતું, તેથી વિષયા ભાગવવા માટે શું તું આ દેહ ્રેન્ઇચ્છે છે? એ તારા અજ્ઞાનને માટે શું કહેલું? હવે તા તને છેવટના ં ન્યાયને સારુ યમલાેક પ્રત્યે અમે લઈ જઈશું, જ્યાં તું તારા અપરાધાની શિક્ષા ભાગવીશ. પણ અહુણાં તા ત્યાંથી ચાહા કાળમાં પાછા વળીને આ લાેકમાં પાછા આવી તું સત્કર્મમાં પ્રવૃત્ત થાય ને પુણ્યલાેક પ્રાપ્ત કરે, એ આશા રાખવી વ્યર્થ છે. અરે મૂર્ખ! હાથમાં આવેલું અમૃત જે જીવ પી શકતા નથી, તે અમૃત વહી ગયા પછી પસ્તાય તેમાં શા અર્થ સરે!" એમ કહીને બે દૃતા આગળ થયા, ને બીજા બે તે જીવાતમાની પાછળ રહીને ચાલવા લાગ્યા.

પુરદ્વારથી ખહાર નિકળતાં સુધી તેા તેઓએ ધીમે ધીમે ચાલ્યા ્રેકીધું, પણ સીમાંડા વટાવતાં જ તેઓ તે છવાત્માને લઈ અંતરિક્ષ માર્ગ માટા વેગથી ચાલ્યા. આ વેળા તેઓએ છવાત્માને ખહુ કઢગી રીતે

<sup>\*</sup> કામ કાંધાદિક પડ્રિયુ.

અહર ઉંચકી લીધા હતા. આપણા વિમાનવાસીએા, જેએા વિમાનને પુરદ્રારપર સ્થિર કરીને એક ચિત્તે આ સર્વ જેયા કરતા હતા, તેઓએ પણ તે જીવાત્માને ઘણે દ્વર પહોંચી ગયેલા જેઈ, થાડીવારમાં વિમા-નને તેની લગાલગ પહોંચાંડી દીધું.

ક્ષણભરમાં તે ભયંકર દ્વતો, તે જીવાત્માને લઇને અંતરિક્ષમાંથી નીચે આવવા લાગ્યા, ને કાઈ એવી અપરિચિત કરાળ કંટક ભૂમિપર ઉતર્યા કે જેને જેતાં જ મહા ત્રાસ ઉપજે. એ જોઈ વિમાન વિરોજિત મહા-રાજા વરેપ્સુ, ગુરુચરણમાં નમન કરીને કૃતાંજલિપૂર્વક ખાલ્યા, "મુંપા-નાથ! આ પુરુષા તે અનાય જીવને અહીં કયાં લાવ્યા? અહીં તા પુરદ્વારમાંનું અથવા જગન્નરમાંનું કેાઇ જ નથી. ત્યાંના સરખાે કાઇ પેલું દેખાવ દક્ષિએ પડતાે નથી. આ તાે જેટલું દેખાય છે, તેટલું સઘળું ખહુ અમંગળ અને કષ્ટહ્વપ જ દેખાય છે. આ પવન ઉષ્ણ અને દુર્ગધવાળા વાય છે; તાપ અસહ્ય પડે છે; પેલી માર્ગમાંની રેત તપી ગઇ છે. વળી ત્યાં ઠારાઠાર વેરાયલા પાષાજુના અણિયાળા ટુકડા તથા માટમાટા કાંટા, ભાલાેડા જેવા ઉભા થઇ રહેલા છે. છાયાને માટે કયાંય વૃક્ષ તા નિવામા પણ આવતું નથી, પણ પેલાં છેટે છેટે વૃક્ષા દેખાય છે, તે શેનાં હશે ? એવાં હુર્વૃક્ષા મહે કદી જાયાં નથી. તેઓપર પત્રનું તે નામ જ નથી, પણ ચડેથી ટાંચ સુધી સવળે ભાલા સરખા કાંટા જ છે. વળી ઘણા તાપને લીધે ચામેર ઝાંઝવાની વરાળાને લીધે આણું આ મહાદ્યાર અરણ્ય ભડભડાટ ખળતું હાય એવું લાસે છે. આવા દુ:ખરૂપ સ્થળે એ યમદ્ભતા એ છવાત્માને કેમ લાવ્યા છે? જુઓ, તે છવને ધગધગતી રેતીમાં ઉભા કીધા છે ને ઉપરથી તેને મુદ્દગરના માર મારે છે. (પછી ખીજા પુષ્યજના પ્રત્યે જાઇને રાજા બાલ્યા) આ કારી ચીસા તમે સૌ સાંભળા છા ? તે એ જીવાતમાની છે. રે! તે ખિચારા અનાત્મ-રાતું આ નિર્જન અરણ્યમાં કાેેેણ સગું ? તેને આવા અગ્નિસમાન તપેલા દુર્ગેમ્ય માર્ગમાં દ્વતા ચાલવાનું કહે છે. તેના કુમળા પગ અડવાણા છે, આખું શરીર પણ ઉધાડું છે; ઉપર અસહ્ય તાપ અને નીચે આવેા દુસ્તર માર્ગ, એમાં કાઇથી પણ ચલાય નહિ, ત્યાં ચલાવે છે; અને એ છવ ચાલી શકતા નથી, ત્યારે દૂતા તેને માર મારે છે. હવે તેની શી ગતિ!" એટલું કહીને રાજા યુનઃ ખાલ્યા, "આ તેના જેવી જ પછુ તાણું ઘણું દ્વરથી સંલળાતી હાય તેવી દયામણી ચીસા સૌ સાંભળા. ગુરુ-દેવ! એ વળી કાની ચીસા છે? તે ક્યાંથી સંલળાય છે?" એ સાંલળી

મહાત્મા વામદેવજ બાલ્યા; "રાજા, એ ચીસા આ જીવના સરખા ખીજા પતિતાની છે. તે અહીં, આ અરણ્યમાંથી જ સંભળાય છે. આ માટા વિસ્તારવાળું દ્યાર અરહ્ય એવા પતિતાને યમલાકમાં જવાના માર્ગ છે. એ ખહું દુસ્તર છે. આ માર્ગે થઈ આવી અસહ્ય કષ્ટની યાતનાએ! જગજ્ઞ-ગરમાં રહી ઇશ્વર, પુષ્ય, જ્ઞાન અને ભક્તિ વિસરી જઈ કરેલા પાતફાને ફળરુપે લાગવતા અનાત્મન્ન પ્રાણીઓ, કે જેઓ અચ્યુતમાર્ગ બૂલી ગયા છે; જેઓએ વિષયાની ઇચ્છાવાળા ખની, દેહસ્ત્રપી ગહેને નિરન્તરનું સ્થાન માની, વિષયાની જ કામના કીધી છે; દેહને જ આત્મા માની લીધા છે ને વિષયાના અનુસંધાનમાં તત્પરપણું દાખવ્યું છે, તેથી સંસારજ્વપ અંધનમાં પડી નિત્યની અગ્રલિત પ્રદ્મભાવની વાસનાપર પ્રીતિ ન કરતાં તના ઉલટા થય કરી, સંસારરુપ વાસનાના બંધનને તાેડી ન નાંખતાં. તે વાસના વધવા દીધી છે; વાસનાનું જ ચિતન કર્યો કીધું છે ને ખહા-રની-વ્યવહારની ક્રિયાથી વાસનાને દેઢ કરી, ને વધતી જતી વાસનાથી સંસારમાં વિટળાઈ વળી, નવા સંસારને જન્મ આપ્યા છે; તથા પર-માત્માએ ઠેરાવેલા નિયમ, કે સઘળા કાળમાં સઘળી અવસ્થાઓમાં ચિંતન. ક્રિયા ને વાસનાના ક્ષય કરવા, તેથી વિપરીત વર્તી સ્ત્રી પુત્ર, પૈસા, દેહ, ગેહુ ને અનિત્ય પદાર્થો, તેને સત્ય-સર્વસ્વ-ત્રાતા માની તેમાં પ્રીતિ ધરીને, અપુષ્યવાળાં જ કર્મો કીધાં છે; અને એમ વાસનાવશ વર્લી માત્ર અપુષ્ટ્યવાળાં જ કમોંમાં નહિ પરન્તુ પાપકર્મમાં પણ પ્રવૃત્ત થઈ ન કરવાનું કીધું તથા કરવાનું ન કીધું, એવા અધમાને જવાના આ માર્ગ છે; આતે યાતનામાર્ગ કહે છે. જૂઓ, પેલાે પ્રાણી ક્રીને ચીસાે પાડે છે. તે ગાલી શકતા ન હાવાથી દૂતા તેને મારતા જાય છે, ને પાતાની સાથે ચીચારિયું પકડી ઘસડતા જાય છે. શરીરમાંથી છુટતા પ્રસ્વેદા અને નેત્ર-માંથી પડતી અશુધારાએ પણ આ ઉગ્ણ પવનના સપાટાથી તત્સણ સુકાઈ જાય છે. આવા સુખસાધનાથી ભરપૂર વિમાનમાં રહેલા છતાં, આપણને પણ અસહા તાપથી માટા ત્રાસ થાય છે, ત્યારે એ નવીન દેહ ધરેલા અને વસાદિ રહિત જીવાત્માને કેટલું બધું કષ્ટ થતું હશે, તેના વિચાર તમે જ કરા. તેના ખને પગમાં માટા માટા કાંટા ભોંકાયા છે, તે કાઢવાને નીચા નમવા જાય છે, એટલામાં વાંસાપર મુદ્દગર પહે છે; ને ચાલવામાં વિલંખ થતી હાવાથી, તેવી જ અવસ્થામાં ખીજો દ્વત વળી તેને ઘસડીને આગળ ચાલે છે. જેએા કરવાનું નથી કરતા ને ન કરવાનું કરે છે, તે ખંનાનું સમાન કૂળ આ જ મળે છે. આમાંના કેટલાકાએ પ્રલુને

ભજ્યા જ નથી, જાણ્યા જ નથી. કેટલાકાેએ સંસારને જ ભજ્યાે છે, તે સર્વની આવી જ અવસ્થા છે, અહાે કષ્ટ! અહાે કષ્ટ!" અતિશય દયાર્દ્ર ખની ગયેલાે રાજા વરેપ્સુ બાલ્યાે; "કૃપાનાથાં '

અતિશય દયાર્દ્ર અની ગયેલા રાજા વરેપ્સુ બાલ્યા; "કૃપાનાથ! મારા મનમાં પ્રશ્ન થાય છે કે, જયારે મરનાર પ્રાણીના એક દેહ છૂટ્યા પછી આવા બીજો દેહ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે દેહના આચ્છાદનરુપ વસ્ત્રાદિક કેમ પ્રાપ્ત નથી થતાં, કે જે આવા કષ્ટમાં કામ લાગે!" વામદેવ્છ બાલ્યા; "એ પણ પ્રાપ્ત થાય જ; પરંતુ દેહની પેઠે અચૂક પણે નહિ. આ દેહ તા તેને પૂર્વ દેહમાં રહેતી વેળાએ પણ સૂક્ષ્મરુપે પ્રાપ્ત હતા જ. પૂર્વના સ્થૂલદેહ નષ્ટ થઈ જતાં, તે દેહ કરીને કરેલાં કર્માનુશાસન લાગવા માટે, અત્યારે પ્રગટપણે સૂક્ષ્મદેહરૂપે દેખાય છે. તે પણ માત્ર આપણને જ; બીજા મનુષ્યાને તે દેખાતા નથી. એ લિંગદેહ છે. પણ સ્થૂલદેહમાં રહેતાં છતાં, તેના લાજન આચ્છાદનાદિક માટે પ્રાપ્ત થયેલી સામગ્રીમાંથી તેણે થાડી ઘણી જે પરાપકાશ્યે વાપરવારૂપે પરક્ષદ્ધા પ્રત્યે અપી હોય તો, તે તેને આ સ્થળે અવશ્ય કામ લાગતે અને નહિ તો તેને તે વિના જ રહેલું પહે. આ નિર્ભાગી પ્રાણીએ પરાપકાશથેં કંઈ વાવર્યું હોય, એમ લાસતું નથી. સાંભળા, તે પેલા દ્વતા પ્રત્યે કંઇક કહે છે."

દુ:ખર્થી અને મારથી ત્રાસ પામેલા તે જીવાતમા, ખહુ દયામણી રીતે, અશુધારા પાડતા, હાય જેડીને હતાને કહેવા લાગ્યા; "હે યમાનુ- ગરા! મુજ અનાથપર જરાક દયાદ જિ કરા. આ અગ્નિ સરખા તાપથી હું અતિશય ત્રાસ પામ્યા છું અને મને ઘણી તૃષા લાગી છે. આ તાપની જવાળાથી મારા કંઠ રુધાય છે ને આખે તમ્મર આવે છે, કૃપા કરી આટલામાં કાઈ જળાશય હાય તા દેખાઢા." એ સાંભળી એક હતે, ધમ્મ દઇને વાંસામાં મુદ્દગરના ગાદા મારી કહ્યું; "ચાલ પાણી પીનારા! શું આખા જન્મારામાંએ કાઈ ગરીખ તૃષાતુરને કદી પાણી પાયું છે કે અત્યારે પાણી માંગે છે?" આવી મહાદુરવસ્થામાં રગડાતે પીટાતે, તે જીવ ઘણેક દૂર નિકળી ગયા. એવામાં, તે દુઃખદાયી માર્ગની ખાજીએ એક માટું ઘટાકાર વૃક્ષ આવ્યું. તેની છાયા નીચે વાળી ઝાડીને કચરા કાંટા વગરની સ્વચ્છ જગ્યા કરી મૂકી હતી. ત્યાં આગળ શીતળ જળની એક ગાળી, ભીના વસ્ત્રથી હાંકી મૂકેલી હતી, અને જોકે એક પાત્રમાં કંઇક ખાવાના પદાર્થ હાંકયો હતો. એ સઘળું છેટેથી જેતાં જ, ઉગ્ર તૃષાથી અકળાયલા તે જીવાતમા, જે કે પરાધીન હતા અને અશક્ત ખની ગયા હતો તેમણ, કઠિન મન કરીને તે ભણી દાહ્યો; એમ સમજને કે યમ-

દ્ભતો તેમની કુટિલતાને લીધે ના કહેતા હશે, પણ આ જળ આયતું જ તૈયાર છે, ને છાયા પણ છે, માટે ક્ષણવાર ત્યાં જઈ શરીર ટાંદું કરું, ને પાણી પી લઉં પણ દાહીને કેવી રીતે જઇ શકે ? પછવાકેથી દૂતે તુરત તેના પછવાહાના ભાગમાં અંકુશ ભરાવી ઍચ્યા, ને બીજાએ ઉપરથી ધહાધડ બે ચાર મુદ્દગર ઍચી કાલ્યા. તે અનાત્મન્ન, દેહને અને તેના ભાગોને સર્વસ્વ માનનારા ભાગ્યહીન જીવ, તતકાળ ચકરી ખાઇને નીચે પડ્યો, અને મૂછિત થઈ ગયા.

એટલામાં તે જ માર્ગે થઇને તેની આગળ ચાલતા એક ખીજા જીવાત્મા, પાતાની સાથેના દ્વેતાને માર્ગમાં ઉભા રાખીને તે વૃક્ષતળે આવ્યા; અને યથેચ્છપણે પેલા ઢાંકેલા પાત્રમાંથી લક્ષ્યપદાર્થ લઈ ખાવા લાગ્યા. પછી જળ પી ચાડીવાર શાંત થઇને દૂતાના બાલાવવાથી પાછા ચાલવા લાગ્યાે. એણે પગમાં સારા સુવાળા જોડા પહેર્યા હતા, શરીરે ઉજ્જવળ વસ પહેર્યા હતાં, ને માથે છત્રી ઓહી હતી, તેથી માર્ગની કિલષ્ટતા સંબંધી તેને કશું દુઃખ થતું નહાતું; તેમ દ્વતા પણ તેને કશા ત્રાસ આપતા નહાતા. એ નિઈ, આ મૂછીમાંથી સાવધ થયલા ભાગ્યહીન જીવે માટા આક્રાશપૂર્વક વિલાપ કરવા માંડ્યો; "અહીં તા સઘળું પાતાનું જ પાતાને કામ આવતું દેખાય છે. હું લાકાને માઢ સાંભ-ળતા કે "હાથે તે સાથે;" પરંતુ મેં દુષ્ટે તે લાેકવાણી તુગ્છ ગણી કાઢી. મારે મન તા તે લાક જ સત્ય હતા, આ લાકની વાલ મેં માની જ નહિ. ન શાસ્ત્રને માન્યાં; ન ગુરુજન ને શિષ્ટજનનાં વચન પ્રમાણ્યાં; સન્તાને નહિ પણ ઠગ-ધૂર્ત એવાને-વ્યવહારને તારક ગણ્યા-સંસારમાં લદમઘો! હવે કાેણુ સહાય કરે? ખરેખર મેં પાપીએ કાેઈ તુષાતુરને પાણી પાવા જેટલાં પણ ઉપકાર કર્યો નથી, તેા મને સુખ કયાંથી મળે? આ કાઇ પુષ્યાતમા મારી આગળ જાય છે; તેને કશું દુઃખ નથી. રે, મેં ક્દી, જેને ઇશ્વર, પ્રભુ, પરમાત્મા, પરખ્રદ્ધા, અદ્ભૈતપ્રદ્ધા કહે છે, એમાંના કાઇના વિચારે કીધા નહિ, તેમ હું લાેકશાસ્ત્ર ને વાણીથી યુષ્યકર્મ તરફ પણ પ્રેરાયા નહિ " એમ વારવાર નિસાસા નાંખી, કપાળ કર પછાડીને રહેતા કઠળતા તે છવ ચાલતા થયા પછી પેલા દ્વતામાંના એક બાલ્યા; "ભાગ્યહીન પ્રાણી! પુષ્યવાન્ પ્રાણીને દુ:ખ હાય જ નહિ. આ તારી અગાડી ચાલનારા જીવને જે! આવા દુ:ખદ માર્ગમાં પણ તે કશા કલેશ ભાગવતા નથી. એણે પ્રભુપ્રીત્યર્થે નિષ્કામનાથી, નિરંજન પ્રભુતે ચાળખીતે, ઘણાં પુષ્ય કર્મો કર્યો છે, ઘણાં દાન કર્યો છે, પાતાને

શરીરે દુ:ખ વેઠીને પણ ઘણાને ઉપકાર કર્યા છે, ને પ્રભુની કૃપાથી પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા અન્ન અને વસ્ત્રાદિક સર્વ ભાગ્ય પદાર્થોના, પ્રભુને માલાન પ્રાપ્ત થયલા અને અને પંજાાદક સપ લાગ્ય પદાવાના, ત્રસન અર્થે જ, એટલે પરાપકાર અર્થે જ ઉપયોગ કરેલા છે. મનુષ્યલાકમાં ભૂપ્યાને અન્ન, તરસ્યાને જળ, ને અવિદ્યાવાળાને વિદ્યાદાન આપનું, એ તા મનુષ્ય માત્રનું કર્તવ્ય જ છે-અર્થાત્ એ આપવાથી પુષ્ય થશે, માટે આપનું જોઇએ એમ નહિ, પણ એ વિદ્યા, અન્ન, જળમાં સૌ પ્રાણીના ભાગ છે, તે તેને અવશ્ય આપતું જ નાઇએ. વળી એ જવ સર્વમાં સર્વત્ર છહ્યલાવથી જોઇને સંસારને અનુસરતા હતા. પણ માયા-વહે ઠગાયલા પુરુષ જ પ્રહ્મમાં લેદ જીએ છે, તે જે પ્રદ્મને વિષે લેદ જોઇને, 'હું ને મારુ' કરી એઠા છે, તે વારંવાર જન્મમરણના કલેશ લાગવે છે, તે અચ્યુતપ્રભુતે મૂલી જવાથી મહાકષ્ટતે પામે છે. જે જીવ દ્રૈત અને અદ્ભૈત એવા જે લેદ કલ્પે છે, તે મહાકષ્ટ પામે છે; પણ જે છવ જગતમાં અલેદ દિષ્ટિવાળા છે, તે જ ક્લેશથી મુક્ત રહે છે. પણ તેમાંનું તું કશું સમજ્યા કે કરી શક્યા નથી, તે તા ઉલદું-પરાયા અને એક ઘડીને માટે વિશ્વામ સારુ મળેલા પદાર્થોના ઇચ્છામાં આવે તેવા અક ઘડાન માટે વિશ્વામ સારુ મળલા પદાર્થાના ઇચ્છામાં આવતવા હરુપયાગ કર્યો છે. પુરદ્વારના વિશ્વામાલયમાં આજ પર્યત રહીને તેં જે જે કર્મો કર્યો છે, તે શું તું ભૂલી ગયા છે? તું ભાગેચ્છા માત્રના જ સ્વામી હતા. પણ તેં એટલું જાણ્યું નહિ, કિવા જાણવાના વિચાર કીધા નહિ, કે ભાગેચ્છા માત્ર બંધ છે, ને તેના ત્યાગ તે જ માલ છે. આગળ પાછળના વિચાર કર્યા વગર ૯૯ ભાવનાથી જે જે પદાર્થોનું ચહ્યુ—સેવન—પ્રીતિ—મમત્વ—તે જ વાસના છે. તેં ભાગાની વાસના ત્યા નહિ, પણ વધારી; દેહવાસના ત્યજી નહિ, પણ વધારી; હવે સુખની डेम धन्छ। ४२ छे ?"

આવું સાંભળી માટા નિઃશ્વાસ મૂકી તે જીવાતમા મહા અસહા દુ:ખના અનુભવ કરતા ગળતે આંસૂં ચાલવા લાગ્યા. માર્ગ ઉત્તરાત્તર અધિક વિકટ આવવા લાગ્યા. શ્રીષ્મના અપાર તાપ ચ્યાછા થતા જવાથી હવે ટાઢ વાવા લાગી. ધીમે ધીમે ટાઢ એટલી તા વાવા લાગી કે, જાણે હિમાલયપરની હેમંતઋતુ સામટી જ ત્યાં વસી હાય! એવી ટાઢમાં કેામળ નૃતન દેહધારી તે જીવાતમાને શરીરે વસ્ત્ર નહિ, અને પગમાં પાદરક્ષાએ નહિ, તેથી એ વિકટ માર્ગે ચાલવું કેટલું દાહેલું હશે, તેની વાસનાબંધથી બંધાયલા જીવને કલ્પના થવી પણ દુર્લભ છે. આ વેળાએ તે પુણ્યહીન જીવે પાકેપાક મૂકીને રડવા માંડ્યું. એ દુ:ખમાંથી છાડા-

વનાર પાતાના કાઈ પણ ત્રાતા જાગરો, એવી અપેક્ષાથી દરો દિશામાં જોવા માંડ્યું, પણ ત્યાં કાેેે શું હાેય <sup>?</sup> ઉલગ યમદ્ભતા તાડન કરીને તેને શીઘ્ર ચાલવાનું સૂચવવા લાગ્યા. એટલામાં કર્મના લાગે એક માટા કાંટા તેના પગમાં એવા તા લૉકાયા, કે જે પગની પાટલી લેદીન ઉપર નિકળી આવ્યા. તે કાઢવાને તેણે નીચે વળીને ઘણાય પ્રયત્ન કર્યો પણ તે નિકળ્યા નહિ અને નિરુપાયે યમાના મારના ડરથી એમના એમ રહતા ને ખાડંગાતા તે ચાલ્યા કેટલેક ચાલતાં એક માટા કાંટાળા પર્વત આવ્યા. એ પર્વત ઘણા ઉચા હતા ને ઘણીક અણિયાણી શિલા-એાયી, કંટક વૃક્ષાથી, તથા વિંછી, સર્પ, વ્યાઘ આદિક પ્રાણીએાથી ભરપૂર હતા. એનાપર ચહવાને ળાંધેલા કે કાતરેલા માર્ગ નહાતા, પણ પથરાના ખડાએાને ટેકી ટેકીને ચઢવાનું હતું. વચ્ચે હજારા હાથ ઉડાં એવાં કાતરા હતાં, કે જેમાં નાંખી નજર પણ પહોચતી નહાતી. मेवा हुर्गम पर्वता लेधने અर्थात् हुः भना डुंगरने लेधने क ते જવાત્મા ચરચર કંપવા લાગ્યા અને ચમદ્ભતાને લળી લળીને પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા કે; "હ યમાનુગા! ઘણી થઈ; દયા કરા, દયા કરા! મને અશક્તને ચાલવાને કાઈ સુગમ માર્ગ ખતાવા. આ વિકટ પર્વત ઉપર હું કેમ કરીને ચઢી શકીશ ?" યમદ્દતાેએ તેને કહ્યું, "અરે મૂર્ખા! દયા કાેેે હ્યું કરે ? દયા તાે એક સર્વે ધર અચ્છત કરે છે, અને અમારું કામ તાે પતિતાને શિક્ષા કરવાનું જ છે. તે કાઇનાપર કાઈ દહાઉ પણ દયા કરી છે કે. અત્યારે અમારી પાસે દયા માગે છે? જે કાઇપર દયા કરતા નથી, તે કાઈ પાસ દયા માગવાના અધિકારી નથી. સત્વર ચાલ, એ પર્વતપર થઇને જ પેલી મેર જવાનું છે." એ પાપી છવાત્મા શું કરે? નિરુપાયે પાતાના કર્મે હાથ પછાંડી પાકેપાક મકતા તે પર્વતપર ચઢવા લાગ્યા. ચઢાણુ બિલકુલ કઢંગુ હાવાથી થાઉક ચઢ, ને ત્યાંથી આખ-ડીતે હેઠા પછડાય; એમ કરતાં કેટલેક ઊંચે ચઢચો, એટલામાં એક ખામાંથી માટા લમરા ઉડ્યા, તે એના ઉઘાડા આખા શરીરપર વળગી પછ્યા! ત્રાહિ! તાેખા! તે ચીસેચીસ પાડવા લાગ્યાે. એટલામાં અધુ-રામાં પુરુ એક પત્થરની ટોંચને હાથ લરાવી પગલું લરવા જતા હતા તેવામાં, તેમાં છૂપાઈ બેઠેલા માટા ઝેરા વિંછીએ જોરથી તેને ડંખ માર્યો. અરે ત્રાસ! એહા કષ્ટ! આ ડંખથી એકાએક ચમકી કારમી ચીસ યાડીને ઝબકતાની સાથે જ તે છવ એક અણિયાળી શિલા સાથે પછ-ડાયા. આટલું છતાં પણ ઉપરથી માર પડવાનો ખ્હીકથી જેમ તેમ કરી,

પરાકાષ્ટ્રાએ તે પાછા ચઢવા લાગ્યો. લમરાએના ડંખાથી અને કારાઠાર પછડાઇને વાગવાથી, તેનું સૂક્ષ્મ શરીર, આખું રુધિરવંડે ખરડાઈ ગયું હતું, તેથી માંસ જેવું જાણીને વજ સરખી ચાંચાવાળા માટા ક્રૂર કાગડા તથા ગીધા વારંવાર તેની ઉપર ઝપાટા મારતા હતા. આ સઘળું તેને એાલું હતું, તેથી વળી તેની સાથેના એક દ્વતે, એક માટા પથરા લઈ તેને માથે ઉપડાવ્યા, ને કહ્યું કે, "અલ્યા! તું એકલા જ ક્યાં જાય છે? લે આ તારી માલમતાના વારસા. એનાપર તારી ઘણી પ્રીતિને લીધે એને મૂકીને તારાથી કેમ જવાય?"

આ સઘળા પ્રકાર જેઈ રહેલા વિમાનવાસીઓ, હવે તો ઘણા ત્રાસ પાસ્યા. વરેપ્સુ હાથ જોડીને ગુરુજી પ્રત્યે કહેવા લાગ્યા, 'ઉ કૃપાનાથ! આ તો સીમા ઉપરાંતની યાતના છે. મને લાગે છે કે, આવા નિર્દય યમદ્ભતો કારણ વગર માત્ર પાતાના કુતૃહલથી જ તેમના હાથમાં આવેલા દીન પ્રાણીઓને પીડે છે.' ગુરુ વામદેવજી બાલ્યા: "વરેપ્સુ, તું રાજા થઇને કેમ ભૂલે છે? કાઈ અપરાધીને તેના ઘાર અપરાધની શિક્ષા માટે દેહાંતદંડ કરવામાં આવે, તેથી શું રાજા નિર્દય ગણાય? એમાં તો ધર્માધર્મના નિર્ણય કરનાર ન્યાય જ કારણ છે; અને તેમાં પણ સાક્ષાત્ ધર્મમૂર્તિ યમરાજના ન્યાય તો કેવળ નિષ્કલંક છે; ને એથી જ એમનું નામ ધર્મરાજ પડ્યું છે. પણ એ જીવાતમા દ્વતાને શું કહે છે, તે સાંભળ."

જવાતમાં બાલ્યા; "હે યમાનુગા! મને દીનને જેમ અને તેમ વધારે પીડવાને જ તમે રાજી છા ? મારી આવી દશા છતાં હું આ ભારે પાષાણ ઉપાહીને પર્વતપર શી રીતે ચઢી શકીશ?" એક દ્વ બાલ્યા; "અલ્યા દુષ્ટ! તારા જેવા હુદયશૂન્ય થઇએ તો તો એથી પણ માટા બાને ઉપહાવીએ; તારી કૃતિ તું એટલીવારમાં બૂલી જાય છે? એક પ્રદ્માવેત્તાની આર્તવાણીની પ્રાર્થના છતાં, ક્રોધે ભરાઇ તે તેને જે પથરા માર્યો હતો, તે જ એ નથી ?" દ્વતાના મુખથી, પાતે આગળ આચરેલાં કર્મનું યથાર્થ વર્ણન સાંભળીને, તેને માટે અતિશય પશ્ચાત્તાપ કરતા તે જીવાતમા, છાનામાના આગળ ચઢવા લાગ્યા, ત્યારે એ સઘળું સાંભળી અહીં વિમાનવાસીઓના મનનું પણ સમાધાન થયું, અને હવે પછી શું થાય છે, તે જોતા તેઓ સ્વસ્થ મનીને ખેકા.

પૈક્ષા જીવાતમા થાકીને કેવળ અશક્ત ખની ગયેા હતા, તાે પણ કઠેથુ હુદય કરીને ડગલાં ભરતાે હતાે, એટલામાં એક તિરછી શિલાપર ચઢવાનું આવ્યું. શિલા ઠારાેઠારથી ફાટીને વેરાયલી હતી, ને તેની જેડમાં જ એક માટી, હજારા હાથ ઉંડી ખીણ હતી. શિલાપર જાળવીને પગ દેવા જતાં જ તેમાંના ફાટેલા ભાગ ખરચા; ને લાગલા જ તે જીવાતમાને સાથે લઇને ધડડડ કરતા પેલી ખીણમાં ઝીંકાયા. પડતાં પડતાં તે જવે, "અરે પડ્યાં! પડ્યાં!" એવી ફાળ ભરી ખૂમ પાડવાની સાથે જ સઘળા વિમાનવાસીએ પણ ખૂમ પાડી ઉદયા, ને ખહું ખેદ કરવા લાગ્યા. તે હવે તા પૂરા જ ચઇ ગયા હશે, નીચે તે અને ઉપર પથરા પડ્યા છે, એટલે તેને છુદાવામાં કંઈ મણા રહી નથી. હવે તા તે મરી ગયા હશે! પણ સૃક્ષમ શરીરનું મૃત્યુ થતું નથી; મૃત્યુ સ્થૂલદેહને જ છે, તેથી વામદેવજી માલ્યા; "હજી કેમ બૂલા છા? હવે તેને મરતું કેનું? મરતું તો સ્થૂલદેહને જ હાય, ને આ તો હવે તેના યાતનાભાગી દેહ છે! એ જ સૃક્ષદેહ છે, એટલે એવર્ડ તા તે પાતાનાં પૂર્વકૃતકર્મોનાં ફળરૂપે, યાતનાઓના જ અનુભવ કરે છે. અને આથી મરણ તો નહિ, પણ મરણાંત કરતાં પણ વિશેષ દુ:ખ થાય છે."

તે જીવાતમાંને પડ્યો એઈ એ દ્વ ખીશુમાં ઉતર્યો, ને કેટલીક વારે તેને શાધી કાઢીને બહાર ખેંચી લાવ્યા. ખીશુમાંના એક માટે ઝેરી સર્પ તેના પગે વળગેલા હતા, જેને યમદ્રતા ઘણાય મારતા હતા પશુ છૂટતા નહાતા. મારથી તે જીવનાં અંગેઅંગ સ્ટ્રેચ્ર્રા થઈ ગયાં. તેમાં વળી આ સર્પનું હળાહળ ઝેર આખે અંગે વ્યાપી ગયું, તેથી તે અપાર દુ:ખમાં પ્રાઈ જઇને સૂર્છિત સરખા થઈ ગયા. પછી બહાર લાવીને દ્વતાએ તેને લાયપર નાંખ્યા. તા તે ઘણાં ધીમે ધીમે દુ:ખનાં ડસકાં લેતા હતા, ને જરા હાલતા પણ હતા. આવું એઈ તે યમાએ તેને પાશનતી ગળથી બાંધ્યા; ને જેમ ટાઈનીય અંત્યજ, સુવેલા ધાનને ઘસડી લય છે, તેમ જીવને પાતાની પાછળ ઘસડાતા લઇને ચાલવા લાગ્યા. તેઓએ બહુ ઉતાવળે ચાલવા માંડ્યું થાડીકવારેએ વિકટ પર્વતને એાળંગી

<sup>\*</sup> ટીકા-મૃત્યુ થયા પછા-દેહ પશ્ચા પછા પુષ્પપાપણાકના લિંગદેહ રહે છે. આ લિંગની કાયા સાળ પદાર્થોના બનેલી હોય છે.-પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિય-કાન, તચા, નેત્ર, જિદ્ધા, નાસિકા; પાચ કર્મેન્દ્રિય-વાણી, હાય, ચરાબુ, ગુદા, હપશ્ચ; અગ્યારમું મન, અને પાચ વિપયા-રાષ્દ્દ, સ્પર્શ, સ્ત્રપ, રસ અને ગંઘ આ સાળ પદાર્યોથી લિંગદેહના ઘટના થયેલી હોય છે. આને કેટલાએક વાસનાદેહ પણ કહે છે આ દેહ-જો કે પાર્થિવ દેહ નથી, તેષ્ઠ પણ તેને દરા ઇડિયા છે જેના તે તે ઇન્દ્રિયામા ઇન્દ્રિયત્વ ધર્મે રહે છે તેઓના સાથે સંબંધ હોય છે, મન એ હભયાત્મક એટલે જ્ઞાનેન્દ્રિય અને કર્મેન્દ્રિય ગણાય છે અને તે સર્વના એક નાયકરુપ છે. ૦૧ જે મૂક્મદેહ-લિંગદેહમા રહેલા હોય છે, તે નિરાકાર છતાં પણ ઇન્દ્રિયોદ્દારા વિપયાના યથાર્થ અનુભવ કરે છે. વિપયા સુખ દુ.ખ સમિશ્ર હોય છે, તેથી. સૂક્મદેહવાળા ૦૧, પાતાનાં કર્મો પ્રમાણે સુખદુઃખાત્મક વિપયાના અનુભવ કરે છે.

તેઓ આગળ ચાલ્યા, તા જેમાં ખડ્ગની ધાર સરખી તીફછુ પાન્યા હગી હતી, એવું વન આવ્યું. માર્ગમાં પાઘરેલી ને ઉભી કરેલી ચાધારી તરવારામાં થઇને ચાલવું ને એ પાન્યાના વનમાં ચાલવું બરાબર હતું. તે વનમાં કપાતા ને છુંદાતા તે છવ ઘસડાયા જતા હતા. ત્યાંથી આગળ ગાઢા અંધકાર આવ્યા. તે માર્ગમાં સઘળે તીત્ર અણીવાળા શંકુએા ઉભા રાપી મૂકેલા હતા. અંધારામાં ચાલવું ને વળી માર્ગમાં ઠારાઠાર ભાલા-એાની વચ્ચે ચાલતાં તે છવ ભચાભચ વિધાઈ જતા હતા. તેની અહુ દયામણી ચીસા વિમાનવાસીઓમાં સંભળાતી હતી. એ પ્રમાણે યમપુર જતા અસંખ્ય પાપીઓના સંઘ, આ જવાતમાની પેઠે અપાર કંપ્ર સહન કરતા ચાલ્યા હતા; અને તેઓના વારવારના ત્રાહિ ત્રાહિના પાકારા સાંભળ્યા પણ જતા નહાતા. માર્ગમાં કાંઇવાર ગાહાં ક્ષાર જળ આવતાં; કાેેેઇવાર ઉના લાહે જેવા કાદવમાં થઇને તેઓને ચાલવું પડતું; કાેેઇવાર વપાવેલી વેળુમાં, કહી ત્રાંખા સરખી તપેલી ભૂમિમાં, કહી ઘણા ગાહા ધૂમાડાઓમાં, દાવાનળમાં, કહેગાં ચહાણામાં, ભયંકર ગુફાઓમાં અને વિષ્ઠા, મૂત્ર, પરુ ઇત્યાદિ કુત્સિત પદાર્થોથી ભરેલા ઊંડા ધરામાં થઇને તેઓને, ખહુ ખહુ દુઃખ વેઠી ચાલવું પડતું હતું. આગળ ચાલતાં વળી કાઇવાર માર્ગમાં ઉના ખળખળતા પાણીની વૃષ્ટિ ઘતી હતી, કાઇવાર પાષાષ્યુ વરસતા હતા, કાઈવાર અગ્નિ વરસતા, કાઈ સ્થળે નર્શ રુધિર વરસતું, તા કાઇવાર શસ્ત્રની અને ખારા કાદવની વૃષ્ટિઓ, એ છવા-પર થતી હતી. એટલા દુઃખમાં વળી જે ઉતાવળ ન ચલાય તા ઉપ-રથી યમદ્દતો લાહમુદ્દગરાથી તાડન કર્યા જતા હતા. કેવળ કપ્ટજ કષ્ટ! વિશ્રામ કે સુખનું તા, સંસારમાં ભાગેચ્છાથી-વાસના વધારનાર જવાને સ્વપ્તું પણ નહાતું. એ સઘળા હુઃખરૂપ માર્ગમાં પેલા પુર .દ્રારમાંના જવ ઘસડાયા કરતા હતા.

આગળ જતાં મહાદાર માર્ગ આવ્યા. છેટેથી ઘણા અમંગળ ધૂમ્મસ વરસતા દેખાયા, ને ખમી નહિ શકાય એવી દુર્ગંધ આવવા લાગી. કાગડા, ગીધ અને એવાં ખીજાં માંસાહારી દાર પક્ષીઓના કર્કશ શખ્દા દશે દિશાએમાં સંભળાવા લાગ્યા. નજીક જઈ પહોંચ્યા ત્યારે જણાયું કે, તે એક ભયંકર અને પાપસ્પ માટા વિસ્તારવાળી નદી હતી. પ્રાણીઓના હાડકાં અને તુંખલાના (માથાના) તેના કિનારા ખનેલા હતા; અને માંસ તથા રુધિર જેવા રૌદ્ર પદાર્થોના તેમાં ગાઢા કાદવ જમ્યા હતા. સેવાળને કેકાદ્યે તેમાં પ્રાણીઓના માથાના વાળ તરતા હતા.

રીષ્ણવાળું રુધિર, પાચ અને એવા અલ્લચના ઉત્પન્ન કરનારા પદાર્થો તેમાં જળને ઠેકાષ્ટ્રે જેસબંધ વહેતા હતા. જેવી એ નદી ભયંકર હતી તેવા જ તેમાં ભયંકર મચ્છ, કાચખા, માટા કૂર મગર, શિશુમાર, જળસપોં, સાય જેવાં મુખવાળા કીઠા અને લોહી ચૂસી લેનારી જળા ઇત્યાદિ માંસને ભેદનારાં જળચરા ખદઅદતાં હતાં. નદીના અને કાંગડાં આદિ ન નદીની ઉપર, વજ સરખી ચાંચાવાળાં ગીધા અને કાંગડાં આદિ માંસાહારી પ્રાણીએા, ઉડાઉડકરી રહ્યાં હતાં. ઉઠળતી કઢાઇની અંદર જેમ ઘી ઉછાળા મારે, તેમ ઉછાળા મારતી એ ભયંકર નદી એવા માટા વિસ્તારમાં વહન કરતી હતી, કે તેના સામા કાંઠા જ દેખાતા નહાતા. ચમપુર જનારા જીવાને એ નદી ઉતારીને સામે કીનારે લેઈ જવામાં આવતા હતા.

યુરદ્રારમાંના પેલા મૂર્છિત પ્રાણીને તે નકીના કિનારાપર જઇને યમદ્દતાએ ઝીંક્યા. મહાદ્વ:ખથી પીડાતા તે જીવ, ધાસ પણ ઘણા ત્રાસથી લઈ શકતા હતા, ને ચાલી શકલું તા દુલલ જ હતું. હતાએ તેને જેમ તેમ ખેઠા કરીને પૂછ્યું, "અલ્યા પ્રાણી, આ તારા કર્મના સંચય ઉછાળા મારી રહ્યો છે તે જે, એમ થાકી ગયે ચાલે તેમ નથી હત્તુ તા ઘણે દ્વર જવાનું છે. ચાલ ઉભા થા ને આ નદી ઉતરીને પેલી તરફ ચાલ. પણ અલ્યા જવ! એને સુખેથી તરી જવાય એવું કાઈ પણ પુષ્ટ્રયકર્મ તે કર્યું છે?" પણ એ છવ તાે દ્યાર ગર્જના કરતી અપાર દુઃખરુષ નદીને જોતાં જ ગતચેતન થઈ ગયા હતા; તેથી તત્કાળ તેને ગળ પાશ નાંખીને, પૂર્વની પેઠે તે યમદ્ભતા તેને નદીમાં ઘસડતા લઈ ચાલ્યા. તે પ્રાણી નકીમાં ઘસડાતા હતા, ડેચકાં ખાતા હતા ને તેના ગળાના પાશની દારી ઝાલીને યમદ્દતા અહર ચાલતા હતા એ જ રીતે બીજા અસંખ્ય જીવાના સમૂહ એ દુઃખરૂપ અથાગ ઊંડી નદીમાં પહેલા હતા. ત્યાં કાઈ જીવ, પાશથી બંધાઇને ખેંચાતા હતા, કાઈ અંકુશાદિક શસની અણીઓથી વિધાવા હતા, કાઇને નાકથી વિધીને, તાે કાઇને માછલાં પકડવાના ગળવઉ તાળવેથી વિંધીને ખેંચવામાં આવતા હતા. ક્રેટલાકાેની પાસે તાે લાેઢાં વગેરેના ભાર ઉચકાવ્યા હતા, ને ઉપરથી યુષ્કળ માર પડતા હતા. આ વેળાએ તે પ્રાણીઓની દયામણી ખૂમાના માટા કાલાહલ થઈ રહ્યો હતા. આવાં અસહ્ય દુ:ખાને નાઇ, તેઓ પાતાનાં પાછલા કુકમાંને, પ્રભુની વિસ્મૃતિને, અપરાર્થ ખુદ્ધિને, વિષયા-સક્તપણાને, અધર્માચરણને, આત્મરસાયણ વર્જવાને, સદ્દશુરુના ઉપ-દેશના તિરસ્કાર કરવાને, નિંઘ વર્તનને, દેહવાસનાને, જંગતની ઉપાધિમાં

લીનતાને, કામને, સંકલ્પને, અશ્રદ્ધાને, અધૃતિને, નિર્લર્જતાને, મનના વિકારાને, ખુદ્ધિના વિપ્લવને, ઇંદ્રિયાના નિરંકુશિતપણાને, મનના નિચ-હની વિમુખતાને, પરખ્રદ્ધાથી થયલી વિમુખતાને, ક્રાેધમાં થયેલાં કુકૃત્યાને, લાભમાં લલચાઈ વાસનામાં લપસી જવાને ને સંસારની આસક્તિને સંભારતા હતા; કાઈ મંદ્રખુદ્ધિઓ ત્યાં પણ, "એ પુત્ર! હે ભ્રાત! રુ મા! રે દ્રવ્ય! રે ઐશ્વર્ય! એા પ્યારી!" ઇત્યાદિની જલ્પના

યણ કરતા હતા.

આ મહાત્રાસ જોઇને વિમાનવાસીએા ખહુ ખેદ પામ્યા. તેઓ ગુરુદેવને વિનતિ કરવા લાગ્યા કે; "હે કૃપાનિધે! આ રામાંચક દુઃસહ પ્રસંગ તા હવે અમારાથી જોઇ શકાતા નથી. હવે બહુ થયું; માટે આટલેથી પાછા વળી પરમપવિત્ર અચ્યુતમાર્ગ પ્રત્યે પધારા." મહાત્મા વામદેવજીએ કહ્યું; "જયારે આ સર્વ નેતાં જ તમને ગ્લાનિ આવે છે તે લયથી રામાંચ થાય છે, ત્યારે તેમાં પડી હુઃખ વેઠનારાઓને કેમ ન લવવા રાનાચ વાય છ, ત્યાર તમા પડા દુ:ખ વઠનારા આને કમે થતું હશે? તેઓને જયારે આવી દ્યાર યાતના ભાગવવી પડે છે, ત્યારે તેના પ્રમાણમાં તેઓની કરણી કેટલી અધમ, કૂર ને નિંઘ હશે? વિશ્વનાં સુખ કે દુ:ખના કાઈ દાતા નથી; કાઈક તે આપે છે, ઉપજવે છે, એમ માનવું, એ ખુદ્ધિની અપૂર્ણતા છે; અને આ હું કરુ છું, એ અભિમાન મિશ્યા છે; તેમ તે કરાવે છે, તે સર્વને આપે છે, તે પ્રેરણા કરે છે, તે ખુદ્ધિથી ખતાવે છે, એ પણ અવિદાજ છે. પણ આ જગત માત્ર પાતપાતાનાં કર્મથી જ ગુંથાયહું છે. ધૃતિ, ક્ષમા, દમ, શમ, અસ્તેય, શૌચ, ઇન્દ્રિયનિગ્રહ, ખુદ્ધિ, વિદ્યા, સત્ય, એ સર્વ ધર્મનાં લક્ષણ છે, પરંતુ એને ત્યજીને અધમ કર્મને વિષે જેઓ લીન રહે છે, ને જે મૂઢા લાગેચ્છામાં શ્રેય ગણી તેને અભિનંદે છે તે વારવાર જન્મ-ગર્ભવા-સનાં દુ.ખા, જરા–વૃદ્ધપણાનાં દુઃખા ને મૃત્યુનાં દુઃખા લાગવે છે. જે મૂઢા આ નાશવંત જગતનાં સુખાને ને કર્મોને સર્વોત્તમ સુખનું સ્થાન માને છે ને પરમ હિત શું છે ને શ્રેય શું છે, તે જાણતા નથી, તેઓ એથી યણ હીણા લાેઠમાં વાસ કરે છે. સુકૃત્ય\* પણ બધનું કારણ છે, ત્યારે કુકૃત્યને માટે તા કહેલું જ શું ? જગતમાં રહી રહી, જગતને સત્ય માની, ભય કે લજ્જા વગરનાં, દયા કે કરુણા વગરનાં કર્મો કરનારની આ જ ગતિ છે. આ ગતિ તેની જ છે, કે જેઓ વિષયોના ગુરુ છે;

<sup>\*</sup> યજ્ઞાદિક, તપ ને વ્રતાદિક કાગ્ય કર્મો પણ, જીવને બધનમાં જ નાખનારા છે, પણ માક્ષ દેનારાં નથી.

આ ગતિ તેની જ છે, કે જેશે શ્રીહરિને જાણ્યા નથી, પૃત્યા નથી; विशार्थी नथी; આ ગતિ तेनी જ છે કે જે અનાત્મન છે. પણ હવે તમે ખેદ પામા ના. આપણે એ માર્ગમાં વધારે વાર નહિ રાકાઇએ; પણ તમારે આગળ ખાડુ જોવાનું ખાકી છે. આ તા માત્ર યમલાકના માર્ગ જ છે. પણ જ્યાં જવા પછી પ્રાણીએાનાં શુભાશુભ કર્મોના ન્યાય થઈ, તેના કર્મ પ્રમાણે શિક્ષા કરવામાં આવે છે, તે સ્થાન જોવું અત્યાવશ્યક છે." પછી રાજા વરેપ્સુ હાથ જેહી બાલ્યો; "ગુરુદેવ, આ નરકરૂપ નદીની પેલીપાર ઉતરવું તા અપાર કહિન છે, ત્યારે કદાચ કાઈ પુણ્યાત્મા પ્રાણી આવતા હશે, તેઓ પણ શું આવાં જ દુઃખ સહન કરી પાર ઉતરતા હશે ?" ગુરુજીએ કહ્યું; "એમ કેમ હાય? પુરુયકર્મીને માટે પાપકર્મીના જેવી જ સગવડ હાય તા નિયંતાના ન્યાયમાં દાષારાપ થાય. તેઓને માટે જૂદી સગવડ કરવામાં આવે છે. આ નદીને સુખેથી તરી જવા માટે વિતરણદાન કરલું પહે છેઃ અર્થાત સારી રીતે પાષણ કરી શકે તેવા સત્પાત્ર વેદવેત્તાને ગાનું દાન કર્યું હોય, તેમ જ શક્તિ પ્રમાણ ગાનું પાષણ કર્શ હાય, તા તેવા પ્રાણી, આ નકી શ્રમ વિના પાર ઉતરી શકે છે. તેવાંચ્યાને ઉતરવાને માટે જુંચ્યા પેલા કિનારાપર નાવ તયાર છે; ચને એવાં વિતરણ-દાનથી આ નદી તરી શકાય છે. માટે જ આનું નામ વૈતરણી છે. પેલા કેટલાક પુણ્યાત્માંએા નાવમાં બેસીને જાય છે તે જુંંગા."

આ પ્રમાણે વાતચિત થતાં થતાં તો વિમાન એવા વેગથી ચાલવા માંક્યું કે, ચાડીકવારે તેઓ વૈતરણી નદીને ઓળંઘી ગયા. વેતરણીમાં ગહન દુઃખ વેઠીને પાર ઉતરેલા પ્રાણીઓ, નાના પ્રકારનું આકંદ કરતા, માર્ગનાં અનેક દુઃખા સહન કરતા કરતા ને દ્વતોના માર ખાતા ખાતા ચાલ્યા જતા હતા. તેઓને જાતા જાતા વિમાનવાસીઓ વિમાનના માટા વેગથી એક નગર ઉપર જઇ ચલ્યા. યમલાકને માર્ગ ચહેલા પાપી પ્રાણી-ઓને એ સ્થાને કંઈક વિશ્રાંતિ આપવામાં આવતી હતી. પણ ત્યાં

<sup>\*</sup> ટીકા-ગા એટલે ઇન્ડિય, ગા-ગાય, તે ગા-સરસ્વતી-વિદ્યા-પ્રદાવિદ્યા અને ગા-પૃથ્વી, (દેહ પૃથ્વીના ભાગ છે.) ગા-દાન એટલે ઇન્ડિયા એવા રીતે સ્વાધીન-નિગ્રહમાં-કરી દેવી કે જેનાથી વિકાર-વાસના હદ્ભવ થવા પામે નહિ દાન એટલે આપશે. ઇન્ડિયાને આપવી એટલે તેના વરામાથી છ્ટલું સરસ્વતી એટલે વિદ્યા પરમાતમાનું તાન મેળવી, તેના બીન્તને હપદેશ કરવા, એ પણ ગોદાન ગા-પૃથ્વી એટલે દેહ દેહની મમ-તાના ત્યાગ કરી, આ દેહને પરમાતમાને અર્પવા એટલે તેમાં લીત કચ્વા, તે ગાયનું દાન એટલે પ્રદ્યાવેત્તાએાના નિર્વાહ કરવા માટે ગાય, જે સર્વ રસાના દાતા છે તે આપવી એમ ગાદાનના અર્થ છે સામ્પ્રત પ્રદ્યાભાષ્ટ્રઓના ગોદાનવિધિ તા મિય્યા પેટ ભરવાનાં કાકાં છે.

વધારે વાર ન ટકવા દેતાં પાછા તેઓને માર્ગસ્થ કરવામાં આવતા હતા. અહીં સહજ વિશ્વામ લઈ, તેઓ પાતાનાં સ્ત્રીપુત્રાદિ સ્વજનાના તથા ઘરના સુખને સંભારી નિસાસા નાંખતા, ત્યારે તે નગરવાસીઓ તથા યમદ્ભતો તેઓને કહેતા હતા કે; "અરે મૂઢા! એ અનાત્મનો! રે પાપાત્માઓ! કાનાં ઘર ને કાનાં સ્વજન ને કાનું દ્રવ્ય? તેઓની પ્રીતિને અર્થે કરેલાં કમોં જ હવે તો આ લાંખા માર્ગે તમારે ભાગવવાનાં છે. અત્યારે તમારાં પાતાનાં કમોં માટે પસ્તાએ છા, ત્યારે ખાળકથી તે વૃદ્ધપણા સૂધી સૌના જાણીતા આ માર્ગથી શું તમે અજાણ્યા હતા? કદાચ અજાણ્યા હતા, તો સદ્દારુના મુખથી કે પવિત્ર પુરુષદ્વારા શાસ્ત્ર કેમ શ્રવણ ન કર્યું? હવે તો કર્યાં કર્મ ભાગવા!" તે સાંભળી નિરાશ થઇને રુદન કરતા એ જવો પાછા માર્ગ થતા હતા. એ સર્વ જાતું જેલું વિમાન આગળ ચાલ્યું, ત્યારે વરેપ્સના પૂછવાથી વામદેવજીએ જણાવ્યું કે, "આ આપણે જોયું તે સોમ્યનગર. એ આ મહામાર્ગનો પહેલા વિસામા છે. એ નગર પ્રાણીઓને કંઇક સુખરૂપ છે."

આમ વાર્તાચત ચાલતાં ચાલતાં, મનાવેગથી ઉપડેલું તે વિમાન ત્યાંથી સેંકડા કાશ દ્વર આવેલા એક બીજા નગર ઉપર જઈ પહોંચ્યું. તેને દેખાડી ગુરુજી બાલ્યા; "રાજા, આ બીજા વિસામા છે ને એનું નામ સૌરિપુર છે. અહીં જંગમ નામના મહાભયંકર રૂપવાળા એક રાજા વસે છે—એને જાઈ ભય પામેલા પ્રેતાને, તેઓના મરણ પછી થયેલા \*પુણ્યાદિક કર્માનુસારે અહીં કંઇક અજાદક પ્રાપ્ત થાય છે; અને એ જ પ્રમાણે હવે પછી આવનારાં સર્વ વિશ્રામ સ્થાનામાં પણ પ્રેતા પાતાની પછવાડે અપાયલાં પુણ્યાદિકનું ભક્ષણ કરી નિર્વાહ કરે છે. આગળ દેખાય છે તે ગંધર્વપુર છે. એ છેટેથી નગર હાય, એમ પ્રેતાને દેખાય છે: ને તેથી તેઓ થાક્યા હાવાથી ત્યાં વિશ્રામ કરવા તલપી રહે છે. પણ પાસે આવતાં ગંધર્વનગરની પેઠે જ તે અદશ્ય થઈ જવાથી, અનાત્મન્ન ને પાપકર્મથી પૂરા જીવા, નિરાશ થાય છે. પછી આવે છે તે, અનેક દુ:ખાવાળું દુ:ખપુર, પછી નાનાક-દપુર, પછી સુપ્તપુર, અપાર ભયવાળું સૈદ્રપુર, દુ:ખરુષ્ય વૃષ્ટિ જયાં થયા કરે છે એવું પયાવર્લપુર, ને એ પછી હેમાળા કરતાં સાગણી ટાઢ જયાં વરસે છે એવું શીતાઢ્યપુર,

<sup>\*</sup> મરણ પછી પુત્રાદિકે કરેલી ક્રિયારુ પ પુષ્યને અનુસારે એટલે કે ત્રિપાક્ષિક, શ્રાહ્મ વગેરે કરીને તેના પુત્રાદિકે જે અન્નોદક તેના નિમિત્તે પુષ્યાર્થે આપ્યું હોય, તે પ્રેતા સા ખાય છે.

છે; તથા છેલ્લું જણાય છે તે અહુ ભીતિપુર છે." એ સર્વને ઓળંઘીને વિમાન આગળ ચાલ્યું; ને કેટલીક વારે યમપુરની સમીપ જઇ પહોંચ્યું.

અતિશય માટા વિસ્તારવાળી યમપુરીને ચાર\* મુખ્ય દ્વાર હતાં. તેમાંના દક્ષિણ દિશા ભણીના મહાદ્વાર આગળ જઇને આ મહામાર્ગ અટક્તા હતા, ત્યાં આગળ જઇને એ પુષ્યજનાનું વિમાન પણ અંત-રિક્ષમાં સ્થિર થઈ ગયું.

વિમાન ઉભું રહેતાં જ તેમાંથી યુષ્યજના હેઠે જેવા લાગ્યા; ત્યારે ગુરુ વામદેવજીએ કહ્યું; "જીઓ, આ જણાય છે તે યમપુર! માર્ગમાં આપેલું જેતા આવ્યા, તે સર્વ પાપી પ્રાણીઓને અપાર દુઃખાને અંતે અહીં આવવાનું છે. અહીં તેઓના ન્યાય થશે." પછી રાજ વરેપ્સુ ખાલ્યા: "કૃપાનાય! યમપુર તે આજ કે? મેં જોયું ત્યારે તા તે ઘણું જ દિવ્ય, શાલાયમાન અને આનંદપ્રદ હતું!" વામદેવજીએ કહ્યું; "હા, એ સત્ય છે; યથુ આ નગર ઘથુા જ માટા વિસ્તારવાળું ને અતિ વિચિત્ર છે. તે ને મું હતું, તે જ યમપુર આ છે; પણ તે ને મું હતું અથવા તને જ્યાં લાવવામાં આવ્યા હતા, તે સ્થાન આ નહાતું. પુષ્યવાતાને, ધર્મિ-ષ્ઠાને અને પાપરહિત જીવાને પણ છેવટના ન્યાયને માટે આ નગરમાં લાવવામાં આવે છે ખરા, પરંતુ તેઓને જૂદા જ માર્ગે થઇને અને જૂદી જ રીતથી લાવવામાં આવે છે. તને લાવવામાં આવ્યા તે માર્ગ કેવા હતા, ને ત્યાં ગયા પછી કેમ થયું, એ સઘળું તે સ્વસુખે પૂર્વે અમને કહ્યું છે જ. આ નગરનાં ચાર દિશાનાં ચાર મહાદ્વાર છે. તેમાંના પૂર્વ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશાનાં ત્રણ દ્વાર પુષ્યાત્માઓને માટે છે. ત્યાં કાઈ જાત્નું દુઃખ નથી. આ છેલ્લું દક્ષિણુદ્ધાર, જે મહા ભયંકર તથા દુઃખરૂપ છે, તે પાપીઓને પ્રવેશ કરાવવા માટે છે. તે જેવી જોઈ હતી, તેવી યમસભા અને નગરરચના પણ પાપીએાના જોવામાં આવતી નથી, તેમ તેલું સૌમ્ય-શાંત-યમરાજનું સ્વરુપ પણ તેઓના જેવામાં આવતું નથી. તેઓનાં કર્મ તા અહીં પણ માર માર ને લય લય જ છે. (પછી સૌને હદ્દેશીને બાલ્યા) અનાત્મજ્ઞ ને સસારાસકતના પેલા માટા સંઘને હવે જુઓ. ઘણું દુઃખે તેઓ આટલે સૂધી આવી પહોંચ્યા છે, તાપણ હજી યમદ્ભતો તેઓને મારતા જ ચાલે છે. તેઓ દ્વારમાં પેઠા, આપણું પણ ચાલા, તેઓનું હવે શું થાય છે તે જોઈએ." પછી વિમાન ધીમે ધીમે તેઓના ઉપર અંતરિક્ષમાં ઉતરવા લાગ્યું.

<sup>\*</sup> પ્રથમ હત્તરનું દ્વાર બ્રહ્મવેત્તાઓનું, બીજી પશ્ચિમ દ્વાર પુષ્યાત્મા પ્રાણીઓનું, ત્રીજી પૂર્વનુ દ્વાર બક્તિશિરામણિઓનુ ને ચાયુ દક્ષિણુ દ્વાર પાપાત્માઓનું છે ક–૩૦

પછી માહમમતામાં લદખદ, વિષયાસકત, વ્યવહારકૃટિલ અને પર-માર્શરહિત તે પાપાત્માઓને એક દુઃખરૂપ જગ્યામાં ઉભા રાખીને કેટલાક દૂતા એક માટા દુર્ગવાળા સ્થાનમાં ગયા. થાડીકવારે ત્યાંથી પાછા આવીને પ્રાહ્મીએાને અંદર લઇ ગયા. વિમાન પણુ દુર્ગ ઉપર જઈ ઠર્યું. વિમાનમાંથી દુર્ગમાંની સર્વ ૦યવસ્થા યથાસ્થિત દેખાતી હતી, અંદર એક ઘણા જ વિસ્તા-રવાળી ભવ્ય મહાસભા હતી. તેના મધ્યમા કાજળના માટા પર્વત સરખા શરીરવાળા એક વિકરાળ પુરુષ, તેવા જ વિકરાળ કાળા મહિષ ઉપર भेठेवे। क्याता हता! तेनुं स्वरूप मेनुं सर्वेश्वर हतुं हे, ते नेवां क પ્રાણીએા, વાયુથી ઢાલતાં પાંદડાંની પેઠે ધુજવા લાગ્યાં. વિમાનમાંના પુષ્ય-જના સુદ્ધાં તેને જેતા એવા ભયભીત અની ગયા કે તેઓ પાતાના આયુધા ધારણ કરેલાં હતાં, પ્રલયના મેઘ સરખી તે પાતાના કરાળમુ-ખથી ગર્જના કરી રહ્યો હતાં, વિશાળ વાવ અથવા ક્લા સરખાં ઉંડાં તેનાં લાલ નેત્રા અગ્નિ સરખાં સળગી રહ્યા હતાં, ગુફા જેવી તેની માટી નાસિકા અને મુખમાંથી ખંને જડખાં આગળ અહાર નિકળેલી માેટી કરાળ દાઢા વર્ણી શકાય નહિ, તેવા ભય ઉત્પન્ન કરતી હતી. એ મહા લીષણ પુરુષે અનેક આયુધા ઉપરાંત, વળી સૌથી માટા એક ભયકર કાળદંડ ધારણ કરેલા હતા. તેની તરફ આંગળી કરીને ગુરુ વામદેવે કહ્યું; "જીઓ. આ પાતે જ યમરાજ! ને આ જ તેનું મુખ્ય કાળ (યમ) સ્વરુપ! યુષ્યાત્માના ન્યાય કરનારા ધર્મરાજ પણ એ જ છે! આ વેળાની તેની સભા અને સભાસદા પણ ભયંકર છે! એની જમણી બાબુએ

<sup>\*</sup> યમરાજનું સ્વરત્પ શાસમા આ પ્રમાણે વર્ણવેલ છે

पापिष्ठास्ते प्रपञ्चित यमरूपं भयंकरम् । दङहस्तं महाकायं महिषोपिर संस्थितम् ॥ प्रञ्चाद्यधिनिषापं कञ्चलाचलसंनिभम् । विद्युत्प्रभायुधेर्भीमं द्वात्रिंशद्भुजसयुतम् ॥ योजनत्रयविस्तार वापीतुल्यविलोचनम् । दृष्ट्राकरालवदनं रक्ताक्षं दीधनासिकम् ॥ मृत्युज्वरादिभिर्युक्तिश्वित्रप्रप्तोपि भीषणः । सर्वे दृताश्च गर्जति यमतुल्यास्तदंतिके ॥ तं दृष्ट्राभयभीतास्तु हाहेति प्रवदन् खलाः ॥

જે માટા વિકરાળ તર હલા છે, તે પ્રધાન ચિત્રગુમ છે. હાળી બાજુએ કાળા કરાળ, પાશ તથા દંડધારી પુરુષ છે, તે મૃત્યુ છે. પેલા અનેક પ્રકારના કૂર શરીરવાળા ઘાતક પુરુષો હલા છે, તે સઘળા જવરા અને રાગા છે. જુઓ એ સઘળાઓ કેવી હરામણી ગર્જનાઓ કરી રહ્યા છે! એમની સન્મુખ આવી હલેલા પેલા પાપીઓના ન્યાય જુઓ!"

એટલામાં પ્રધાન ચિત્રગુપ્તે, ચમરાજની આગ્રાથી, ત્યાં આવી ઉલેલા સર્વે પ્રાણીઓનાં પાપ પુષ્ટ્ય કર્મો નિમેષમાં કહી સંભળાવ્યાં; ને તે તે પ્રમાણે તેઓનાં શાસન નિર્માણ થયા પછી, પાછા ચિત્રગ્રુપ્ત પ્રાણીઓને સંબાધીને કંઈ કહેવા લાગ્યા, એટલે સૌ તે સાંભળવા લાગ્યા; "અરે દુષ્ટકર્મીએ! એા દુરાચારી પાપાત્માએ! અહંકારથી ભરેલા કુટિલા! દયાહીના! તમને પાપનું આચરણ કરતી વેળાએ વિચાર કેમ નહિ આવ્યા ? અને હવે, વિના કારણ કેમ કંપા છા ? કામ, ફાેધ, લાલ, આદિકને વશ થઈ જઇને જે જે પાપકમાં તમે કર્યા છે, તે સઘળાનું ફળ તા કેવળ દુઃખ જ છે, તે લહે હવે તા લાગવા! પાપ કરતાં તમે હર્ષ પામતા હતા, લજવાતા નહાતા, ત્યારે અહુણાં કેમ નીચું ઘાલા છા? પણ હવે તેવા જ હર્ષથી એનું ફળ લાગવા! મૃત્યુલાકમાં અનેક ગુપ્ત અને પ્રગટ પાપકર્મા કીધાં, ઠગાઈ કીધી, હિંસા કીધી, દ્રાહ કીધા, અસત્ય ખાલ્યા; વર્ત, તપ, દાન એમાંનું કંઈ ન કીધું, પરમ પ્રભુને સંભાર્યો જ નહિ, પણ રાત્રિ દિવસ વિષયનું જ રટણ કીધું, મિશ્યાત્વને લાજ્યા, ને સત્યના ત્યાગ કીધા, અને લાેક તથા રાજાથી તે છૂપાવ્યું; જગન્નગરમાં દ્રવ્ય, મળ ઇત્યાદિ ઉપાયા વહે નિરપરાધી કર્યાં; પણ અત્ર આ ધર્મસ્વસૂપ યમરાજના પવિત્ર ન્યાય તા ધનવાન્ ને નિર્ધન, ખળ-વાન ને નિર્ભળ, પંકિત ને મૂર્ખ, રાજા ને રંક, પુણ્યાતમાં ને પાપિષ્ઠ ઇત્યાદિ સર્વને માટે સમાન જ છે. અહીં કાઇનું જાહું, કપટ, છલ કે પશ્-પાત ચાલતાં નથી. જાએા, તમારાં જન્મપર્યત કરેલાં કુઠમોંને માટે તમાને આ ધર્મરાજના કૃતા જ્યાં લઇ જઇ જેવી શિક્ષા ભાગવાવે તેવી ભાગવા."

પ્રધાન ચિત્રગુપ્તની એવી દુધર આજ્ઞા થતાં જ નિર્દય દ્વતો, તે પાપિષ્ઠોને ચડપાંચડપ પાશવકે માંધી લઇને ત્યાંથી ખેંચી ચાલ્યા; અને એક અપાર વિસ્તારવાળા મહાદુ:ખરૂપ સ્થળે લઈ ગયા. ત્યાં તેમના સરખા અસંખ્ય ભાગ્યહીન પ્રાણીએ દુ:ખના પાકાર કરી રહ્યા છે; તેમની મહુ કરુણાજનક ચીસાથી સાંભળનારનાં હુદય ભેદાઈ જાય છે; તેઓને થતી અસહ્ય શિક્ષાએ અને તેમના શરીરાની અનેક રીતે કર-

વામાં આવતી દુર્દશાઓ નેઇ કંપારા છૂટે છે; દયાવાન્ અંતઃકરણના મનુષ્યને એ નેતાં જ મૂછી આવી જાય છે. ત્યાં જે જૂદાં જાદાં અસંખ્ય સ્થાના, શિક્ષાને માટે નિર્માણ કરી રાખેલાં છે, તેમાં પાપાત્માઓના સમૂહને સૌ સૌનાં પાપકર્મ પ્રમાણે વહેંચી દેવામાં આવે છે. આ આવ-નારા જીવાની પણ તેવી જ દશા થઈ.

લાેહાના સુદ્રગરા, ગદામાા અને તાેમરાદિક વહે મારવા માંડ્યાથી નિશ્ચેષ્ટ થઈ જવા તે પ્રાણીઓને જોઇને યમદ્ભતા બાલ્યા; "અરે કુષ્ટા! રે દુરાચારીઓ! તમે પ્રથમ કેમ ન ચેત્યા? એક ગ્રાસ અન તા શું, પણ સોંઘામાં સોંઘું જળ સુદ્ધાં તમે કાઇને આપ્યું નહિ; સત્ય ને સારુ લાગે તેવું આદરવચન પણ કાઇના પ્રતિ ખાલ્યા નહિ; સત્ય ને પરદ્રોહમાં જ, વિષયમાં ને વાસનામાં જ મચ્ચા રહ્યા, તાે હવે તે પાપનાં કૂળ ભાગવા." એવી રીતે ઘણાંક કંઠાર વચના કહીને કેટલાકાને એક માટા વજ સરખા કાંટાવાળા અને અંગાર સરખા અળતા વૃક્ષે ઉધા દીંગાડ્યા; કેટલાકાને કરવત જેવા અસવડે ઉભા વહેરવા માંડ્યા; કેટ-લાના અંગના કુહાડાવતી કાપી તુકડા કરીને ધાનાને ખાવા સારુ નાંખવા માંડ્યા; કેટલાકાને કમર લગી ભોયમાં દાટીને ઉપરથી અસહ્ય માર મારવા માંડ્યો; કેટલાકાને યંત્રમાં નાંખીને શેરડીની પેઠે પીલવા માડ્યા; કેટલાકાને ખળતા અગ્નિમાં નાંખીને લાહાના ગાળાની પેઠે ધમવા માંડ્યા; કેટલાકાને ઘી અથવા તેલની કડકડતી કઢાઇએામાં નાંખી તળવા માંડ્યા; કંઇકને અંધારા અને ઘણા ઉડા કુવામાં નાંખી દીધા; કાેઇને ઘણા ઉંચા પર્વતપરથી નીચે ખડભચડી પાષાણું ભૂમિપર પટકર્વા માંડ્યા; કેટલાકાને ሉ વિષ્ઠામૂત્રથી ભરેલા ખાડા કે જેમાં વજની સાય સરખી ચાંચવાળા કીડાઓ ખદખદી રહા હતા, તેમાં હડસેલી મૂક્યા; ને કેટલાકને એવી કૂર ભૂમિમાં જઇને રાખવામાં આવ્યા, કે જયાં ઘણી માેટી ને તીણ્ણી ચાંચ-વાળાં ગીધા અને કાગડાઓ, તેઓના શરીરમાંથી માંસ તથા આંખ તાડી ખાવા લાગ્યાં. એમ આ પાપી જીવાને દુ: ખમય સ્થાનામાં લઈ જઈ રાખ્યાં.

આ સઘળું તેઈ, વિમાનવાસીઓ દિગ્મૂઢ ખની ગયા. વરેપ્સુ હાથ તેડી મહાત્મા અટુક પ્રત્યે કહેવા લાગ્યા; " કૃપાળુ સદ્દગુરુ! અત્ર તો સર્વત્ર દુઃખ, દુઃખ ને દુઃખ જ તેવામાં આવે છે. આ જૃદાં જૃદાં અનેક દુઃખાલયામાં અનેકાનેક અસદા સંકટા ભાગવતા આ દીનપ્રાણીઓના દુઃખાદ્દગારાના અતિ કઠાર કાલાહલ, આખા ગગનમંડળમાં વ્યાપી રહ્યો છે. તેઓની દુદશા દુષ્ટે તેઈ જતી નથી; તેમ તેઓની દ્યામણી દુઃખ- મય ચીસા કાને સાંભળી શકાતી નથી. આ મહા અમગળ પ્રદેશ છે; અત્ર સુખ, સુંદરતા કે શુલ વસ્તુનું તો સ્વર્ષ્નું જ છે! અત્ર હવે અમા-રાથી રહી શકાતું નથી. શરીરે કંપારા છૂટે છે, રામ ખડાં થઈ જાય છે, હૃદય મહાખેદથી પૂરાઈ ગયાં છે, અને કાે ક્યાવિધ ચાજનપર પણ, કિચિત્ વિશ્રાતિ કે સુખના અંશ હશે કે નહિ, એ માટે મનમાં માટી શંકા થાય છે અને તેથી મન કિચિત્ પણ વિકળતા તજ હેં છું બેસતું નથી. હવે તાે ઘણું થયું. આ દુ:ખમય કારાગારા ગમે તેવા માટા ન્યાયપુર:સર નિર્માણ થયાં હાય ને ગમે તે હેતુથી નિર્માણ કરવામાં આવ્યા હાય, તેમ જ તેઓના નિયામક યમરાજ ગમે તેવા ન્યાયી હાય; પરંતુ અમને તાે હવે અહીં એક નિમિષ્ધ પણ સાે દુકાળ વર્ષો જેટલી દુસ્તર લાગે છે. કૃપા! કૃપા! દેવ! કૃપા! આપ અમને પાછું પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગનું દર્શન કરાવા."

એ સાંભળી મહાત્મા શુરુ વામદેવજી, સર્વ પુષ્ટ્યજેનાને ઉદ્દેશીને રાજા પ્રત્યે કહેવા લાગ્યા; "રાજા! હવે તમે સૌ કંટાળી ગયા છા, તેથી આપણે અહીંથી શીવ્રજ પાછા વળીશું. નીકર જેવાનુ તાે હન્તું ઘણું ખાકી છે. તમે જે સઘળાં હુ:ખમય-યાતનારુપ સ્થાના જોયાં એ નરકા છે; એ સર્વ, જગતના છવા, કે જેઓ માયા-સંસારને સત્ય માની મૌજ ભાગવવામાં, કર્મ અકર્મ સમજ્યા નથી તેવા કુકર્મી એાને, તેમનાં કુકર્મની શિક્ષા થવાને અર્થે નિમ્યા છે. આ નરકલાેક ઘણા વિસ્તૃત છે, ને તેમા જાદી જાદી યાતનાઓવાળાં અસંખ્ય નરક છે. જે મનુષ્ય જગત્પુરમાં રહીને જન્મપર્યંત જેવી કૃતિ કરે છે, તેવું તેનું સારુ વા નરતું ફળ તેને પરલાેઠમાં લાેગવાં પર્કે છે. જગત્પુર નિવાસીઓને માટે આ પણ એક પરલાક છે; પણ તેમાં માત્ર પાપીઓને લાવવામાં આવે છે. તમને જયારે આ નરકા દૂર રહીને જેવા માત્રથી જ આટલા ખધા વિષાદ ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે તેમાં પડીને અસહ્ય દુ.ખના અનુભવ કરનારા-ચ્યાને કેમ થતું હશે વારુ? ખરેખર! આ દેખાવ જ ઘણા દયાજનક છે, તથાપિ તેઓને તે દુઃખ કંઇ અકારણ આપવામાં આવતું નથી. તેંએાએ જગત્પુરમાં રહીને એવી કૃતિ કરી હાય છે, કે જેના પ્રમા-ણમાં આ દુ:ખા ખહુ એાછાં છે. જેઓ ત્યાં કેવળ સ્વતંત્ર મનસ્વી અની જાય છે, અને પાતાને માથે આ લાક કે પરલાકમાં કાઈ નિયંતા જ નથી, એમ માનીને ઉન્મત્તપણે, ઇચ્છામાં આવે તેવી રીતે વર્તે છે; શાડા સ્વાર્થ સારુ ખીજા હજારા પ્રાણીઓને માટું દુઃખ થતું હાય,

તેની જેઓ ગણના કરતા નથી; દયાના તો જેઓના અંતરમાં લેશ પણ હાતો નથી; કામ, ક્રાંધ, લાભ અને મદાદિકને વશ થઇને જેઓ ગમે તેવું અઘિત કાર્ય કરે છે; પાતાની પેઠે બીજાને પણ દુ:ખ થતું હશે, એ વાત જેઓના લક્ષમાં જ હાતી નથી; તેઓનું કાઈ હિત કરે કે અહિત કરે, પણ જેઓને સૌની સાથે વગર કારણે વૈરજ હાય છે; જેઓ હદયના ઘણા કઠાર, કપટી, મેલા, નિરંતર પારકું અહિત અંતવનારા, વિના કારણે પણ સદા અનૃત જ બાલનારા અને જૂઠા જ વ્યવહાર કરનારા છે; વળી પરદ્રોહ કરવા, પારકી સ્ત્રી અને પારકું ધન હરણ કરતું, ને પારકાને અપવાદમાં નાંખવા, એ તો જેમના સ્વભાવ જ છે; ગમે તેવાં અઘિત કર્મો કરીને પણ ઉદ્દર અને ઇદ્રિયનું પાષણ કરતું, એટલાને જ જેઓ પાતાનું કર્તવ્ય સમજે છે; પારકાનું હિત કે માટાઈ જેઓથી જરાએ સહન થતી નથી, પણ જો કાઇને દુ:ખમાં કે વિપત્તિમાં પહેલું જૂએ તો તેઓ ઘણા હર્ષ પામે છે, એવા મહા અધમ જના, કિયા અધર્મ અને કિશું પાપ કરવાને સ્રકતા હશે? જેઓની રહેણી અને કરણીરૂપ આણું જવિત કેવળ પાપમય હાય છે, તેવા દુષ્ટોને આ નરકની યાતના શું કંઈ વિશેષ છે કે? લા ચાલા હવે."

ઐટલું બાલતાં બાલતાં તા વિમાન સડસડાટ કરતું આકાશ માગ ઉપડ્યું, ને શીઘતાથી માર્ગ કાપતું જગતપુર ભણી આવવા લાગ્યું. જતી વેળાએ તા માર્ગમાંનું સઘળું જેતાં જેતાં જવું હતું, તેથી વિમાન અપાર વેગવાળું છતાં પણ તેઓને ઘણાક સમય વીતી ગયા, પણ આ વેળાએ તેમ નહતું. સાયંકાળ થવા આવ્યા એટલે પુણ્યજના સા ગુરુદેવને વંદન કરીને સ્તાન સંધ્યાદિક કરવાને ચાલ્યા ગયા.\* રાત્રિ પડતાં જ સભાસ્થાન ગાઠવાઇ ગયું. નિત્યનિયમ પ્રમાણે શ્રી અચ્યુતના કીર્તનના આરંભ થયા. આ અફલત વિમાનમાં સમય આનંદમય લીલાના સમાવેશ હાવાથી, અને તેમાં પણ પરમાનંદદાયી અચ્યુત કીર્તનના રંગ તરંગમાં નિમય થઇ જવાથી દુર્દર્શન યમમાર્ગ જેતાં જેતાં અતિશય ત્રાસ પામેલા સા યુણ્યજના, અનુપમ સુખના અનુલવ કરવા લાગ્યા. વચ્ચે વચ્ચે વારંવાર અચ્યુત નામની જયગર્જનાએ થતી હતી, કીર્તનના અને નામધ્વનિના કર્ણપાવન શખ્દોની સાથે વીણા, વંશી આદિક વાદ્યોના સ્વતઃસિદ્ધ મધુર સ્વરા થઈ રહ્યા હતા. તેવામાં, અંતરિક્ષવિષે થઇને જનારાં કેટલાંક

<sup>\*</sup> વિમાનમાં જ સમયે સમયે સ્નાનાદિક કરવા સારુ નદી, સરાવર ઇલાદિ સ્થાને દ પ્રાપ્ત થઈ જતા હતાં, એવું વિમાન અદ્ભુત હતુ, તે વિષે આગળ કહી ગયા ઇચ્ચે જ.

દિવ્ય વિમાનાના સમૂહ તે અદુલુત પ્રકાર જોઇને સ્થિર થઈ ગયાે. યુષ્યજનાના વિમાને અત્યાર સૂધીમાં ઘણાંઠ માર્ગ ઠાપ્યા હતા, ને રાત્રિ પણ ખહુ વીતી ગઇ હતી, તેથી તે હવે ધીમું પડી ગયેલું હાવાથી અન્ય વિમાનામાંના દેવાદિક અને અપ્સરાદિક ગણા, એ કીર્તન વગેર સઘળા દિવ્ય પ્રકાર સારી રીતે નાઈ શક્યા; અને તેથી ખહુ વિસ્મિત મની જઇ, અતિશય મેમાવેશના લીધે તેઓ પણ સૌ સાથે ઉપરાઉપરી અચ્યુત નામના જયધ્વનિ કરવા લાગ્યા. એક સામદા થયેલા લગવજ્ઞામ-દ્વિત આખા આકાશમાં વ્યાસ થઈ ગયા, સા પ્રેમાનંદમાં મસ થઈ ગયા. કીર્તન સમાપ્ત થયું ને પુષ્ટ્યજનાને વિમાનવિષે પાતપાતાનાં શયનસ્થાના પ્રત્યે જઇ વિશ્રામ લેવાની આજ્ઞા મળી, એટલે તેઓનું ચપળ વિમાન ખીજાં સર્વ વિમાનાને ક્યાં જ મૂકીને, માંટી ત્વરાથી પાછું ગતિ કરવા મંડી ગયું ને સર્વ પુષ્યજના નિદ્રાવેશ થઈ ગયા. પણ શુરુ-ભક્તિપરાયણ મહારાજ વરેપ્સુએ નિદ્રાને આદર આપ્યા નહાતા. તેન તાે હુજુ સમર્થ ગુરુદેવની તથા તેમનાં વૃદ્ધ માતાપિતાની ચરણસેવામાંથી નિવૃત્ત થવાને ખાંહુ વાર હતી. નિત્યનિયમ પ્રમાણે પ્રથમ વૃદ્ધજનાને નિદ્રિત કર્યા કેંકે તે ગુરુદેવ પાસે આવીને ચરણ તળાસતા બેઠે. પાતાના મનમાંની અનેકાનેક શંકાએ। ને ધર્મનાં રહસ્યા, તે તેમને પૃછતા હતા ને ગુરુદેવ તેનું શાસ્ત્રથી તથા અનુલવથી ઉત્તમ પ્રકારે સમાધાન કરતા हता. अभ हरतां हरतां लयारे शुरुहेव निद्रित यह गया, त्यारे ते तेमनां ચરણ આગળ જ લાેટી પડ્યો.

એ પ્રમાણે હવે સઘળું શાંત થઈ ગયું, ત્યારે તે અતુલ વેગથી ચાલતું અદ્ભુત વિમાન, છેઠ જગભગર તથા પુરદ્વારને પણ વટાવીને આગળ, અચ્યુતપથ ઉપરના કાઈ એઠ અતિ રમ્ય સ્થળપર જઈ અંતરિક્ષમાં સ્થિર થઈ ગયું.



<sup>\*</sup> જેઓ માર્ગે જતા ડીર્તન ધ્રવણ કરવા વંલ્યાં હતા, તે વિમાના.



## તૃતીય બિંદુ–તૃતીયઃ સાેપાનઃ અનેક માર્ગ દર્શન

·D:@:\@<\@<\@'

चित्तस्य शुद्धये कर्म न तु वस्तूपलच्यये । वस्तुसिद्धिर्विचारेण न किचित्कर्मकोटिभि ॥ विवेकचूडामणिः

અર્થ-કર્મ, ચિત્તની શુદ્ધિને માટે છે, વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે નથી વસ્તુની સિદિ તે વિચારથી થાય છે, કોર્ડિ કર્મોથી લેશ પણ સિદ્ધિ થતી નથી

**343344446666** 

🖁 🎝 ાનિદંગદ ઉષઃકાળ થયેા. પ્રાચીમાં ધીમે ધીમે અરુણુ પ્રભા જણાઈ. હિલ્લલ્લલ્લલ્લ –વિમાનમાં નિત્ય નિયમ પ્રમાણે વરેપ્સ આદિ પુણ્યજના ચડપાેચડપ નિદ્રા તજીને બેઠા થવા લાગ્યા. અચ્યુત નામની વારંવાર જયગર્જનાઓ થવા લાગી. ખહુ મધુર સ્વરથી પ્રાતઃસ્મરણના આરંભ થયાે. પ્રભાવના પ્રશાંત સમય, મંદ મંદ વાતા સુગંધમય પવન, પુષ્ય જનાના ઉત્સાહ અને તે સાથે અત્યંત પ્રેમાળ ભાવથી ગવાતું સર્વ સમર્થ પ્રભુતું મંગળમય ગુણગાન–એ સર્વ વસ્તુનું એકય, એ સાક્ષાત્ ભગવદ્ ભક્તિની મનાહર મૂર્તિને પ્રકટ કરે તેવું હતું. પ્રાતઃસ્મરણ થઈ રહ્યા પછી તુરત સર્વ પુણ્યજના સ્નાન સંધ્યાદિક પ્રાતઃકર્મ કરી લઇને તત્પર થઇ ગયા, ને સદ્ગુરુદેવને વંદન કરીને આસનાપર બેસી ગયા. સ્યોંદય થચા. ઘણી માટી ગર્જનાથી ભગવન્નામના તથા ગુરુનામના જયધ્વનિ થઈ રહ્યાં ને સૌએ નીચે–બૂમિ લણી દષ્ટિ કરી. ત્યાં અતિ સુંદર લીલા વિરાજમાન હતી. તે દુષ્ટે પડતાં જ ખહુ હર્ષિત થઇ ગયેલા વરેપ્સુ, ગુરુ વામદેવજીને કહેવા લાગ્યા; "કૃપાનાથ! અહા! આજે તા આપણે પાછા છેક આપણા પવિત્ર અચ્યુતપથ ઉપર (એટલે જ્યાંથી પશ્ચાદવ-લાકિન સારુ પાછા વળ્યા હતા, તે જ મકાન ઉપર) આવી પહોચ્યા છીએ. કેવા સુખમય પવિત્ર પંથ છે! ફળ ફૂલની ખીલી રહેલી આ વનવારિ કાચ્યા નિઇને નેત્રને કેટલું બધું સુખ થાય છે! અહા ! તેમાંનાં સુઘદ

સુંદર વૃક્ષામાં ભરાઈ, બાલી રહેલાં આ કાકિલાદિક પક્ષીએ, સુર્યાદય થયા જોઈ નિદ્રા તજી દઇને, મધુર ટૌકાએ થી જાણે અચ્યુતપ્રભુના અદ્ભુત શુષ્યુ દર્શાની રહ્યાં છે!" પછી સામે દૃષ્ટિ કરીને તે બાલ્યા; "અહા! આ તો પેલું પુષ્યુ પ્રત્ય અચ્યુત્તિર્ધા જ આવ્યું, નહિ ગુરુમહા-રાજ?" પછી સર્વ પુષ્યજનાને ઉદ્દેશીને બાલ્યા; "ન્નુએ, પેલાં, ઉંચાં અચ્યુત્ત મંદિરનાં સ્વર્ણશિખરાનાં દર્શન થાય છે! આ અતિ મંગળરુપ ભવ્ય શંખધ્વનિ સા સાંભળા! આ ઘણાઘણાટ કરતા ઘંટાનાદ, મધુર આલાપ કરતી નાખતા અને ઘેરાં દુંદુ ભિના તાલસહ નાદ, સમર્થ પ્રભુની અગાધ શક્તિ—સમૃદ્ધિનું વર્ણન કરી અતાવે છે!"

એ સાંભળી સઘળા પુષ્યજના જયગર્જના કરતા ઉભા થઇ, તે લાણી તેઇને કહેવા લાગ્યા કે; "ખરે જ આપણે પૂર્વે તેપેલા અચ્યુત-તીર્થ ઉપર આવી પહોંચ્યા છીએ. અહા! કેવી સુખમય બૃમિ છે! દુઃખમય નરકલાક તાઇને ત્રાસ પામેલા મનને હવે જ પ્રેપ્રી શાંતિ થશે. રે પ્રેણા! એ કૂર માર્ગ તા સ્વપ્ને પણ ન તેવડાવા! આવા પરમ સુખમય પવિત્ર માર્ગ તજીને જે કૃપણા એ ફૂર પંથે લાય, જવા જેવી કૃતિ કરે છે, તેઓનાં દુલાંગ્યની પરિસીમા જ છે!"

એ સાંભળી મહાત્મા ખડુકે કહ્યું; "વિચાર કરા કે, જે સ્થળે જવાના માર્ગ આવા સખસૂપ છે, તે સ્થળ કેવા સખથી ભરપૂર હશે ? અને વળી જેની અપાર સત્તાથી એ સુખ પૃર્ણ ખન્યું છે, તે સત્તાધીશ પ્રભુ કેવા સુખરૂપ હશે? જેને વેદનું તત્ત્વ જાણનારા પુરુષા આત્યંતિક સુખ-અપાર સુખને નામે આળખાવે છે, જે દેવળ ખુદિથી જ અનુસવી શકાય છે, પણ ઇદ્રિયાદિકથી નહિ અનુભવી શકાય એવું છે, તે જ એ (પ્રલુ) છે. અરે, વધારે તાે શું, પણ સુખમાં જે સુખપણું છે, આનંદમાં જે આનંદપણું છે, તત્ત્વમાં જે તત્ત્વપણું છે, ઐશ્વર્યમાં જે ઐશ્વર્યપણું છે. તે જ એ પ્રલુ છે. આ પવિત્ર માર્ગની પથદર્શિકામાં પણ એ સંબંધે એક ગાથા કહી છે કે, बुलमात्वंतिक यत्तद्बुद्दियाद्यमर्तीद्वियम ॥ ત્યાં જે આત્યં-તિક સુખ છે, તે કેવળ ખુદ્ધિથી ગાહ્ય અને અતીન્દ્રિય છે, ને તે ત્યાં અનુભવાય છે.' એ સાંભળી વરેપ્સુ આદિ પુષ્ટ્યજના બાલી ઉદ્યા; "કૃપાનાથ! એ વાત યથાર્થ છે. જ્યારે એ સુખધામના સ્વામીની એક માત્ર પ્રતિમાને લીધે આ આખું તીર્થ સુખપૂર્ણ છે, તે પછી તે પ્રલ સ્વયં જયાં ખિરાજવા હશે, ત્યાંના આત્યંતિક મુખનું શું કહેવું ? ગુરુદેવ! કૃપા કરી એકવાર ક્રીને એ અચ્યુતમૂર્તિનાં દર્શન કરાવા."

એવી સર્વની પ્રાર્થના ઉપરથી વિમાન તુરત અચ્યુતમંદિર આગળ જઈ સ્થિર થયું, ને તેમાંની મહામનાહર અચ્યુતમૂર્તિનું, સર્વે ખહુ પ્રેમથી દર્શન કરવા લાગ્યા. એટલામાં ઘણાક યાત્રાળુઓના સમૂહ તે અચ્યુત-મૂર્તિને વંદન કરી કરીને ત્યાંથી ખહાર નિકળતા તેઓના જેવામાં આવ્યા. તેઓ લણી હાથ કરીને, ગુરુ વામદેવજી બાલ્યા; "અરે! આ મનુષ્યા કાેેે તે તે આળખ્યા ?" રાજા વરેપ્સુ બાેેલી ઉઠ્યા; "કૃથાનાથ! આ તાે પેલા જગન્નગરમાંના પાંચિકા! અને પેલા સૌની આગળ છે, તે તેઓના લામિયા મહાત્મા સત્સાધક! શું હવે તેઓ અહીંથી ચાલવાની તૈયારીમાં છે ?" વામદેવજી બાલ્યા; હા; તેઓના તીર્થવાસ પૂરા થયા, માટે હવે તેઓ પાછા અચ્યુત પથે ચઢશે; કેમકે તેમનાં પાતાનાં ભાત ! પાટકાં પણ જુઓ, તેઓ લઇને નિકળ્યા છે." ત્યારે વરેપ્સુ બાલ્યા; "કુપાનાથ! પણ કેટલાક તા તદ્દન પાટકા વગરના છે, ત્યારે કેટલાકાને માથે આગળ કરતાં પણ વધારે બાજા થયા છે, એમ કેમ ?" વામ-દેવજીએ કહ્યું, "એમાં પણ ખહુ જાણવા જેવું રહસ્ય છે. આ પવિત્ર પંથે ચઢેલા પ્રત્યેક પાંચિકની આત્મનિષ્ઠા કેવી છે, તે એ ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાય છે, આપણે પ્રત્યક્ષ નિઇએ છીએ કે; આ માર્ગે ચહેલા પંથીને, દેહ-નિર્વાહ સંબંધી કશા સાધનની અપેક્ષા નથી, ભાજન પાનાદિ જે સમયે જે જોઇએ તે સર્વ લગવદિચ્છાથી તૈયાર જ છે; તા પછી એ લાવાનાં 'પાટલાં શાને ઉપાડી કષ્ટ સહેવું નેઇએ! તમે તમારુ જ દૃષ્ટાંત નુઆ. જ્યારથી આપણે યજ્ઞવાટમાંથી આ પુષ્ટ્ય વિમાનમાં બેઠા છીએ, ત્યારથી આપણને કાઈ પણ સમયે કશી વસ્તુની ન્યૂનતા જણાઈ છે? કિવા -કશું સાધન કે ભક્ષ્ય કે પેયપદાર્થ આપણે સાથે લીધું છે? નહિ જ. છતાં સર્વ વસ્તુ ઇચ્છાનુસાર પ્રાપ્ત થાય છે. આ વિમાનના આવા અદ્દલુત પ્રભાવ અને સર્વ સુખપૂર્ણતા\* તા આપણા સર્વના જાણવામાં છે જ; તે સાથે આપણને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે કે, યથાકાળે જે નેઇશે તે યદૃચ્છાથી મળી જ રહેશે, અને તેથી આપણે કેવળ આ માર્ગાવલાકન અને સમયે મળા જ રહશ, અન તથા આપણ કવળ આ નાખાવલાન આ તાન સમય અચ્યુતકીર્તનાદિકમાં જ પરાયણ હાઇને, સર્વથા નિશ્ચિત જ છીએ. એ જ પ્રમાણે એ પાંથિકાએ પણ કેવળ નિશ્ચિત રહીને માર્ગક્રમણ કરતું જોઇએ; નહિ તો આ પવિત્ર પંચે ચઢવાનું શું સાર્થક્ય? મૂર્ખ પાંથિકા હાથમાં આવેલી અમૂલ્ય વસ્તુની મહત્તા જાણ્યા વગર, તેને સહજમાં એઇ નાંએ છે; અથવા તેને ગમે તેવા કાર્યમાં વાવરે છે, જેથી

<sup>\*</sup> સર્વ સુખપૂર્ણતા-સઘળા સુખાયી પરિપૂર્ણ હાવાપછું.

તેવહે થવા નેઇતા અપૂર્વ લાભ થતા નથી ને ફળમાં માત્ર પરિશ્રમ જ તેના કર્મે રહે છે. મેં હુમણાં જ તમને કહ્યું કે, 'આ ઉપરથી એ પાંચિ-કાની આત્મનિષ્ઠા જાણવામાં આવે છે' તે શું? આ અચ્યુતપંથે ચઢેલા યત્યેક પાંથિકે આટલી વાતનું તાે નિત્ય સ્મરણ રાખવાનું છે કે જગ-ત્રગર જે કેવળ, ક્ષણભંગુર એટલે કાળપુરુષના ભક્ષ્ય તરીકે તેના રહોંમાં પહેલું છે; તેમાં હું ઉત્પન્ન થયેલા ને તેમાં જ વસનારા હાવાથી કાળના ભક્ષ્યરૂપ જ છું; તેમાં જ આળસુપણ પડ્યો રહું તેા તે કાળ મને નિશ્ચે ખાઈ જશે ને મારા સમૂળા નાશ થશે, માટે તેમ ન થવા દેતાં, ઠાળથી ખચવા માટે હું ત્યાંથી નોસી છૂટીને ઘણે કૃષ્ટે આ અભયપર્થ ચહચો છું; માટે અહીં જો હવે હું પ્રમત્ત<sup>ર</sup> રહીશ, કિંવા જગજ઼ગરની પેઠે દુરા-શાચસ્ત† રહીને મિ<sup>ટ</sup>યાલાેચના‡ મૂકીશ નહિ, તાે જે નિર્ભયસ્થાને જવા હું પ્રતિજ્ઞા કરી નિકળ્યા છું, ત્યાં ન જઈ શકતાં માર્ગમાં જ રઝળી મરીશ; કિવા પાછા તે કાળપુરુષના મુખમાં જઈ પડીશ; એવા જે વિચાર થવા, એ પણ એક જાતની આત્મનિષ્ટા છે. ચાંગી માત્રને મત્ત **ખની** પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થવી, એ મનાતિગ્રહપર આધાર રાખે છે; તેમ જ દુઃખક્ષય, પ્રબાધ ને અક્ષય શાંતિના આધાર પણ તે જ છે. ચિત્ત જ સંસારવાસના ને અર્થનું કારણ છે. ચિત્તથી જ જગત્ છે. ચિત્ત ક્ષીણ થયું કે સૌ ક્ષીણ **થ**યું. માટે મહાત્મા વસિષ્ઠ કહે છે કે, ચિત્ત સ્થિર કરશું; અને આવી ચિત્તની સ્થિરતા તે જ આત્મનિષ્ઠા. આશું અનુ-લવનાર પાંચિક તે! સમયે સમય ખહુ સાવધ રહીને, જેમ ખને તેમ પાતાની સાચના બાજાને ખાઈ ખર્ચીને કિવા એકદમ ફેંકી દઇને ઓછા કરી નાંખે છે, તે પછી નિર્શ્ચિતપણે પરિશ્રમ રહિત, માર્ગક્રમણ કરે છે; પણ જેએા માત્ર દેખાદેખીથી ચાલી નિકળેલા છે ને માર્ગની મહત્તા જાણતાં નથી, તેઓ વગર સમજે આવા માર્ગે પણ મિથ્યા બાજો-કર્મખલ ઉપાડી કલેશ વેઠે છે. તેઓના મનપરથી જગજારમાં થયેલા લાંબા સમ-યના દુઢ ને ઉલટા સંસ્કાર ખસતા નથી. જેમ ઘણીક નિર્ધનતાને અંતે

<sup>\*</sup> પ્રમત્ત એટલે પ્રમાદગસ્ત, ગાક્લ. † દુરારાાગ્રસ્ત-ખારી આરાાએા, જેવી કે કાલ સુધીના તા ભરાસા નથી, ને મનમા એવી આશા હોય છે કે, અરે, આ ધનને હું દાનપુષ્ટ્યાદિકમા ખર્ચી નાખીશ, તા આગળ શુ ખાઇશ ? એ રહેવા દેઇશ તા મારે ખાવા કામ લાગશે, અમુક તા મારે આગળ ભાગવવા થશે, અમુક પ્રાપ્ત કરુ તા આગળ સુખી થાઉ, એવા મારી ખારી આશાઓના એઘમા નિરતર દુ ખ જ ભાગવે ને એટલામા મૃત્યુ આવી પહાંચે એટલે થયુ-બધુ પત્યુ. ‡ ખારી આહાચનાઓ એટલે જેના કરા અર્ધ નહિ, ને જે કાઈ રીતે પ્રાપ્ત-થઈ ન શકે, એવા વસ્તુઓનું ચિંતવન.

ધનવાન થયેલા કૃપણ મનુષ્ય, પાતાને અખૂટ ધન મળ્યું હાય તા પણ, તેમાંથી વાવરી કે ભાગવી શકતા નથી, પણ ઉલટું તેનું બહુ પરિશ્રન્મથી રક્ષણ કરી તેને વધારવાના ભારે પ્રયત્ન કરે છે; અને પછી દેવન્ યાગે કદાચ ચૌરાદિકના કે એવા ખીજા ઉપદ્રવથી તે ધન હરાઈ જાય, ત્યારે તે ખિચારા પૂર્વે હતા તેના કરતાં પણ વધારે દુ:ખી થઈ જાય છે; તેની પેઠે આ ખાજા ઉપાડી મરનાર મૂર્ખ પંથીએ પણ માર્ગનું સત્ય રહસ્ય-તત્ત્વ ન સમજવાથી, અંતે ઉભયભ્રષ્ટ જેવા થાય છે અર્થાત વચમાં જ રખે છે." એ સાંભળી કેટલાક પુષ્યજના ખાલ્યા; "અહા, કેાઈ સામાન્ય લોકિક માર્ગે જલું હાય તો પાતાની સાથે ખાવા પીવાનું રાખલું જ પડે, ન રાખે તે દુ:ખી થાય; ત્યારે આ પવિત્ર માર્ગે તેનાથી ઉલટા જ પ્રકાર! કેવા ચમતકાર! પ્રભુ અચ્યુત પાતાના શરણાગતાપર કેવા દયાળુ છે, એ આ ઉપરથી સ્પષ્ટ દેખાય છે."

એટલામાં મહાત્મા અટુકે સૌને કહ્યું; "હવે એકાગ્ર ચિત્ત થઈ, એ પાંચિકા લહ્યી નીચે દૃષ્ટિ રાખા: જેથી હમણાં તમારી શંકાનું વધારે દઢ અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણપૂર્વક સમાધાન થઈ જશે."

નિષ્કામપણાની આવશ્યકતા

અચ્યુત-પરપ્રદ્ધા માર્ગે વળેલા સઘળા પાંચિકા, એ પવિત્ર ફેત્રમાંથી અહાર નિકળી રહ્યા, ત્યારે તેઓના ભામિયા સત્સાધક સહિત તેઓએ ફેત્રને વંદન કરીને માટી જયગર્જના કરી; અને પ્રભુ અચ્યુતનું મંગળ નામાચ્ચારણ કરતાં કરતાં રસ્તે પક્યા. અચ્યુતતીર્થના વિસ્તાર ઘણા માટા હતા. પંથીઓ સુમારે એક પ્રહરથી ચાલ્યા કરતા હતા, તોપણ તે ફેત્રનિ પસીમા પૂર્ણ થઇ નહિ. કેટલીકવારે એક વિશ્રામ આવ્યા. ત્યાં એક સુંદર ઉતારા હતા. પાસે એક નિર્મળ ગંગા સરખા પવિત્ર જળનું ઝરણું પણ વહેતું હતું. ઉતારાની આસપાસ ઋષિના આશ્રમની પેઠે અનેક સુંદર વૃદ્યાની ઘટા આવી રહી હતી. નાની નાની પુષ્પવારિકાઓ, પ્રકુલિત પુષ્પાવે પંથીઓનાં મનને મહુ હર્ષ ઉપજાવતી હતી. તેઓપર ગુંજરવ કરતા બ્રમરા અને વૃદ્યાપર કલરવ કરતાં પક્ષીએ, પાતાના આનંદિત મધુરા શખ્દો વહે, તે સ્થળની રમણીયતા, ઘણાં સ્વાદિષ્ટ ફળા તથા પુષ્પાથી ભરપૂર હાવાપણું સૂચવતાં હતાં. મધ્યાલું થવા આવ્યો, તે સંધિમાં આ સુંદર વિશ્રામસ્થાન પણ આવ્યું. તે જાઈ, સૌએ ત્યાં ખપાર ગાળવાના કરાવ કર્યો. તુરત તેઓના અપ્રણી મહાતમા સત્સાધક, પાતાનાં વસાદિક ઉતારીને મધ્યાલું સંધ્યાદિક નિત્યકર્મ કરવા માટે નિર્મળ જળપ્રવાહ હતારીને મધ્યાલું સંધ્યાદિક નિત્યકર્મ કરવા માટે નિર્મળ જળપ્રવાહ

ભાષી ચાલ્યા. તેને જોઈ શ્રદ્ધાળુ પંથીએ પણ ત્યાં ગયા, ને સ્થિરિગ્રત્ત કરી સંધ્યાવંદનાદિક કરવા લાગ્યા.

આપણા પુષ્યજેના પણ તેઓની સાથે જ અંતરિક્ષમાં ચાલ્યા આવતા હતા, તેઓ આ પ્રકાર સ્થિરપણે જેવા લાગ્યા. પછી ગુરુ બટુકે કહ્યું; "આ માટા સંઘના અથણી પેલા સત્સાધક અવશ્ય ઘણા માટા પુરુષ છે. મહાત્મા પુરુષનાં સર્વ લક્ષણ એનામાં સર્વારા જણાય છે. પાતે ઉત્તમ ધર્માચરણ કરીને લોકામાં તેનું દૃષ્ટાંત બેસાડીને, લોકાને ધર્મમાર્ગ પ્રતિ વાળવા, એ સત્પુરુષનું લક્ષણ છે. આ માર્ગની પથકરિશકામાં એ માટે સ્પષ્ટ કહેલું છે કે,

"ययदाचरित श्रेष्टस्तत्तदेवेतरो जनः । स यत्त्रमाणं क्रस्ते ठोकस्तद्ववर्तते ॥

અર્થ-શ્રેષ્ઠ પુરુષ જે જે આચરે છે, તે તે જેઇને ઇતર જના પણ આચરે છે, તે જે વાત પ્રમાણ કરે છે, તે જ લોકો પ્રમાણ કરે છે, ને તે પ્રમાણે વર્તે છે.

"એ વચન આપણે અત્યારે પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ. આ મહાત્મા સત્સાધક જો આળસ કરી, સંધ્યાવંદન કરવા ન ઉતર્યો હાત તો, એ સઘળા પંથીએ પણ ન ઉતરત ને ખપારના સમય મિથ્યા ગપાટાએા-માં જ પૂરા કરી દેત, પણ પાતાના ગુરુનું જોઇને સઘળાએ ઈશ્વરા-પાસનામાં તિલ્લીન થઈ ગયા છે. પણ વારુ, શું તેઓને જ સંધ્યાપાસના કર્તત્ય છે, ને આપણે હજી સમય થયા નથી ?" એ સાંલળી સૌ પુષ્ય-જના પણ તુરત વિમાનમાં સંધ્યાપાસના કરવા ચાલ્યા ગયા.

સંધ્યાર્દિક કર્મથી નિવૃત્ત થઈ, પાછા તેઓ પાતપાતાનાં આસના-પર છેસી ગયા. નીંચે સાં પંથીઓ પણ ઉતારામાં આવી ટીમણુ કરવા છેઠા. જેમની પાસે ભાતું હતું, તેઓ પાટલાં છેાડીને છેઠા ને કેટલાકાઓ વૃક્ષઘટામાંથી મીઠાં વનક્ષા લઈ આવી, પ્રભુને અર્પણુ કરી, તે પ્રસાદ આરાગ્યા. ટીમણુ કરી રહ્યા, એટલે તેઓ તા રમ્ય વિશ્વામસ્થાનની શાભાનું અવલાકન કરવા લાગ્યા. તે સ્થળના મધ્યમાં એક બહુ સુંદર મંડપ હતા. તેની આસપાસ સુંદર પુષ્પસ્તબકા ખીલી રહ્યાં હતાં. એ સ્થાન અમૃલ્ય પાષાણુંથી રચેલા એક લવ્ય પ્રાસાદ સરખું જણાતું હતું. તેની અંદરથી એઠકા ને અનેક વિધનાં કીડાસ્થાનાની શાભા તા વર્ણવી શકાય તેવી નહાતા; પણુ તેમાં એક રચના એવી હતી, કે જેનાપર સર્વ પંથીઓનું એક સમયે ચિત્ત ચોટયું. તે મંડપમાં એક વિશાળ ભીત-પર ચિત્રેલું અતિ વિચિત્ર ચિત્ર હતું. તેમાં એક આખા નગરના દેખાવ હતા. માંહે વિચિત્રતા એ હતી કે, એમાં જેટલાં મનુષ્યાે હરતાં કરતાં ને કામકાજ કરતાં હતાં, તેટલાં સર્વેએ, કંઈ ને કંઈ વાહન સહિત હોવા છતાં શરીરપર કે મસ્તકપર, અનેક પ્રકારના ભાર ઉપાહેલા હતા. ઉત્તમ વસાલંકાર સજેલી સુંદર નાજીક સ્ત્રીએા, સુશાભિત રથામાં, મ્યાનામાં કે પાલખીમાં બેઠેલી છતાં, મસ્તકપર માટા ભારવાળી ગાંસડીએા ઉપાડીને એડેલી હતી. સ્વરૂપસુંદર ચુવાના, કાઈ અશ્વપર, કાઈ પાલ-ખીમાં તાે કાેઈ રથમાં વિરાજેલા છતાં, ખલે ને માથે માટા માટા ગાંસડા પાટલા ઉપાડેલા હતાં. એ જ પ્રમાણે ઘણાક વૃદ્ધ સ્ત્રીપુરુષા ને ખાલખાલાં એ આદિ સર્વ નાગરિકા કાઈ ગાડીમાં, ગાડામાં, નાવમાં, હાથી, થાડા કે ઉટપર અને એવાં નિર્જીવ સજીવ ગમે તેવાં વાહનાપર હાવા છતાં, તેઓએ માથે કંઈ ને કંઈ ભાર ઉપાઉલા જ હતા, એમાં એક કાેરે રાજાના માટા રસાલા હતા. તેમાંના રાજા પણ શૃંગારેલા માટા હાથીપર, રત્નજડિત અંખાડીમાં બેઠેલાે છતાં, તેને માથે એક વજનદાર ગાંસડા હતો! આવું જોઇ ખહુ આર્સ્સર્ય પામેલા સૌ પંથીઓ, પરસ્પર કહેવા લાગ્યા કે; "અહા! આ કેવું વિચિત્ર તે કેવું અબુધપણું કે, પાતે વાહત-પર હોવા છતાં, વળી માથે બાજે ઉપાડે છે! એમ શા માટે કર્યું હશે, તે સમજાતું નથી. શું એથી કંઈ વાહતના બાજે ઓછા થવાના હતા ? સૌએ ને પાતાના બાને વાહનપર મૂક્યા હત, તાપણ સઘછું વજન તા વાહન ઉપર જ આવવાનું હતું, ત્યારે આ મિથ્યા ભાર ઉપાડી મરલું, એ કેટલી ખધી મૂર્ખતા! આ તા કદાચ કાેઈ ચતુર ચિતારાએ, જેનારને હસાવવા માટે, રમત સરખી રચના કરી મૂકી હશે! નહિ તાે આપું નગર આવી ઉધી ખુદ્ધિનું હાય નહિ! આ સાંભળી તેઓના ગુરુરૂપ મહાત્મા સત્સાધક ખાલ્યા; "ખરેખર, આ તા કંઈ વિચિત્ર જ દેખાય છે? પણ પેલું ઉપરના ભાગમાં માટા સુવર્ણાક્ષરાથી લખેલું દેખાય છે, એ શું છે ? આનું નામ તા નહિ હાય કે ?" ત્યારે એક પંથી તેને ઝટઝંટ વાંચી લઇને બાલ્યા; "હા હા, મહારાજ! એમ જ દેખાય છે. પણ કંઈ સમનાય તેવું નથી. 'કક્કર પ્રર!' એટલે શું ?" એ સાંભળી સત્સાધક, 'તેના શા હેતુ હશે' એ જાણવા માટે વિચારમાં પડ્યો. એટલામાં વળી તે પંથી ક્રીને બાલ્યા; "કૃપાનાથ! એ નામની નીચે વળી ખીંં તું પણ કંઇક પદ્યસ્પમાં લખેલું છે:-

> "चित्रं न चित्रं न सृतिर्विचित्रा पांथेषु चैतत्परमं विचित्रम् । "अध्वानमाप्ता द्यभयं तथापि हदं प्रसक्ताः खळु खायभारे ॥

"અર્થ-ચિત્ર પણ વિચિત્ર નથી, તેમ માર્ગ પણ વિચિત્ર નથી, પરંતુ પાંધિકામાં આ પરમ વિચિત્રપણ જેવામાં આવે છે; કારણ કે, તેઓ અભય માર્ગમાં આવ્યા છતાં પણ વાસનારુપી દીમણના ભારપર અત્યત આસક્તિ રાખી ખેઠેલા છે"

આ પદ્ય વાંચતાં જ મહાત્મા સત્સાધક બાલી ઉઠ્યો; "વાહ વાહ! ધન્ય પ્રભુ તારા આ દેશને! આ પદ્ય તો આપણી શંકાને માટે આપણુને ખરેખર પ્રત્યુત્તર જ આપતું હાયની શું એવું છે! ને આ વિચિત્ર નગર (ચિત્રેલા) નું કજર ઉત્ત એવું નામ પણુ હવે આ ઉપરથી યથાર્થ જ છે! એહા! હે પંથીજના! આ સુવર્ણ પદ્ય આપણુને શું કહે છે તે જીઓ! રે તે આપણુને કેવા લાલકારક ઉપદેશ કરે છે તે વિચારા. જેમ પાતાના મુખપરનું કલંક મનુષ્યને એમ ને એમ દેખાઈ આવતું નથી, પણુ જો સામે મુકુર એટલે દર્પણ હાય તા તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે; તેવી જ રીતે આ મુકુર પુર પણ આપણુને દર્પણુત્તમ થઇને આપણી ઘણી ભૂલ દેખાડી આપે છે, અને તે પેલા પદ્યવહે સ્પષ્ટીકરણ કરે છે, તે આપણા આશ્ચર્યને હસી કાહીને કહે છે કે:-

"હે પંથીએ! તમે આ ચિત્રને વિષે, તેમ જ આ માર્ગને વિષે ' વિચિત્રપણું માના છા; પણ જેવું માટું વિચિત્રપણું (આશ્ચર્ય) તમા-' રામાંના મૂઢ પંથીઓમાં દેખાય છે, તેલું આ ચિત્રમાં કે આ માર્ગમાં 'નથી. આ ચિત્રમાંનું વિચિત્રપણું-ઉલટાપણું તે। એક જેવા માત્ર જ છે; 'પરંતુ તમારું તા બધું કર્તિવ્ય જે ઉલદું અને આશ્ચર્યવત્ મૂર્ખપણાથી ' ભરેલું છે. ઠાળના ભયથી તમે તમારું સર્વસ્વ ત્યાગ કરીને અભય પંથે ' ગઢલા છા, અને માર્ગમાં કાઇ વસ્તુની ખાટ નથી, છતાં માત્ર એક ' બાજારુપ ખાવાના ભાવાનાં પાટકામાં જ આસકત ખની જઇને, તેને 'ખુકુ પરિશ્રમથી ઉચકી રહ્યા છા; એ શું વાહનમાં બેસીને માર્ચ ભાર ' ઉપાડવા કરતાં પણ અધિક મૂર્ખતા ભરેલું તથી ?' આવા ભાવાર્થ તે પદ્મમાં સમાયલા છે તે તે અક્ષરે અક્ષર સત્ય છે. જે જીવ મિથ્યા કામનાથી રહિત એટલે તદ્દન નિષ્કામ-નિઃસ્પૃહ થાય છે, તે જ આ માર્ગે ચઢ છે. જગભગરમાં આપણે જે નેઇએ તે સુખસાધના હતાં, છતાં કાળપુરુષના ભયને લીધે, તે સર્વ મિથ્યા જ હતાં; માટે તેની પુન: કામના કે સ્પૃહા–તેના સંગ સેવન–તે તા મિથ્યા જ કામના કહેવાય. જ્યારે આપણે જગતની કામનાના ત્યાગ કરી કેવળ નિષ્કામ થઈ અહીં 🗸 આવ્યા છીએ, અને હવે તેમાંની કાેઈ વસ્તુની આપણને અહીં આવશ્યકતા નથી, કેમકે આપણને જે નિઇએ તે અહીં યદચ્છાએ મળે છે, છતાં

આપણે પણ આ પાટકાના મિથ્યા ભાર ઉપાડી મરીએ, તાે આપણી મૂર્ખતાના પારાવાર નથી કે? એ તા પાછું તેનું તે જ થયું. એ પાટકામાં ખંધાયલી આસક્તિ પાછી નેતનેતામાં વધી જઇને આપણને પાછા કાળપુરુષને હસ્તગત કરી દે, એમાં સંશય નથી; અને એમ થયું ત્યારે તાે અહીં સુધીના સર્વ પરિશ્રમ એળ ગયાની ? એટહું જ નહિ, પણ આપણા નાશ આપણે હાથે કરીને જ કરી લીધા, એમ જ સમજવું કેની? એટલા માટે, આ સુવર્ણ પદ્મ અને આ આપાં મુકુર પુરનું વિચિત્ર ચિત્ર આપણને તેમ જ આપણ સરખા આખા માર્ગના સર્વ પંથીઓને એવી સૂચના કરે છે કે–ચાહે તા ભયથી કે પ્રીતિથી સર્વસ્વના ત્યાગ કરી, સંઘળા ભાર તેના ઉપર મૂકીને, આ માર્ગે આવનાર પં<mark>થી, સમર્</mark>થ અચ્યુતપ્રલુના શરણાગત છે; માટે, શરણે આવવા ઇચ્છનારના સર્વ ચાગક્ષમને તે જ વહન કરે છે; તેથી તમે સૌ વાતે નિશ્ચિન્ત થાયા; ને આ ક્ષુદ્ધક તથા દુઃખદાયી વસ્તુમાં આસક્તિ કરાવનારુ હુંપણું અને મારા-પણું, એના સમૂળા ત્યાગ કરા; કેમકે હવે તમારે 'હું' અને 'મારુ' કહે-વાના અવસર રહ્યો નથી. આ અભય અચ્યુતપંથે ચહીતે તમે અચ્યુત-પ્રભુને શરહ્યું આવ્યા ને શરહ્યું આવ્યા એટલે સર્વ રીતે તેના જ થયા. હવે વિચારા કે, તમે પાતે જ જયારે તેના થયા, તા પછી તમારુ શું રહ્યું? અને જયારે તેને અધીન થાય, ત્યારે હુંપહું-હુંપહ્યુંનું અભિ-માન પહ્યુ શાનું રહેલું જોઇએ ? વળી આ માર્ગ એવા ચમત્કારી છે, કે જે પથી હું ને મારુ બૂલી ગયા, જેની મિચ્યા કામના મરહ્યુ પામી, ને જે કેવળ નિઃસ્પૃહપહ્યું ચાલ્યા, તેના સઘળા ભાર આપાઆપ એાછા થઇ જાય છે, ને તે કેવળ શાંતિના સ્થાનરૂપ અચ્યુતપુર પ્રત્યે પહોંચી જાય છે. આપણી આ પથળાધિનીમાં પણ એક ગાથા એવા જ અર્થવાળી છે કે:-

> " विहाय कामान्य सर्वोन्यमांश्रमति नि.स्पृहः । निर्ममो निरहद्भारः स शान्तिमधिगच्छति ॥"

અર્થ-જે છવ સર્વ કામના-વાસના લજી નિસ્પૃહ યઈ વિચરે છે તથા જેની અહતા મમતા ૮ળા નય છે, તે જ શાંતિ પામે છે.

<sup>\*</sup> अनन्यार्श्वितयंतो मा ये जनाः पर्युपासते ! तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्॥

અર્થ-જે જના મારુ અનન્ય રીતે ચિંતવન કરી ઉપાસે છે, તેવા નિસમુક્તોના યાગક્ષેમ હુ વહન કરુ-ચલાલું છુ.

"માટે હવે આ વાતને સારી પેઠે લક્ષમાં લઈ, જેમની પાસે બાજો છે, તે સઘળા બાજે અહીંજ વિસર્જન કરીને આગળ ચાલાે. આ જળ-પ્રવાહમાંનાં જળચરાે, વૃક્ષાપરનાં પક્ષીએા ને બીજાં વનચર પ્રાણીએા તમારું ભારસ્થ્ય ભાતું ક્ષણવારમાં પ્રૃં કરી નાંખશે. લ્યાે, ચાલાે હવે સમય થઈ ગયાે છે ને આપણે હજાુ સાંજ સૃધીમાં ઘણા માર્ગ કાપવાનાે છે."

આટલું કહી સત્સાધક ચાલવાને તત્પર થયા. તુરત જ કેટલાક ખુદ્ધિમાન અને અંતનિંક પંથીઓએ ધબાધબ પાતાના માથાપરનાં ભાતાં છેાડી નાંખીને જળમાં તથા ઝાડાની નીચે વેરી દીધાં; અને ફારા ફુલ થઈ નિશ્ચિન્તપણે છૂટે હાથે, તાળીઓ પાડતા ને હસતા રમતા ચાલવા લાગ્યા. આટલું થયા છતાં હુજુએ તે સંઘમાં એવા ઘણાક મનુષ્યા હતા, કે જેમનાં અંતઃકરણને આ વાતના એક છાંટા પણ લાગ્યા નહાતા. તેવાઓ તા હુજુ પણ પાતાનાં પાટલાં જેવાં ને તેવાં જ ઉપાડીને ચાલતા હતા.

## કમમાગો-યજ્ઞમાર્ગ

સંઘ ચાલતા થયા. પુષ્યજનાનું વિમાન પણ ધીમે ધીમે તેની પાછળ અંતરિક્ષમાં તરવા લાગ્યું. પછી ગુરુ વામદેવજી બાલ્યા; "વરેપ્યુ! આ મૂર્ખ પંથીઓની જડતા જોઇ? કશું ઉદાહર છું કે કશા ઉપદેશ તેઓના કામમાં આવ્યા ? મુકુરપુરતું ચિત્ર કેવા સુસ્પષ્ટ સચાટ ઉપદેશ કરે છે, ને મહાત્મા સત્સાધકે તેનું કેવું ઉત્તમ વ્યાખ્યાન કહી ખતાવ્યું, છતાં મૂર્ખાઓને તેના કશાય અર્થલાલ થયા નહિ! જેઓના મનપર હુંપણા અને મારાપણાના ઘણા લાંખા કાળથી કહે સંસ્કાર થઈ ગયેલા છે, તેઓની આસક્તિ એકાએક શી રીતે છૂટે પેલી મેર દર્ષિ કર! જો! કેટલાંક સ્ત્રીપુરુપા પોતાના માથાપર, ખલે, કાખમાં ને હાથમાં અનેક જાદાં જાદાં પાટલાં, તાણે કંઇક માટા જાખમનાં હાય, ને ઘણાં વજનદાર હાય, તેમ ઉપાડી શકતાં પણ નથી, છતાં મથી મથીને ઉપાડી જાય છે. અરે! આટલી ખધી મૂર્ખતા છતાં તેઓ આવા પવિત્ર પયે ચલ્યા છે, એ માત્ર સત્સાધકના પ્રથમાપદેશથી અને આવેશમાં આવેલા અધિકારી પંથીઓની દેખાદેખીથી જ છે. પણ જો, હવે શું થાય છે તે." ઘણીક વાર સુધી એવી રીતે એ સંઘ ચાલ્યા ગયા. માર્ગની બંને

<sup>\*</sup> ઘણા લાંબા કાળ તે માત્ર આ જન્મના જ નહિ, પણ અનેક જન્માંવરાના સમજવા, કેમકે દેહ તા પ્રતિજન્મે બદલાય છે, પણ ઝવાત્મા તેના તે જ રહે છે, એટલે તેને પહેલી સારી માહી દેવા પણ તેની તે જ રહે છે.

ભાજુએ સુંદર સક્લ\* કુસુમ તરું માની હારો, છાયા માટે છવાઈ રહી છે; શેડ શેડ અંતરે ખંને પાસ મીઠાં અમૃત સરખાં જળનાં સરોવર, કુંડ, વાવ આદિક સ્વચ્છ જલાશયા આવી રહેલાં છે; ઢારાઠાર જાતજાતના નિલેપ–નિર્ભાષ્ય અને પવિત્રપણે ખનાવેલા પક્વાનાદિ પદાર્થોનાં સદા- મતા સ્થાપન કરેલાં છે. જે પંથીએ એવું ધર્માર્થ અન્ન શહુણુ ન કરે, તેવાઓને તેના યાગ્ય ખદલા લઇને આપવાના ઠરાવ પણ હતા. અનેક જાતનાં સ્વાદિષ્ટ ક્ળા, માર્ગમાંનાં વૃક્ષા નીચે, જોઇએ એટલાં પડેલાં છે. તેવડે અન્ન કરતાં પણ વધારે તૃપ્તિ મળે છે. આટલી ખધી સગવડ છતાં પેલા અન્નાત પથીએ તેમના કર્મનાં ભાતાં ઉચકી મરે છે, એ માંદું ખેદપદ હતું. વિમાનવાસી વરેપ્સ રાજા, મહાતમા ખટુક પ્રત્યે વારંવાર ખેદ પ્રદર્શિત કરે છે, એટલામાં તે મહાતમાએ સર્વનુ ચિત્ત ખેંચ્યું કે, "જીએા, વળી પાછા એ સર્વ પંથીએમ માટે એક માટેમ બૂલાવા આવ્યા છે." એ સાંલળી વરેપ્સુ બાલ્યો; "હા કૃપાનાથ! માર્ગમાં આગળ જવાં અનેક ફાંટાએમ ફૂટેલા દેખાય છે તે જ કે? સદાના અગ્રણી સત્સાધક પણ જીએા, ત્યાં જ આગળ અટકયા. હવે કેમ થાય છે તે જાઈએ."

સત્સાધકને ઉભા રહ્યા તે મર્વે પથી તેની પાછળ ખેંચાઇને ઉભા રહ્યા. સર્વની સામા કરીને આંગળીવતી દેખાડતા સત્સાધક માટેથી જણાવવા લાગ્યા; "સાવધ થાંચા! સાવધ રહા! વળી સંકટ આવ્યું છે. હવે આપણે ખૂબ સાવધ થઈ આગળ ડગલું મૂક્લું તાંઇએ. આપણુ પુરદ્વારમાં તાંઇને આવ્યા, તેના સરખી બીજી અનેક ભૂલવણીઓ આપણા માર્ગમાં આવવા માંડી છે, તેથી ખરા સનાતન સરળ માર્ગને બૂલી જઈ, બાય ભરેલે બીજે માર્ગ ચઢી જવાના ડગલે ડગલે માટે લય રહે છે. જાંચા! જાંચા! અહીંથી આપણા માર્ગની બંને બાજુએ બે માટા પવિત્ર, રમ્ય અને સમૃદ્ધ માર્ગો આરભાય છે. માર્ગના ખરા રહસ્યથી અતાલ્યો મનુષ્ય કદાચ એ માર્ગે ચઢી જાય તો તે કંઈ તેને એકાએક દુ:ખ, સંકટ કે ભયપ્રાપ્તિ થતી નથી; તેમ જ તેનાથી એ માર્ગે થઇને નિર્ભય અવિનાશી સુખધામ એવા અચ્યુતપુરને વિષે પણ જઈ શકાતું નથી. એ માર્ગને અનુસરવામાં, માર્ગના નિયંતાએ તેને કેટલાક સમય સૂધી ઉત્તમ પ્રકારનું સ્વર્ગનું કે કાઈ બીજું સુખ ભાગવાવે છે; પરંતુ તેના નિર્માણ કરેલો સમય પૂરા થયા કે, તુરત ત્યાંથી તેને હાંકી કાઢવામાં આવે છે." પ્

<sup>\*</sup> સફળ કુસુમ=ફળવાળા તથા પુષ્પાવાળાં–વૃક્ષા 🕴 નહિ અભડાય તેવા

સત્સાધકના એ છેલા શખ્દા પૂરા થતાંની સાથે જ તે માર્ગોના મૂળ આગળ આવેલા એક લવ્ય લવનમાંથી, કાઇ દિવ્ય પુરુષ ત્વરાથી ચોલીને એ સંઘ લાણી આવતા દેખાયા. તે ઘણા તેજસ્વી ને સુશાસિત હતા. તેની આકૃતિ કંઇક વિલક્ષણ પ્રકારની હતી. તેના મસ્તકપર સુંદર સુવર્ણ સરખા તેજસ્વી જટામુકુટ આવી રહ્યો હતા. કર્ણોમાં કનકનાં કુંડળ, કંઠમાં રુદ્રાક્ષમાળા, ખગલમાં દર્ભના પૂળા તથા મુગચર્મનું આસન, એક હાથમાં સુવ તથા સુક્, એક હાથમાં ઘૃતપાત્ર, એક હાથમાં સમિધ તથા એક હાથમાં શ્રુતિસમૂહ (વેદસંહિતાનું પુસ્તક) ધારણ કરેલાં હતાં. આખે શરીરે યત્રભરમ લગાવી દીધી હતી. ધૂમથી વિંટાયલા ધુંધવાતા અગ્નિ સરખા તે દૂરથી દીસતા હતા. એ ઘણા ત્વરિતપણે ચાલતા હતા; છતાં શાસ્ત્રની આગ્રાની અહાર એક પગલું પણ લરવાને અહુ હરતા હાય, તેવા લાગતા હતા. પાતાનાં નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મરૂપ તપના અનુષ્ઠા-નના તેજથી તે એવા પ્રજ્જવિલત દેખાતા હતા, કે ઝાઝીવાર સુધી તેના સામે પણ જોઈ શકાતું નહાતું! મહાત્મા સત્સાધકના છેલા શખ્દા સાંભળીને તેના પ્રત્યુત્તર કરવા તત્પર થઈ રહેલા તે, સંઘની સમીપ આવતાં જ, મહુ ગલીર અને અસ્ખલિત વાણીથી બાલ્યા, "અહા મહા-ત્મન્! આપનાં દર્શન માત્રથી સિદ્ધ થાય છે કે, આપ કાઈ માટા તત્ત્વજ્ઞા અને પવિત્ર પુરુષ છેા, ને આ સમગ્ર પંથી સમાજના અગ્રણી હાવાથી માટા માર્ગવિત્ જુણાએ છા, છતાં તમારા સંગીઓને વિપરીત ઉપદેશ કેમ કરા છા? આ પવિત્ર અને સનાતન માર્ગના રહસ્યને જાણનાર મહાત્મા કહી એની નિંદા કરતા નથી." એ વચન સાંભળી એની તેજરવી આકૃતિ પરથી એ કાઈ દેવ હશે એમ સમજી, સત્સાધક નમન કરીને બાલ્યો, "નારાયણ! નારાયણ! કૃપાસિંધુ, કહા આપ કાણ છે ? ને મેં આ માર્ગની નિંદા કરી, એવું શા ઉપરથી તમે માના છો!" તે પુરુષે ઉત્તર દીધું; "હું આ માર્ગના રક્ષા કરનાર અધિકારી છું. ને જે માર્ગને અનુસરવાથી, દિવ્ય લાકને વિષે જઈ, ચિરકાળ પર્યંત દિવ્ય સુખના લાકતા થવાય છે, તે માર્ગે ચઢવાની તમારા સંગીઓને તમે ના કહા છા, એ આ પવિત્ર માર્ગની નિંદા નહિ ત્યારે શું ?" સત્સાધક બાલ્યા; "દીયા

<sup>\*</sup> સ્નાન, સધ્યા, પંચમહાયજ્ઞ, દેવાર્ચન ઇત્યાદિ પ્રતિદિન અવશ્ય કર્યો જવાનાં કર્મ તે તિત્ય કર્મ અને કાઈ પ્રસગને જ અનુસરીને કરવાનાં તે નેમિત્તિક કર્મ-જેય પિતાની મરાલુ તિથિ આવે એટલે પિતૃશાદ્ધ કરવું ઇત્યાદિ. † તત્ત્વ-પરમાત્મરુપ્ તત્ત્વને નાલુનારા. ‡ માર્ગિયત-માર્ગ નાલુનારા.

માર્ગને માટે આપ કહ્યા છા ? જે પવિત્ર માર્ગ અમે ચહ્યા છીએ, તે તે સદા સર્વદા સ્તુત્ય જ છે; પણુ આ છે નવા, એટલે આ મુખ્ય માર્ગની શાખાઓ સરખા દેખાતા માર્ગોને માટે જ હું તો કહું છું. એ માર્ગો કયાંના છે, કે જેઓને માટે મે કહેલા શખ્દો આપે નિંદાજ્ય માન્યા?" એ સાંભળી તે માર્ગોધિકારીએ કહ્યું; "એ પવિત્ર માર્ગો અનેક અદ્ભુત દિવ્ય લાકાને વિષે જવા માટેના છે. ત્યાં જનાર પ્રાણી ચિરકાળ પર્યંત ઘણા મુખોના લાકતા થાય છે." સત્સાધકે કહ્યું; "અસ્તુ! પણુ એથી શું વળ્યું? આ માર્ગે થઈ દિવ્ય લાકમાં જનાર પ્રાણી ચિરકાળ દિવ્ય સુખ લાગવે; પણુ એ લાંગા સમય પૂરા થવાની વાત જ કેમ કરા છા? ત્યાં જનાર તો અક્ષય સુખના લાકતા થાય છે. રે! રે! તમે આ શ્રુતિ-પ્રતિપાદિત માર્ગના મહિમાથી કે તેના નામથી પણ અજાણ્યા છા ?"

સત્સાધકે કહ્યું; "ના, છેક તા એમ નથી; પણ આપના જેવા પૂરે-પૂરા અનુભવ તા ક્યાંથી જ હાય ? માટે અમારા સર્વેપર કૃપા કરી એનું સવિસ્તર માહાત્મ્ય જણાવા." એ સાંભળી માર્ગાધકારીએ કહ્યું; "અનેક પ્રકારનાં દિવ્ય સુખ આપનારા, તેમ જ અવિનાશી એવા પરમપદ પ્રત્યે જવાના આ માર્ગ છે ને એને અનુસરનાર પ્રાણીને સતત અમુક અમુક પ્રકારની નિયમિત ક્રિયાઓ અર્થાત્ કર્મો કરવાં પડે છે, તેથી એનું નામ કર્મમાર્ગ છે. હું એ માર્ગના નિયામક હાવાથી મારુ નામ પણ કર્મદેવ છે." સત્સાધકે પૂછ્યું; "એ માર્ગ જનારને સતત કરી કરી ક્રિયાઓ કરવી પડે છે, ને તે શાને માટે ?"

કર્મદેવ ખાલ્યા; "હ પ્રદ્માન્! તમે જયાંથી આવ્યા, તે જગત્પુરમાં વસનારા તેમ જ આ અભય પંચે ચઢનાર કાઈ પંચ પ્રાણી, શરીરવહે, તેમ જ મનવહે, નિરંતર કંઈ ને કંઈ ક્રિયા કર્યા વિના, ક્ષણ પણ રહી શકતો નથી; કારણ પ્રાણી માત્ર, પ્રકૃતિ-ઈશ્વરી માયા-ને અધીન છે, એટલે એ પ્રકૃતિના ગુણા તે સર્વની પાસે પરાણે ક્રિયા કરાવે છે તમારી પાસે તમારી માર્ગભાધિની તા હશે જ હાય તા જાઓ, આ ગાથા તમાં છે-

"निह कश्चित्सणमि जातु तिष्टत्यकर्मकृत्। कार्यते खनशः कर्म सर्वे प्रकृतिजेशेणे.॥

"એમાં કહ્યું છે કે 'કાઈ પણ પ્રાણી એક ક્ષણ પણ કર્મ કર્યા વિના રહી શકતા નથી, કેમકે સર્વને બાંધી રુધીને પ્રકૃતિના ગુણા કર્મમાં જ પ્રેર છે.' એવી પ્રકૃતિને વશ રહેનારા પ્રાણીએ જે જે કિયાએ કરે છે, તેનું નામ કમ. હવે જયારે પ્રાણી માત્ર એ પ્રમાણે નિરંતર કિયા-કર્મ કર્યા જ કરે છે, ત્યારે તે કિયાના વ્યવહાર કેવળ મિશ્યા જ ન થતાં ઉત્તરાત્તર તેઓની અભિવૃદ્ધિ ને ઉપ્તતિ જ કરનારા થાય, અને છેવટે તેઓને ઉત્તમ ગતિએ પહોંચાંકે, એટલા માટે તેઓનું કલ્યાણુ વિચારીને, સૃષ્ટિના આરંભમાં જ સૃષ્ટિકત્તાંએ તે કિયાઓને કલ્યાણુકારી વ્યવહારા સાથે નિયમિતપણું જોડી દીધી. એ જે સૃષ્ટિકતાંએ સ્થાપેલા ક્રિયાઓના—કર્મના કલ્યાણુકૃત નિયમા પ્રયોગા—તે યગ્ના છે. એ પ્રમાણું કર્તાએ જયારે સૃષ્ટિ—પ્રજા ઉત્પન્ન કરી, ત્યારે તે સાથે જ તેનાં કર્મ—ક્રિયાઓ પણ ઉત્પન્ન થયાં, તે કર્મોના ઉપર કહ્યા પ્રમાણે યગ્નરૂપ કલ્યાણુદાયક નિયમા પણ સાથે જ ઉત્પન્ન કર્યા; ને તે પ્રત્યેકના નિયામક અને યાગ્ય કૃળદાતા અધિકારી અમુક અમુક દેવતાઓને ઠરાવ્યા. પછી સમસ્ત પ્રજાને તેણું આગ્રા કરી કે, 'આ યગ્નતે યાગો તમે વૃદ્ધિ પામા; ને એ (યગ્ન) તમારા ઇષ્ટ મનારય પ્રાપ્ત કરાવનારા થાએા.' જાઓ પથળાધિની પ્રસ્થાન પહેલું જેમાં આ અર્થની સ્પષ્ટ ગાયા છે.—

"सहयजाः प्रजाः सृष्टा प्ररोवाच प्रजापतिः। अनेन प्रसविन्यध्यमेष वोऽस्त्विष्टकामधुक्॥

"અર્થ-પૂર્વે યજ્ઞાધકારી મન સર્જી મનપતિએ\* કહ્યું કે, આનાથી તમે વૃદ્ધિ પામા. એ તમને ઇચ્છિત આપનાર કામધેનુ યાએા.

"એ હપરાંત વળી તે સબ્ટિપિતાએ કહ્યું છે કે:-

" देवान्भावयत्तानेन ते देवा भावयंतुवः।
परस्परं भावयंतः श्रेयः परमवाष्स्यथ॥
इष्टान्मोगाहि वो देवा दास्पंते यत्रभाविताः।
तैर्दत्तानप्रदायैभ्यो यो भुद्गे स्तेन एव सः॥

"આ ગાથામાં એમ પણ કહ્યું છે કે, આ યજ્ઞવહે તમે દૈવાને સંતુષ્ટ કરા, તે તેથી દેવા તમને આનંદ આપે. એમ પરસ્પર-એક બીજાને સંતુષ્ટ કરતા થકા તમે માટું સુખ મેળવશા, એટલે તમારી કરેલી યજ્ઞ-રૂપ ક્રિયાથી તૃપ્ત થઇને દેવતાએા તમને ઇચ્છિત સુખભાગ આપશે.

<sup>\*</sup> સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ તેં અન્યુત પરમાત્માની માયા શક્તિ (મકૃતિ) વડે થાય છે, પણ તેમાં સૌથી પહેલા ઉત્પત્ન થવાને પરમાત્માએ સૃષ્ટિના મુખ્ય નિયામક અધિકારી કરાવીને, બ્રહ્મદેવને અધિક સૃષ્ટિ ઉત્પત્ન કરવાની આજ્ઞા આપી. એટલે તેમના થકા ખીજી સર્વ સૃષ્ટિ ઉત્પત્ન થવા લાગી. એઠલા માટે બ્રહ્મદેવના સૃષ્ટા, સૃષ્ટિકર્ત્તા, સૃષ્ટિપિતા, પિતામહ, ઇલાદિ નામા છે,

પણ તેઓની પ્રસંત્રતાથી મળેલા પદાર્થો યજ્ઞકિયાદ્રારા તેઓને અપેલું કર્યા વિના જ ભાગવવામાં આવે તો તે ખરેખરુ ચારીનું જ કામ સમજલું. એ દેવા તે જ સર્વ સુખના દાતા, સર્વે કામના પૃૃષ્ણુ કરવાવાળા પરમ પ્રભુ છે, ને તેને જ પામવા એ જ જરુરનું છે. એટલા માટે, હે સાધા! સબ્ટિના આરંભથી જ તે સબ્ટિકર્ત્તાની આજ્ઞાથી એ યજ્ઞરુપ કર્મ પ્રવૃત્ત થયેલાં છે, જે પરમ કલ્યાણપ્રદ હાવાથી, અચ્યુતમાર્ગે ચઢલા પંથીને અવશ્ય કરવાં પહે છે, ને એથી જ તરી જવાય છે-મુક્ત થવાય છે. આ પવિત્રપંથ 'કર્મમાર્ગ'ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે."

એ સાંભળી સત્સાધકે પૂછશું; "સબ્ટિકર્ત્તાની, પ્રજાએ પ્રત્યેની એ આત્રા આપે કહી ખતાવી તે તા ઠીક પણ યજ્ઞને ચારો જ પ્રજા ઉન્નતિ ને વૃદ્ધિ પામે છે એ શી રીતે, કે જેથી એ યગ્રકર્મ અવશ્ય ગણાય ?" કર્મદેવે ઉત્તર આપ્યું; ''હે ખ્રહ્મન્! જેમ કાેઇ સુંદર નવપક્ષવ અને ફલ-યુષ્પાદિ સમૃદ્ધિથી અતિશય શાભી રહેલું તથા અનેક પ્રાણીઓને આહાર, નિવાસ અને છાયાદાનથી પાષી રહેલું સુવૃક્ષ, શી રીતે ટટાર નિરાધાર ઉભું રહ્યુ છે, કેમ વધે છે ને શાયી લીલું રહ્યુ છે, એવા કાઈ વિચાર કરવા માંહે તો તેને ખહારથી તેનું કશું કારણ સમજારી નહિ; પણ આંત-ર્દૃષ્ટિથી વિચારી જેતાં જણાશે કે, એ વૃક્ષને સુપાષિત થવાના માર્ગ તેનાં મૂળ છે ને મૂળદ્રારા ભૂમિના પેટમાંથી જળ સાથે તેણે ચૂસેલા પાષક રસ, તૈના પ્રતિ અંગામાં જઇને તેને જીવાઉ છે તથા વધારે છે. તેવી જ રીતના આ સમસ્ત પ્રજાને યત્રાકર્મ સાથે સંગંધ છે. પ્રથમ, પ્રાણી માત્રની ઉત્પત્તિ ને વૃદ્ધિ શાથી થાય છે, એના વિચાર કરીએ તાે સ્પષ્ટ જણારો કે, એ કામ અન્નનું છે. જે પ્રાણીના જે આહાર, તે તેનું અન્ન. પાતપાતાને અનુકૂળ માહાર કર્યા વિના પ્રાણી જીવી કે વધી શકતાં નથી. એ અન્નની ઉત્પ-ત્તિના આધારઅંતરિક્ષમાંથી થતી જળની વૃષ્ટિ છે, ને વૃષ્ટિ યજ્ઞના પુષ્યથી થાય છે. સુષ્ટિકર્ત્તાએ યજ્ઞ ઉત્પન્ન કરીને તેને નિયામક દેવતાઓને ઠરાવ્યા છે, તે જ દેવતાઓ અંતરિક્ષમાંથી થતી વૃષ્ટિસપ ક્રિયાના પણ નિયા-મકા છે; જેઓ પ્રજ્ઞએ ભૂમિપર આચરેલા યજ્ઞરૂપ કર્મથી પ્રસન્ન થઇને, તેઓની વૃદ્ધિને સોરુ જળ વરસાવે છે. આ વાર્તા સામાન્ય મનુષ્યના વિચારમાં ઉતરી શકે તેવી નથી; પણ પવિત્ર પથળાધિનીમાં એને સ્પષ્ટ રીતે વર્ણેલી છે. જુએા પ્રસ્થાન પહેલામાં:-

"अन्नाद्भवंति भूतानि पर्जन्यादन्नसंभवः । यज्ञाद्भवति पर्जन्यो यज्ञः कर्मसम्बद्धवः ॥

## कर्म बह्मोद्भवं विद्धिं ब्रह्माधरमस्रद्भवम् । तस्मात्सर्वगतं ब्रह्म नित्यं यत्ने प्रतिष्टितम् ॥

"અર્ધ-પ્રાણીએ અન્નથી હત્પન્ન થાય છે, અન્ન પર્જન્ય એટલે તળ-વૃષ્ટિથી નિપજે છે, પર્જન્ય યુન્નથી થાય છે, યુનની હત્પત્તિ કર્મથી છે, કર્મ વેઠ્યી છે, વેઠ અક્ષર હન્નથી થાય છે, તેથી સર્વવ્યાપી પરદ્રફા યુન્નમાં નિસ વસે છે.

"તેટલા માટે સર્વમાં વ્યાપીને રહેનારું એ બ્રહ્મસ્વસ્પ યન્નને વિપે તો સર્વદા ભરપૂર છે, અર્થાત્ યન્ન એ પાતે અચ્યુત પરબ્રદ્ધા જ છે. શ્રુતિમાં કહ્યું છે કે વન્નો ને વિષ્ણા (યન્ન એ વ્યાપક પરમાતમા છે) આવા આ સનાતન યન્નસ્પ કર્મમાર્ગ છે. આ જે બે માર્ગો દેખાય છે, તે તેના જ લેદ છે. એક શ્રોત અને બીજો સ્માર્ત, અર્થાત્ એકમાં શ્રુતિ એટલે વેદમાં ખતાવેલા નિયમા પ્રમાણે યન્નક્રિયા કરવામાં આવે છે, ને બીજામાં સ્મૃતિ એટલે ધર્મશાસ્ત્રમાં ખતાવેલા નિયમાથી યન્નક્રિયા થાય છે. એવે રુઢે માર્ગે અઢવાની તમે તમારા સંગીઓને ના કહ્યા છા, એ જ એની નિંદા છે. એમ કરવાથી તો તમે સર્વેશ્વર અચ્યુતપ્રભુની આન્નાના ભંગ કર્યો કહેવાશે ને તમે માટા દાષભાગી થશા. જુઓ પશ્લોધિની.—

" एवं प्रवर्तितं चक्रं नाद्यवर्तयनीह यः । " अवाद्यरिद्रियारामो मोर्य पार्थ स जीवति ॥

અર્થ-આમ પ્રવૃત્ત ધયેલા ચક્કે જે અનુસરતા નથી, તે પાપી જીવતરવાળા, કેવળ ઇન્દ્રિયાને જ પાપનાર છે તે પાતાનું આયુષ્ય વ્યર્થ ગુમાર્વ છે.

"એવી રીતે, હે સાધા! ચાલતું આવેલું ચક્ર, જે મનુષ્ય આગળ ચલાવ્યા જતા નથી, તેનું આયુષ્ય પાપસ્તપ છે; ઇંદ્રિયાના સુખમાં જ તે રમનારા હાવાથી તેનું જીવલું વ્યર્થ છે."

કર્મદેવનું આવું સપ્રમાણુ વચન સાંલળી, સત્સાધક બાલ્યા, "હ દેવ! આપે કહ્યું તે ચયાર્થ છે, તે કર્મમાર્ગ આદરણીય, આચરણીય તે નિ:સંશયી છે; કેમકે તે માર્ગ થઇને પણુ અવિનાશી અચ્યુતપુર પ્રત્યે પહોંચાય છે. પરંતુ તે માર્ગ જનારને વચમાં કાઈ કાઈ વાર માટે! અટકાવ થઈ જાય છે, તેથી તેઓ આગળ ન જઈ શકતાં, પાછા આવી પડે છે, એમ મેં સાંલળ્યું છે; તો કહા વારુ, આ માર્ગના નિયામક માત્ર આપ એકલા જ છા, કે બીજો પણ કાઈ છે ખરા?" ત્યારે કર્મ-દેવે કહ્યું; "આ માર્ગપર બીજાના પણ અધિકાર છે. હું અધિકારી છું, પણ મારુ કામ પ્રત્યેક કર્મની પરિપાઠી જાળવી રાખવાનું છે; અને મારા કરતાંય માટા અધિકારી એક બીજો છે. એનું નામ કામદેવ, એની માેડી સત્તા છે, તે જયાંથી તમા આવ્યા, તે જગત્પુરથી માંડીને આ માર્ગના સઘળા ભાગાપર તેના જ અધિકાર છે."

તે સાંભળી સત્સાધક ખાલ્યા; "ધન્ય! ધન્ય! ઠીક કહ્યું; ચાગ્ય સ્મરણુ આવ્યું! અમે કહીએ છીએ તે જ એ. એ જ આ માર્ગમાં સઘળે વિકાકર્ત્તા છે! ખિચારા માેટા પરિશ્રમથી ચાલીને આગળ ગયેલા પંથી-એાને પણ અટકાવનાર એજ છે, ને એજ તેએાને ચાડાક સુખમાં લલચાવી રખડાવીને પાછા પાડનાર છે. હે દેવ! હું કંઈ આ સનાતન કર્મમાર્ગની નિંદા કરતા નથી; પણ મારું પ્રથમથી જ કહેવાનું એ છે કે, એમાં સૌથી માટું વિઘ, પંથી માત્રને એ કામદેવનું નહે છે. હજારા ને લાખા પંથીઓમાંથી કાઈ એકાદા જ પંથી કામદેવની સત્તાને આળં-દીને આગળ અચ્યુતપુર ભણી જઈ શકતા હશે. માત્ર આપના મુખથી આ મારા સાથીઓને વધારે સ્પષ્ટીકરણ કરવાને જ મેં આપને પ્રશ્ન પૂછ્યો છે. નહિ તાે અચ્યુતપુર સૂધીના સમગ્ર માર્ગનું યથાર્થ રહસ્ય જેમાં વર્ણવ્યું છે, એવી આ પથેબાેધિની અમને સર્વને પ્રભુની કૃપાથી મળી છે, અને અમે સતત એના આધારે જ ગ્રાલ્યા જઇએ છીએ. આ કર્મમાર્ગની નિંદા કાેઈ પણ પંથી કરી શકે જ શી રીતે ? આપ તા કર્મમાર્ગમાં શ્રાત અને સ્માર્ત એવા એ ભેદ જણાવા છાે, પણ અમે તા છેવટ પર્યવના સલળા માર્ગને કર્મમાર્ગ જ જાણીએ છીએ; કેમકે કાેઈ પણુ માર્ગના અનુયાયીને શાહી ઘણી પણુ કિયા તા કરવી જ પહે છે. વધારે તાે શું, પણુ માત્ર માર્ગે ચાલવું, એ પણુ એક કિયા જ છે, અને ક્રિયા માત્રના સમાવેશ કર્મમાં વિલીન છે. પ્રાણી માત્રનું ઉત્પન્ન થલું કેમેમય છે, જીવલું કર્મમય છે ને છેવટે મૃત્યુવશ થલું, એ પણ કર્મમય જ છે. આ સમગ્ર સૃષ્ટિ કર્મમય છે. પણ જયાં જયાં તમારા શ્રિષ્ઠાધિકારી કામદેવની સત્તા છે, ત્યાં ત્યાં સઘળે એ કર્મ, તેના આચ-રનારને પરાશુ અંધન કરાવનાર તથા આઘા માકલીને પાછા હડસેલનાર થાય છે. એટલા જ માટે, હે દેવ! અમે આ વચલાે, નાહનાે–સેરડા સરખાે ને સૌથી સાદાે માર્ગ જ અચ્યુતપુર જવા માટે ચાેગ્ય ગણ્યાે છે; કેમકે એમાં ઘણું કરીને કામદેવના ઝાઝા પગરવ ન હાવાથી તથા પ્રભુ અચ્યુતની સત્તાથી, તે વિક્ષ કરી શકતા નથી. બાકી કર્મ તા એ માર્ગે ચાલતાં પણ અમારે તેવાં જ ( શ્રૌત સ્માર્ત વિધિને અનુસરતાં જ ) આચરવાં પહે છે. પણ તમારા જેવી દૃઢ આસક્તિ -કામનાથી તાે નહી જ અને તેથી કરીને, તેની પહિતમાં, સમયે કંઈક ફેરફાર જેવું દેખાય

છે. શૌચ, સ્તાન, ભાજન, પાન ઇત્યાદિ કાચિક કર્મો તા સર્વત્ર સરખાં જ છે. એ જેમ આવશ્યક એટલે કર્યા વિના ચાલે જ નહિ તેવાં હાવાથી, નિત્ય પ્રત્યે આસક્તિ વગર કરવાં જ પઉ છે; તેવી જ રીતે બીજાં વાચિક ને માનસિક આદિ સર્વ કર્મ પણ અમે આસક્તિ એટલે પ્રીતિ વગર, કિંવા તેમાંથી કંઈ ફળ મળશે, એવી કામના રાખ્યા વગર જ કર્યા જઇએ છીએ. કહા વારુ, હવે અમે કર્મમાર્ગના નિંદક છીએ કે પાષક ?" એટલું કહી, સૂર્ય સામી દૃષ્ટિ કરીને મહાત્મા સત્સાધક પાંકા ખાલ્યા; "લ્યા; કુપાનાથ! હવે તા અમે આના લઇએ છીએ; કેમકે સમય થાઉા છે, તે ચાલલું ઘણું છે. આપતે આપેલા પરિશ્રમ ક્ષન્તવ્ય ગણશા." કર્મદેવે આજની રાત્રિ ત્યાં જ રહેવા આગ્રહ કર્યો, ત્યારે તેણે જણાવ્યું કેઃ "આપ જેવા સત્યુરુષના સમાગમ એક ઘડી પણ વધારે થવાથી ઘણા માટા લાભ છે; પરંતુ આ માર્ગમાં અમને સંઘુ સાથુ તમારા વડા અધિકારી કામદેવના માટા લય છે; એના છળ-અળિયા સ્વભાવથી અમે જાણીતા છીએ. એ ક્ષણમાં પથીના મન્ને ભમિત કરી દઈ, અનેક પ્રકારનાં સુખની લાલગ દઈને, આગળ જતા અટકાવી પાંડે છે. વળી એ માટા સ્મરણગામી હાવાથી, તેમ જ સ્વેચ્છાનુગામી દેશવાથી, ક્યાંય ન હાય ને ક્ષણમાં આવી પ્રાંહા થાય છે. માટે લ્યા, હવે તા સર્વેશ્વર પ્રભુ અચ્યુતના સ્મરણ પૂર્વેક પ્રણામ કરીએ છીએ." એમ કહી કર્મદેવને વંદન કરીને ચવ્ય્યુતપ્રભુના જય-ધ્વનિ સાથે સત્સાધકના સંઘ ત્યાંથી ગાલતા થયા.

## કામાગમન

સાંહું થઈ જવાની બીહીકથી, એકચિત્ત થઇને સર્વે પંથીએ સત્સા-ધકની પછવાં પછવાં શ્રી અચ્યુતપ્રભુનું સ્મરણ કરતા કરતા ત્વરાથી ચાલ્યા જતા હતા. થાંડોક પંચ કાપ્યા, તેટલામાં વળી સત્સાધક આખા સંઘને ચેતાવીને કહેવા લાગ્યા; "પ્રિય પંથીએ! નિષ્કામ અચ્યુત માર્ગીએ! સાવધ રહેને, નગત રહેને! કાઇના કહેવાપર લક્ષ આપશા નહિ; કેમકે વળી આપણે માથે એક માટું સંકટ આવે છે." એ સાંભળી કેટલાક પંથીઓએ પૃછ્યું; "મહારાજ, હળુ વળી શું સંકટ આવનાર

<sup>\*</sup> સ્મરણુગામા એટલે સ્મરણ કરતાં વંત ત્યાં જઇ પહોંચનારા.

<sup>†</sup> સ્વેગ્ઝાનુગામા-પાતાની જયાં જયાં જવાની ઇચ્છા માત્ર થાય ત્યાં તાં તહાલ જઈ પહોંચનારા, જુઓ, કામ-ક્ળમાસિ ઇચ્ઝા-એ મનુષ્યના મનમાં સ્મરણ થતાં પૂર્વે ઉત્પન્ન થાય છે. એને જ એ માર્ગના વડા અધિકારીનું રૂપપુક આપેલું છે.

છે કે જુઓની પેલા સામે કાઈ એક સુંદર પુરુષ આવતા દેખાય છે! એ તા ઘણા તેજસ્વી ને પવિત્ર હાય એવા લાગે છે; શું એને જ આપ સંકટરૂપ કહેા છા ?" સત્સાધક બાલ્યા; "હા, હા; એ જ! એ જ! એ જ આપણું સકટ. એ જ આપણને પાડનાર! એ પવિત્ર નથી, પણ મહા મેલા છે, દુષ્ટ છે. એ જ મનુષ્ય પ્રાણીની ઇચ્છા ન હાય તાપણ પરાશે અળાત્કારથી વાસના તરફ પ્રેરી પાઉ છે! એ જ સૌને પવિત્ર માર્ગથી ભ્રષ્ટ કરે છે, એ જ ડૂખાંઢ છે, ને એ જ આવા સન્માર્ગે–અતિ પવિત્ર માર્ગે ચહેલાં ને અથાર્ગ પરિશ્રમથી આટલે સુધી, કિંવા આથી પણ આગળ ગયેલા પંથીને, ગમે તેવા ભૂલાવામાં નાંખી કસાવીને, પાછા જગતમાં રગડાવે છે." એ સાંભળી પંથીએ બાલ્યા; "એ કાર્યુ છે મહારાજ ?" સત્સાધકે ઉત્તર દીધું, "એ તાે રાજરાજેશ્વર ઠામદેવ,\* જેની આપણે હુમણાં વાત કરતા આવ્યા એ જ–આ માર્ગોના મુખ્યા-ધિકારી કામદેવ! એ માટા ખારવટિયા છે. એની ભૂખ કેમે કરી તૃપ્ત ને થાય એવી છે. એ અતિ ઉગ્ર છે, મહાપ્રપચી, કુટિલ અને મહા-**ખળધાન્ છે.** આ પવિત્ર માર્ગને વિષે, દિવા આ આખા લાકને વિષે એ જ મોટા વેરી છે. આપણી આ પર્યણો ધિનીમાં એની યથાર્થ એાળ-ખાણ કરાવીને વારવાર એનાથી ખચતા રહેવા માટે આજ્ઞા કરી છે./ જુઓ પ્રસ્થાન પહેલ<u>ં</u>-

"क्तम एप क्रोध एप रजोग्रुणसम्बद्भवः ।

महाश्रनो महापाटमा विद्वचेनिमह वैरिणम् ॥
धूमेनावियते विद्वयंथाऽऽदशी मळेन च
यथोर्ने नाष्टलो गर्भस्तथा तेनेदमाष्टतम् ॥
आवृत शानमेतेन शानिनो नित्यवैरिणा ।
कामरूपेण दुष्टेन दुःपूरेणानळेन च ॥
इंदियाणि मनो छिदरस्याधिष्ठानम्रच्यते ।
एतैर्विमोहयस्येप शानमाद्यत्य देहिनाम् ॥

"અર્થ–એ જ કામ, કાેઘ પણ એ જ. કેમકે કામ એ આવ્યા હાેઘ∤ને અને ક્ઇક ખમલું પડે કે તુરત ત્યાં કાેઘ ગમે ત્યાથી આપાઆપ આવા ચઢે છે. એના રતેગુણુથી ઉત્પત્તિ છે. જેમ અભિને ધૂમાડા ઢાકા નાએ છે, સ્વચ્છ દર્પણને મેલ ઢાકા કાઢે છે, ને આરના નળથી જેમ ગર્ભ ઢકાઈ–વિટાઈ નય છે, તેવા રીતે આ આખા જગતને એ કામે પાતાના નળમાં ઢાકા દીધેલું છે એ દુષ્ટ કામરુવ નિસ્તો વૈરી, ને ક્દી ત્યા ન

<sup>\*</sup> કામ એટલે અહીયાં પ્રાકૃત જન જે અર્થ કરે છે, તે મલિન વાસના નહિ, પરંતુ કૃળની કચ્છાથી યતા કર્મ જ નાલુના, રાગ, (અબિલાધા, કચ્છા)

યાય એવા અગિ છે. માટા જ્ઞાની પુરુપોના જ્ઞાનને પણ તેણે પોતાની મોહનળના આવરણથી ઢાંકા દીધું છે! મનુષ્યના ઉપર કેવી રીતે એ પોતાની સત્તા ચલાવી શકે છે તે નુષ્યા, મનુષ્યની ઇટિયા, મન અને સુિદ્ધ એ તેનું (કામનું) આશ્ચયસ્થાન કહે-વાય છે. પ્રથમ તે તે સ્થાનામાં ખળાહારે પેસી જઇને ત્યાં એ પોતાના મુકામ કરે છે, ને પછી તહાલ એ દેહધારી મનુષ્યના જ્ઞાનને ઢાંકા કાઢીને તેને મોહમાં કસાવા દે છે.

"એટલા માટે એનાથી મનુષ્યે ખહુ જ ચેતતા રહેવાનું છે." જે કામના છંદમાં ક્સાયા તેના જપ, તપ, વત, દાન, જ્ઞાન, લક્તિ સર્વે ઐશ્વર્યહીન થઈ જાય છે."

એટલી વાતચિત કરતાં કરતાં તાે અતિ ચપલ અને દર્શન માત્રથી જ પ્રાણી માત્રને માહિત કરી નાંખનારા તે દેવ સંઘની સમીપ આવી પહોંચ્યા, તે પાતાનાં ચાતુર્યથી ભરેલાં મધુરાં વચનાથી સર્વનું ચિત્ત આક-ર્ષણ કરી કહેવા લાગ્યા, "અહા! હે સર્વ પુષ્યશાળી જેના! હે ભાગ્ય-વંતા! આવા નિર્ભય અને પવિત્ર પંથને વિષે પણ જાણે પછવાડે કાઈ માટા લય આવતા હાય, તેની પેઠે તમે સૌ કેમ આટલા ખધા ઉતા-વળા દાડ્યા જાઓ છા ? શું કાઈ તમારા માર્ગના લામિયા ખાવાઇ ગયા કે આગળ ચાલ્યા ગયા છે, ને તેની ખાળમાં આમ દાડાદાડી કરા છા? કે માર્ગથી ભૂલા પડ્યા છા? ખરેખર, કાેઇએ તમને લમાવ્યા છે, ને તેથી તમે ખરા સુગમ તથા શીઘ્ર ફળપ્રદ<sup>\*</sup> માર્ગ મૂકીને આડ માર્ગે ચઢી ગયેલા જણાયા છા, હલા રહા! હલા! ગલરાશા નહિ; તમારે સારે ભાગ્યે જ હું અનાયાસે અહીં આવી ચક્યો છું. શું અહીંથી થાઉક પાછળ બે સુંદર ધુરંઘર માર્ગો છે, તે અહીં આવતાં તમે જોયા નહિ? એવા સમૃદ્ધ માર્ગ મુકીને આગળ ગાલ્યા આવ્યા, એ જ તમારી માટી લૂલ થઈ છે. ત્યાં પાછા ફરીને તે કર્મમાર્ગ વળા. આપું વિશ્વ કર્મને અધીન છે, ને સારાં કિવા નરતાં કર્મનું જ કૂળ સુખદુ:ખાદિરુપે પ્રાણીએા ભાગવે છે. કર્મ કેમ કરવાં ને તે તેઓનું ઉત્તમ ફળ શી રીતે મેળવી શકાય, તેને માટે એ કર્મમાર્ગ નિર્માણ થયેલા છે. એ જ માર્ગ આચ-રવા યાગ્ય છે ને તેમાં તત્કાલ સિદ્ધિ મળે છે. જીઓ, તમારી પથળા-ધિની પણ એ વાતની સાક્ષી આપશે:-

"क्षिप्रं हि माउपे छोके सिद्धिभवति कर्मजा।

"અર્થ-મનુષ્યલાકને વિષે કર્મમાર્ગ ચહેલા મનુષ્યને ત્વરિત સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. "આવું છતાં તમે આવા મિચ્યા પરિશ્રમ કેમ વેઠા છા? પાછા વળા, પાછા આવા, હું તમને ઉત્તમ શ્રેયસ્કર માર્ગ દેખાડું, જ્યાં જવાથી

<sup>\*</sup> ઝંટ ફળ આપનારાે.

તમે શાડા સમયમાં માટા સુખના ભાકતા થશા. અલ્યાએ! તમે જાણ્યા વિચાર્યા વગર આગળ ચાલી આવ્યા છા, તો પણ ચિન્તા નહિ! હન્તુ તો આગળ ઘણેક સૂધી મારી જ સત્તા છે. પણ એથી આગળ જવામાં ફળ નથી. આ તમે જાઓ છા, તે તો નિરાશ્રય માર્ગ છે, કેવળ ઉદાસીન માર્ગ છે! જેમાં કરેલાં કમનું કશું ફળ જ નહિ. હર! હર! મિથ્યા જ પરિશ્રમ! એવા કાણ યુદ્ધિહીન હાય કે, માટા પરિશ્રમથી અનેક અન્ન સામગ્રીઓ એકઠી કરી, તેના સુંદર પાક બનાવીને, પેટમાં ક્ષુધા હોવા છતાં તે સ્વાદિષ્ટ પાકનું ભાજન ન કરે, ને માતેલા સાંઢને ખવરાવી દે? સમર્થ અચ્યુતપ્રભુએ જ સઘળાં કર્મનાં ફળ નિર્મી મૂક્યાં છે, તેઓના અનાદર કરી મિથ્યા પરિશ્રમ શા માટે વહારવા ?"

એવાં એવાં અનેક માહિત વચનાથી માહિત કરતાં તેણે કેટલાક-પર છાપ પાડી; પણ તે આવ્યા ત્યારથી જ મહાત્મા સત્સાધક પાતાના સંગીઓને આગળ કરતાં પણ વધારે ત્વરાથી ઘસડ્યો જતા હતા ને માટે માટે કહેતા હતા કે; "સંભાળના! એ સર્વ ખગાડશે. એની વાણી મધ્યી ભરપૂર છે, પણ અંદર હલાહલ છે, માટે તે કાેઇ સાંભળતા નહિ. દાેડા, ચાલા, જલદીથી તેની મર્યાદા વટાવી દાે." એટહું છતાં કામે પાતાનું આલવું અંધ કર્યું જ નહિ. કેટલેક સૂધી તેઓની સાથે ચાલતા જઇને પણ તેલા પંથીઓને પાછા વાળવાના પ્રયત્ન કર્યો. વળી ક્રમીને તે આદ્યા; "અરે મૂર્ખ પંથીઓ! તમે મારુ કહ્યું ન માનતા દાહ્યા જાઓ છા, તેમાં મારુ કંઈ અગડતું નથી; પરંતુ એ માર્ગ ઘણા આગળ જઇને પણ અંતે કંઈ ફળ ન જેવાથી નિરાશ થઈ પાછા પડ્યા છે તેમ તમે પડશા, પણ તેટલા સમય મિથ્યા રખડી જ મરશાઃ હમણાં જ મારું વચન માનીને સુખીયા થાંચા. જુંંચા કર્મમાર્ગ ફળ આપ-વામાં કેવા ઉદાર છે! ચાતુર્માસ્ય યજ્ઞ કરનારને અક્ષચ્ય સુકૃત પુષ્ય-થાય છે, જેથી તે ચિરકાળ સ્ત્રર્ગસુખ ભાગવે છે; સામયત્રા કરનાર અક્ષય્ય એટલે કદી નાશ ન થાય તેવું સુખ ભાગવે છે. અરે વધારે તા શું, પણ એક માત્ર શરીરના મળ દ્વર કરનારુ સ્નાન સરખું સાધારણ નિત્ય કર્મ, પણ માટા કળતું આપનારું છે, તા પછી ખીજાં શ્રેષ્ઠ કમોંનું તા શું જ કહેલું ? માટે હે પંથીઓ! તમારા ભલાને માટે થતું મારુ કહેલું અત્યારે નહિ માના, તા આગળ જયારે માટું ભયંકર નિરાશારણ્ય આવશે, ને તેમાં તમે સઘળી રીતે નિરાશ થઈ જશા, ત્યારે આ હાથ આવેલી તક ખાઈ નાંખવા માટે તમને લારે પસ્તાવા થશે."

આ તેનાં છેલાં વચન સાંભળી, અસ્થિર ચિત્તના પંથીએ ગલ-રાયા, ને તત્કાળ ધીમા પડી ગયા. એકનું જોઇને બીજો, ને બીજાનું જોઇને ત્રીજો, એમ ઘણાંક જણ કામની જાળમાં ક્સાયા. મહાત્મા સત્સાધકે ઘણાએ વાર્યો, છતાં ભ્રમિત થયેલા તેઓ ખરાખાટાના વિચાર ઝટ ન કરી શકવાથી, પાછળ પડી ગયા. સંઘનાથી તેમને છેટું પડી ગયું! થયું. કામને એટલું જ જોઇતું હતું. તે તેઓને અનેક આશાઓમાં લલચાવતા ને રીઝાવતા પાછા વાળી કર્મમાર્ગ ભણી લઈ ચાલ્યા.

આ સઘળા પ્રકાર નેઈ રહેલા વિમાનવાસીઓ તા આ વેળાએ કેવળ સ્તખ્ય જ ખની ગયા. કામદેવની ચમતકારિક સત્તાને માટે તેમને માટું આશ્ચર્ય થયું. વરેપ્સુએ મહાત્મા ખટુકપ્રત્યે કહ્યું; "ગુરુદેવ! ખરે-ખર આ પવિત્ર માર્ગમાં કામદેવ, એ તાે માટા વિશકર્તા છે. જુઓ, મહાત્મા સત્સાધકના સંઘમાં તેણે લંગાણ પડાવ્યું. તેણે આ ઘણાક પંથીઓને પાછા વાળીને ખરા માગેથી બ્રંપ્ટ કર્યો. હવે કાેેે જા જારે તે બિચારા લાેેળા લાલગુઓને કેવા એ કુમાર્ગમાં રઝળાવી મૂકશે ? શિવ! શિવ! આવા માર્ગમાં એવા અધિકારીને કેમ ચાગ્ય ગણ્યા હશે ?" એ સાંલળી અટુકે કહ્યું; "રાજા! તારા સમજવામાં ફેર છે. કામ એ કંઈ અંતઃકરણુથી દુષ્ટ કિવા પંથીઓનું અનિષ્ટ કરનારા નથી, અને ક્ટાચ તેવા હાય તા પણ એની અત્રે આવશ્યકતા છે. કામ એ સઘળા પંથીઓના શુદ્ધ પરીક્ષક છે. અચ્યુતપંથ જેવા નિર્ભય અને સીધા માર્ગ તા નિરુપદ્રવપણ સૌએ ગાલ્યા જાય તે છેક અચ્યુતપુર સૂધી જઈ પહોચે; પણ તેટલે સૂધી જવાથી જ માત્ર શું વળ્યું? ત્યાં જવા પછી પણ પુરમાં પ્રવેશ કરવા, એ સર્વથા દુર્લભ છે. કેટલા માટા અધિકાર અને અંત કરણની કેટલી અધી ઉત્તમ સ્થિતિ ઘાય ત્યારે જ પંથીએ ને પુરપ્રવેશ કરવાની ગ્રેગ્ગ્લા પ્રાપ્ત થાય છે. એટલા માટે કાચા પાેચા હૃદયના સહજ શ્રદ્ધાવાન-સહજ આત્મનિષ્ઠ-એવા અનધિકારી જનાેને, કામ અહીંથી જ અટ-કાવી દે છે; અને દૃઢ અંતઃઠરણને વધારે દૃઢ ઠરી આગળ વધારે છે. વારુ હવે માર્ગપર શું થાય છે, તેપર લક્ષ આપા. જુએ! પેટા પ્રઝ વળેલાઓને તાે ઠામદેવ એટલીવારમાં છેઠ ઠર્મમાર્ગપર ૯ઈ પ્રચેલ્ન અને અનેક પ્રકારના રુચિકર બાધ કરી, જેની જેવી ઇચ્છ<sub>,</sub> તેવા ફદવાદાં કર્માને વિધે તે તેઓને ચાલ દે છે. પણ સ્થિર મનને સાધુ સન્સા-ધક હવે શું કરે છે તે જાઓ,"

કેટલીવાર સુધી તા મહત્મપણે જેટલા રહ્યા, તેટલા પંધા જેને

લઈ, મહાત્મા સત્સાધકે, પેલા કામના ઉલટા બાધ ન સાંભળવા પડે ને તેની પાતાને તથા પાતાના સંગીઓને કશી અસર ન થાય એટલા માટે, એક સરખાપણે સડસડાટ ચાલ્યા જ કીધું. પણ જાણ્યું કે, હવે કામ ગયા છે, તે જેનાં ભાગ્ય ક્રરી વળ્યાં તેવા કેટલાક પંથીચ્યાને પણ તે પાછા વાળતા ગર્ચા છે, ત્યારે તે જરાક ધીમા પડ્યો, ને કહેવા લાગ્યા કે; "પ્રિય પંથીએા! કામ એ કેવા બળવાન્ અને વિદ્યસ્ત્ય છે, તે હવે તમે સારી રીતે જાણ્યું હશે. જુએા, આપણામાંના ઘણાક કાચા મનના ને અસ્થિર છુદ્ધિના આત્મરસાયનથી વિમુખ-જીવા હતા, તે તેના ભાગ થઈ પડ્યા છે. રે રે! હવે તે બિચારાના, અંતે કાળપુરુષના મુખમાં ગયે જ છૂટકાે છે. આરં. ભમાં કામ તેમને કદાચ થાડું ઘણું સુખ દેખાડશે, પણ તેમાં શું વળ્યું ? માટે ભમા કામ તમન કદાચ થાડુ ઘણું સુખ દેખાડશ, પણ તમા શુ વળ્યું ? માટે આપણા સંઘમાં જે હવે બાકી રહ્યા છે, તેઓ પ્રત્યે મારુ એટલું જ કહેલું છે કે, પ્રથમ આપણુ સર્વ સ્થિરણ દિવાળા થાંએ અને આપણા પવિત્ર માર્ગનાં મુખ્ય તત્ત્વા સારી પેઠે સમજીતે, તેનું વારંવાર મનન કરતા થાંએા. જેઓ કામને અધીન થયેલા છે, તેઓની છુદ્ધિ અનેક પ્રકારના ફાંટાવાળી હાય છે. તેઓ વેદનાં વચનાનાં પ્રમાણ આપીને પાકળ ખડ- ખડ કરે છે ખરા, પણ તેઓના સિદ્ધાંત એવા હાય છે કે, જગતમાં ખીતું કંઈ જ નથી; પણ શ્રેષ્ઠ એ જ કે, ઉત્તમ કર્મ કરવાં ને તેના ફળમાં સર્વસુખ-વૈકુષ્ઠ-કૈલાસ-ઇન્દ્ર લાેકનું સુખ ભાેગવવું. પણ એ મૃદજના એમ સમજતા નથી, કે એ કર્મોનું ફળ પાર્છુ યુનર્જન્મ એટલે જગ-ત્પુરમાં પાછા કરીને ત્યાં કાળપુરુષના મુખમાં જઈ પડવું એ જ છે. એઓની દિષ્ટ માત્ર ઐશ્વર્ધ લાગ ભણી જ હાય છે, ને એથી કરીને અવિનાશી એવા અચ્યુતપુર પ્રત્યે જવા માટે દઢ પ્રવૃત્તિ કરાવનારી ખુદ્ધિ તેઓની થતી નથી. પેલા કર્મદેવ તા બિચારા હુજી કંઇક સારા હતા, વધારે મમત કરતા નહાતા; પણ આ ચપળ કામદેવ અને તેના અનુ-યાયીએા તા કર્મમાર્ગને નામે ઘણુક મિશ્યા ધાંધલ મચાવે છે. તેઓના કહેવાના ને સમજાવવાના મૂળ સિદ્ધાંત, માત્ર એ કર્મમાર્ગને જ અનુ-સરલું અર્થાત્ યજ્ઞાદિક ક્રિયાએા કરવી, એનુ નામ જ કર્મ, એવા છે. એમાં એઓને કળની આશા છે. પરંતુ અચ્યુતમાર્ગના અને તદંતર્ગત આવેલા કમીદિ સર્વ માર્ગોના, ખરા સિદ્ધાંત, સર્વ પંથીઓના કલ્યાણને માટે, પરમ દયાળુ શ્રીઅચ્યુતપ્રભુએ સ્વત. ગુરુઢપ થઇને, પાતાના એક પ્રિયતમ પથી પ્રત્યે કહ્યો છે. તે જ આ અચ્યુતપથબાધિનીને નામે આ લાકમાં પ્રસિદ્ધ છે તેમાં પ્રલુએ શ્રીમુખથી કહ્યુ છે કે.-

" कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुर्भृमां ते संगोऽस्त्वकर्मणि ॥ कर्मजं बृद्धिका हि फलं त्यक्त्वा मनीपिणः। जनमबंधविनिर्श्वकाः पदं गच्छंत्यनामयम् ॥

"અર્થ-હે પ્રિયપથી! માત્ર કર્મ કરવાના જ તારા તા અધિકાર છે, કર્મનાં ફળાને વિષે કદાપિ નથી. કળની આશાથી કર્મ કરનારા તુ થઇશ નહિ, તેમ કર્મ સમૂળાં ન કરવા, એવા અનાદર પણ કરીશ નહિ. કેમકે જે સ્થિર છુદ્ધિમાન વિચારવત પથીએ! હોય છે, તેઓ કર્મના ફળની આશા મૂકા દેવાથી, જન્મખધના, એટલે જગત્પુરમાં પાછા જઈ પહેવાના માટા ભયથી મુક્ત થઇને, દુ ખરહિત અચ્યુતપદ પ્રત્યે જઈ પહોંચે છે.

"વળી હે પંથીઓ! એ કર્મમાર્ગીએા, કે જેઓ ફળ પામવાની ઇચ્છાથી કર્મ કરનારા છે, તેઓ જે પાતાના કર્મને વિષે વેદે કહેલા નિયમાંથી કિંચિત્ પણ ભૂલ કરે, તા તેઓનાં તે કર્મો સર્વથા વ્યર્થ થાય છે ને પરિશ્રમ એળ જાય છે, કિંવા એથી ઉલદું તેઓ કર્મદેવના અપરાધી થઈ માેદું અનિષ્ટ ફળ લાેગવે છે. કહ્યુ છે કે, શાસ્ત્રવિધિ મૂકીને યન્ન કરનારાઓના યન્ન, શત્રુરૂપ એટલે ઉલદું કરનારા થઈ પઉ છે. એ એએાના માર્ગમાં એક માટા લય છે. તેવું આપણા સરળ માર્ગમાં કઈ પણ નથી. આપણે તેા આપણાં આવશ્યક કર્મ નિષ્કામ-પશાથી કરતા જ રહીએ છીએ અને તે કરવામાં કદાચ આપણી કશી ભૂલ થાય તા તેના આપણને પ્રત્યવાય લાગતા નથી; કારણ કે આપણ મન તન સર્વદા શ્રીઅચ્યુતના સ્મરણમાં તથા ગુણ ગાવામાં પ્રવૃત્ત રહે તે આપણી ખુદ્ધિ તે સમર્થ પ્રભુને ચરણે જઈ પહોચવાના વિચારામાં સ્થિર થઇ રહે, તેથી તે કૃપાળુ પ્રભુ, આપણા સર્વ દેાષ ક્ષમા કરે છે. પથ-ખાધિનીમાં એની સ્પષ્ટ સાક્ષી છે. એમાં કહે છે કે, 'એમાં આરંભના નાશ નથી ને પ્રત્યવાય લાગતા નથી.' વારુ, હવે એમ છે ત્યારે આપણે એ ઠામદેવાદિકની મન તથા ખુદ્ધિને ભમાવનારી વાણી ન સાંભળતાં, ખુદ્ધિને આપણા માર્ગમાં સ્થિર કરવી જોઇએ. ચાલા, હવે માંડું થવા આવ્યું છે, તે વિસામા છેટે છે; પણ વારંવાર તમને સર્વેને મારી ગૃત-વાલી એટલી જ છે કે, કાચના ચળકાટ દેખાડીને હીરા ખુંચવી લેનારા કામદેવથી સદા સાવધ રહેજો; તે તાે નૂતન નૂતન રૂપધારી છે." એટલું કહી તે મહાત્મા ઉતાવળા ઉતાવળા આગળ ચાલ્યો

કર્મમાર્ગ-દાનમાર્ગ

થાહાક માર્ગ વટાવી તેએ આગળ ગયા, એટલામાં વળી એક નવે પ્રસંગ દેખાયા. ચાલુ માર્ગની જમણી બાજીથી બીજો એક સુંદર મુર્વ

નિકળતાે હતાે. "એ માર્ગ આપણા નથી; તમે સૌ, બીજે આડું અવળું કયાંય ન જોતાં માત્ર મારી પછવાઉજ ચાલ્યા આવા." એલું સત્સાધક પંથીચ્યાને કહેતા હતા, એટલામાં તે માર્ગેથી એક સુંદર, ધનાહ્ય અને અનેક પ્રકારનાં વિચિત્ર સુખ લાગવનારા હાય તેવા દિવ્ય પુરુષ, તે સંઘ લાણી આવતા દેખાયા. એની મુખમુદ્રા ઉપરથી સહજમાં દેખાઈ આવતું હતું કે, તે અતિશય ઉદ્દાર મનના હતા. તેણે ઉતાવળથી આવી પહોંચી સંઘની આગળ પાછળ ક્રરી વળીને, સત્સાધક આદિ સર્વ પંથી-ચાતે પ્રેમથી નમન કર્યું; પછી માટે, પણ નમ્ર સ્વરથી જણાવ્યું કે, "હે પુષ્યાત્માઓ! આ નિર્ભય માર્ગે આટલા બધા ગભરાયલા તમે કેમ જણાઓ છા ? ગભરાશા નહિ, દાહાદાહ કરશા નહિ. દિવસ થાડા, છે, એમ સમજ ઉતાવળ કરતા હશા, પણ હવે તા તમે પથિકા-શ્રમની સમીપમાં જ આવી પહોંચ્યા છા. આ સુશાભિત અને વિશાળ મંદિર દેખાય છે, એ જ તમારે ઉતરવાનું પચિકાશ્રમ છે. આ પવિત્ર માર્ગના સર્વ પંથીએા એમાં ઉતારા કરે છે, કેમકે એમાં પંથીને સર્વ પ્રકારનાં સુખાની યાજના કરવામાં આવેલી છે. આ જીઓ, એની અંને આજીએ એ પવિત્ર જળાશયા છે, જેમાંના એકનું જળ સ્નાનને અર્થે અને બીજાનું પાનને અર્થે વપરાય છે. આ પાસેની વાટિકા, જેમાં અસંગ્ય વૃક્ષા, અનેક પ્રકારનાં સ્વાદિષ્ટ પક્વ ફળાથી લચી રહેલા છે, તે પણ પંથીઓના સુખાર્થે જ છે. વળી અહીંથી આગળ હવે નજીકમાં કાઈ ખીજું પથિકાશ્રમે નથી, માટે પ્રિય ખન્ધુએ ! તમે અહિંજ મુકામ કરા." મુખ્ય માર્ગની જોડે એ નિકળતા બીજો માર્ગ ને તેમાંથી આવેલા આ પુરુષને જોઇને, સત્સાધકના મનમાં માટા ડર પેસી ગયા હતા કે, રખેને આ વળી કાઈ પેલા કામદેવ સરખા તેના અનુયાયી હાય ને અમને ક્સાવી તેના ગમે તેવા કામુક તથા નાશવંત માર્ગ પર લઈ જવાને લલચાવે; માટે આપણે અહીં ઉભા જ રહેવું નથી, એવા તેના નિશ્ચય હતા, પણ અહીંથી આગળ નજીકમાં કાઈ ખીજું પથિકાશ્રમ નથી, એકું તે પુરુષનું બાલનું સાંભળીને, તેમ જ તેના બાલ-વામાં હજી સુધી તદ્દન નિસ્વાર્થપણું જોઇને, સત્સાધક તુરત ઉભાે રહ્યો; ને સર્વ પંથીઓને એકઠા થવા દઈ, તેમને લઇને પેલા પથિકાશ્રમ તરફ ગયા. પેલા આવનાર નવીન પુરુષ પણ સંઘને ઉતારાની વ્યવસ્થા કરા વીને તુરત તા ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા.

<sup>\*</sup> પ્રયિકાશ્રમ-હતારા. પથીઓને હતરવાનું સ્થાન, રાતવાસા કરવાના મુકામ.

દિવસ થાડાક ખાકી હતા, સાયંસંધ્યાપાસનાને વાર હાવાથી અવ-કાશ મળેલા જોઈ, સત્સાધક પાતાના સંઘવીએા પ્રત્યે સમર્થ અચ્યુત પ્રભુનાં અદ્ભુત ચરિત્રાનું કથન કરવા લાગ્યા, ને તે કૃપાળુના અલૌકિક સામર્થ્યનું વર્ણન કરી, તેને જ શરણે જઈ રહેલું, એ સૌથી શ્રેષ્ઠ અલ-યસ્થાન છે તથા તેને શરણ જવા માટે આપણે જઇએ છીએ, તે જ સૌથી ઉત્તમ માર્ગ છે, માટે ગમે તેવા કારણથી પણ આ માર્ગપરથી પતિત ન થવાય, તે માટે પૂર્ણ સાવધાન રહેવું, એવું અનેક દૃષ્ટાંતા-પૂર્વક દૃઢીકરણ કરવા લાગ્યા. એટલામાં પેલા માર્ગસ્થ દિવ્ય પુરુષ પાંછા ત્યાં આવતા જુણાયા. આ વેળાએ તેની સાથે એ મનુષ્યા બીજાં હતાં; એક નવચૌવના સ્ત્રી તથા એક અતિ સુશાભિત યુવાન્ યુરુષ હતા. એ અનેપર સ્વાલાવિક રીતે સર્વનુ ચિત્ત એંચાતું હતું. તેઓ છેક પથિકાશ્રમમાં સંઘની સમીપ આવી પહોંચ્યા, ત્યારે પંથી માત્ર ખીજી સો વાતા મૂકી દઈ એકી ટર્સ તેઓની સામે જોવા લાગ્યા, ને તેઓ અમારી પાસે આવીને એસે તો ઠીક, એમ ઇચ્છવા લાગ્યા. માત્ર એકલા મહાત્મા સત્સાધકનું જ મન તેઓને જોઇને લાેલાયું નહિ. આવતાં વૈત જ તે પ્રાહ પુરુષ વિનયપૂર્વક બાલ્યા; "અહા! ધન્ય છે! આવા વીરપુરુષા!–અરે આવા અચ્યુતપ્રિય\* પુરુષા જ પરમ નાશવંત અને દુ:ખમય જગતપુરમાંથી આખી અણીએ નીકળી, આ પવિત્ર માર્ગે ચઢી શકે છે, તે માર્ગે ચઢીતે પણ (સત્સાધક સામે આંગળી કરીતે) આવા સત્પુરુષને અનુસરવાથી જ પરમ શ્રેય પ્રાપ્ત થાય છે. અહા મહા-પુરુષ! આપ ધન્ય છા, કે જેથી આ જનસમૂહને કાળલયથી ખચાવીને આટલે સૂધી લઈ આવ્યા છા, અને આપ સઘને લઇને દાેડતા હતા. આટલ ત્યુલા લઇ આવ્યા છો, અને સાંગ લેવન લેવન કોર્લા હતા, તે પણ મને લાગે છે કે, એ મહાલયને લીધે જ હશે: એ દાેડાદાેડીમાં જ વચ્ચે આવેલા અતિ શ્રેયસ્કર માર્ગને એાળંઘીને સા આગળ ત્રાહી આવેલા હશા. નહિ તા આપ પરમ સુદ્રા છતાં એવા પરમાવદ્યક માર્ગનું અતિક્રમણ કરા જ નહિ. પણ હશે! ચિન્તા નહિ; હજુ કંઈ આપ તેની પરિસીમાથી ખહાર નિકળી ગયા નથી. આ આપણા પૃત્રિષ્ટ માર્ગ પણ તે મહામાર્ગનું અંગ જ છે; તે પરિણામે અપાર ક્રિઝ્ટ સુખનાં સ્થાના પ્રત્યે પહોંચાડનારા છે."

तेनुं आवं छेल्बं वाड्य सांलणीने ते। सत्साधक पाताना मन्द्र

<sup>\*</sup> અશ્યુતપ્રિય એટલે મભુ અશ્યુત જ જેઓને પ્રિય છે એરા સ્ટ્રેટ ૠૂ અશ્યુતને જેઓ પ્રિય છે એવા.

ચમકી ઉઠ્યો, કે ખરેજ આ તા પેલા કામદેવના નહાના ભાઈ! અરે! આણે તા છેતર્યા! અને તેવા ઉચાટમાં જ તે બાલી ઉઠયો; "વારુ, એ તાે અધું ઠીક, પણ આપ કાેેેેેેે છાં શે આપને પેલા કાંમે માેકલ્યા છે, કે જેથી વચમાં આવેલા શ્રેયસ્કર માર્ગની સ્તુતિ કરી રહ્યા છા ?" એ સાંભળીને તે પુરુષ બાલ્યા; "બ્રહ્મન્! આપ શાંત થાએા, નિર્ભય રહા. આ નિર્ભય માર્ગમાં આપને કાઈ વ્યથા કરી શકે તેમ નથી. માત્ર અમે તાે, યથાર્થ શું છે, તે જણાવવાના અમારા ધર્મ જ સાચ-વીએ છીએ. હું આ નેઉ દેખાતા સુખદ માર્ગના અધિકારી છું. એ માર્ગ તે કર્મમાર્ગના માત્ર પ્રકારાંતર જ છે; ને તેમાં સુખ્યત્વે કરવાનું કર્મ કિયા દાન હાવાથી, એનું નામ દાનમાર્ગ છે. હું એ માર્ગના પરિ-પાલક હાવાથી મારું નામ દાનાધિપ છે. આ મારી સાથેના શુવાન્ મારા પુત્ર છે. એનું નામ દ્રવ્ય છે. એ મારા દાનાધિપપણાના કાર્ય-ભારમાં મુખ્ય સહાયક છે. પણ તેના કરતાં એ આ તેની સ્ત્રી-જેનાં કરુણા, દયા ને ઉદારતા નામ છે, તે વધારે સહાયકારિણી છે. અમારે માર્ગે આવનાર પંથીમાત્રને એ અંને જણ વારંવાર જોઇતા પદાર્થ પૂરા પાડી દાનકર્મ કરાવે છે, અજ્ઞાર્થીને અજ્ઞ, તૃષાતુરને જળ આપે છે; રાગીની પરિચર્યા કરે છે; કન્યાદાના અપાવે છે; ને તેવઢ પાંચિકાને અતિ યુષ્યવાન્ તથા ઉન્નત કરી, અનેક પ્રકારનાં દિવ્ય સુખ અપાવે છે. આપના સમસ્ત સંઘને પણ તેઓ તેવી જ રીતે દિવ્ય સુખ અપા-વનારાં થાચ્યા."

એટલું કહીને વળી તે દાનાધિપ બાલ્યા; "હે સાધા! આપ જેનું અતિક્રમણ કરીને આવ્યા એ શ્રેયસ્કર માર્ગ-યત્ત્રમાર્ગની કંઇ હું જ સ્તુતિ કરતા નથી, પણ સર્વેશ્વર એવા સ્વતઃ અચ્યુત પ્રભુએ પણ કહેલું છે. જુઓ તમારી પથદર્શિકા પ્રસ્થાન ૩ જો.

"त्याज्यं दोपवदित्येके कर्म प्राहुर्मनीपिणः। यज्ञदानतप कर्म न त्याज्यं कार्यमेव तस्॥ यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीपिणाम्॥

''અર્થ–કર્મ એ સદા દેષવાળાં છે, માટે ત્યાગ કરવાં, એમ કેટલાક પંડિતા (જ્ઞાનીએા) કહે છે, પણ એ યથાર્થ નથી યજ્ઞ, દાન અને તપરુપ કર્મ તાે કદી ન જ ત્યાગ કરવા; કારણ કે એ યજ્ઞ, દાન અને તપ આદિ કર્મો તાે પડિતજનાેને પાવન કરનારા છે

"પણ હશે, કંઈ ચિંતા નહિ. આપ એ યજ્ઞમાર્ગ-કર્મમાર્ગને મૂકી આગળ આવ્યા, તે એક વિચાર કરતાં સારુ થયું; કેમકે આપણા.

આ દાનમાર્ગ, યજ્ઞમાર્ગનું અંગજ છે, પણ તેના જેટલા કહિન નથી. યજ્ઞની ક્રિયાઓમાં ડગલે ડગલે ખહુ જ સાવધ રહેવા જેવું છે; અને અહીં તા માત્ર માર્ગે ચાલતા થયા કે, તુરત આ મારા પુત્ર દ્રવ્ય અને પુત્ર-વધૂ કરુણા તમારી સંગે આવશે, તે જે પંથીની જેવી જયાં જવાની ઈચ્છા તથા જેટલી શક્તિ હશે, તે પ્રમાણે તેને બેઇતાં સાધના પૃરાં યાડી, તેને તે તે સુખમય સ્થાન પ્રત્યે પહોંચાડી દેશે. વળી તે ઉપ-રાંત એક પરમ સાધ્વી પરમાર્થ શ્રદ્ધા નામની દેવી છે, તે પણ વારંવાર આવીને સહાય કરતી રહેશે. આપણા આ દાનમાર્ગનું તત્ત્વ મુખ્ય એટલું જ છે કે, માર્ગે ચાલતા પંથીની પાસે જે કંઈ ઉપયોગી પદાર્થ કે નિર્વાહનું વા સુખનું સાધન હાય, તેનાપરથી પાતાની સત્તા ઉઠાવી લઈ, તેને ખીજા કાઈ પાત્ર મનુષ્યના ઉપયાગ માટે શ્રદ્ધાપૂર્વક આપી દેવું, તે દાન. એ દાનકર્મનાં ફળ ખહુ માટાં છે. જેવું દાન, તેવું ફળ. દાનમાર્ગ એ માટા પરાપકાર માર્ગ છે. પરાપકારશીલ અને દયાળુ મતુષ્યને તા આ માર્ગ અતિશય પ્રિય લાગે છે. તેઓ તા સ્વાલાવિક-પણે જ દાનમાર્ગે વળે છે; અને આ માર્ગે ચહેલાે પંથા, પ્રભુ અચ્યુતને ખાહુ પ્રિય થાય છે. ખરેખર, જેમા પરાપકારાર્થ અને દયાને લીધે પણ દાનમાર્ગ જતા નથી, તેઓ તા જગત્પુરમાંથી અહીં સૂધી આવવાના પરિશ્રમ નિર્શિક જ વહે છે. તેએ ઐહિંક અને પારલોકિક સુખના લાકતા ક્યાંથી જ થાય? માત્ર થાડાક પરિશ્રમથી અને કિચિત્ વસ્તુ પરાપકા-રાર્થે સુપાત્રને દાન કરવાથી કેવા કેવા દિવ્ય લાકામાં જવાય છે ને ે કેવાં દિવ્ય સુખ લાગવાય છે, તે માટે શાસ્ત્રવચન શું છે, તે જીઓ. દાન અનેક પ્રકારનાં છે, પણ તેમાં દશ મહાદાન ગણાય છે:-

" कनकात्रतिला नागा दासी रथमहीगृहाः। कन्या च कपिलाधेत्रमहादानानि वै दश्य।

"અર્થ-સુવર્ણ, અશ્વ, તિલ, હસ્તી, દાસી, રય, બ્રિમ, ઘર, કન્યા અને કપિલા ધેતુ, એટલી વસ્તુમાથી કાઈ પણ વસ્તુતું દાન કરવુ, એ મહાદાન ગણાય છ

"એ દાનનાં ફળ ખહું માટા છે. વિધિપૂર્વક માત્ર સુવર્ણની સા મુદ્રાએનું દાન કરનાર પુરુષ પ્રદ્માલાકમાં જઈ પહોંચે છે ને ત્યાં પ્રદ્મા દેવ સાથે આનંદથી રહે છે. વળી સર્વ શૃંગારથી યુક્ત અને દાષરહિત યુવાન અશ્વનું કાઈ સુપાત્રને દાન આપનાર મનુષ્ય સૂર્ય લાકને વિષે જઈ આનંદ કરે છે. તે જ પ્રમાણે પર્વણીપર તિલનું દાન કરનાર અશ્વ-મેધ યત્ર જેટલા પુષ્યના લાકતા થાય છે. હેરતીનું દાન કરનાર સ્વર્ગ કે શિવલાકમાં જાય છે, દાસીના દાનથી અક્ષય્ય સુખલાગ, રથદાનથી શિવલાકપ્રાપ્તિ, ભૂમિદાનથી સ્વર્ગાદિક દિવ્યલાક, ગૃહદાનથી પ્રદ્રાલાક, કન્યાદાનથી પાતે અને પાતાના પિતરા સહિત પ્રદ્રાલાક અને કપિલાધેનુના દાનથી પણ ઇચ્છામાં આવે તે સ્વર્ગ કે ચિરકાળ પર્યંત રહેવા માટે પ્રદ્રાલાકની પ્રાપ્તિ થાય છે. વળી એ ઉપરાંત ખીજાં અસંખ્ય દાના છે, જેઓ કરવાં સહેલાં છતાં અપાર પુષ્યપ્રદ અને ઉત્તમ સ્વર્ગસખ આપનારાં છે. તા હે મહાજન! એવા પુષ્યપ્રદ માર્ગને અનુસરવાની કાણ ઇચ્છા ન કરે? રાત્રિપર્યંત આપ સર્વ પંથીએ સહિત અહીં સુખેથી રહા! પ્રાતાકાળ થતાં જ ખીજી સર્વ ચિંતા મૂકી દઈ આ પુષ્યપંધે પ્રયાણ કરા. મારા પુત્ર અને સ્તુષા\* (દ્રવ્ય અને ઉદારતા) બને તુર્ત આપની સાથે તત્પર થશે, તે વારંવાર જોઇશે તેટલી સહાયતા આપશે. શ્રદ્ધાંદી પણ સદા સાથે જ રહેશે."

આ પ્રમાણેના દાનાધિકારીએ સપ્રમાણ ઉપદેશ કર્યો; ત્યારે કેટ-લાક પંચી, કે જેઓ અકામાં અચ્યુતપંથના ખરા તત્ત્વથી હજી પૂરા જાણીતા થયા નહાતા, તેઓ તા મનમાં નિશ્ચયપૂર્ધક સમજ્યા કે, હવે આપેલા ગુરુ મહાતમાં સત્સાધક આપણને આગળ ચાલવા માટે આંગહ કરશે નહિ; કેમકે આ દાનમાર્ગ તેને પૂરા સંમત હાય, એમ જણાય છે. પણ એટલામાં તા તે મહાત્મા, એ દાનાધિકારીને સંખાધીને બાલ્યા; "હ દેવ! આપે કહ્યું તે ઠીક છે. દાનમાર્ગ આપના વર્ણુવ્યા પ્રમાણે અતિ પુષ્યપ્રદ છે, અને એથી પરાપકારહ્વપ માટા પરમાર્થ સિદ્ધ થાય છે. એથી દાનમાર્ગી અચ્યુતપ્રભુને પ્રિય થાય, એમાં શંકા નથી; કેમકે પ્રભુ અચ્યુતને પરાપકાર એટલે પારકાનું કુ.ખ ફર કરતું, અપેક્ષુની અપેક્ષા પૂરી કરવી, ને પ્રાણી માત્રનું ભલું કરી તેઓને સુખી કરવાં, એના સરખું બીજું કંઈ પ્રિય નથી. પણ આપના માર્ગે, પંથીને માટામાં માટા એક જ ભય નહે છે, તે તેા આપ જાણતા જ હશા. આપના ઉપર માટા અધિકારી કાઇ છે?" દાનાધિપે નમ્રપણે ઉત્તર દીધું, "હા, સઘળા કર્મમાર્ગોપર જેની સામડી સત્તા છે, એ કામદેવ અમારા વંડા અધિકારી છે." સત્સાધક બાલ્યા; "થયું ત્યારે, એ જ માટા લય. એ કામદેવ સઘળા માર્ગાનુચારીઓને લ્રષ્ટ કરે છે. તે પંથીએાને દાનાદિ કર્મ કરતી વેળાએ જ આવીને તે તે કર્મનાં ઉત્તમ ફળ માટે લલચાવે છે, એટલે

<sup>\*</sup> સ્તુષા-દીકરાની વહુ. † અકામ-કરી પણ કામનાથી રહિત-કૃળની ઇચ્છા વગરના.

બિગારા તે લાેળા પંથીએ ઉત્તમ દાનકર્મ આગરવા છતાં તેનાં ફળ લાેગવવા માટે પૃથ્વીપર-જગલગરમાં પડી, આવી દશાને પામે છે.

> "दानं दस्वा वाल्छित स्वर्गछोकं स्वर्गं गत्वा भुक्तते दिव्यभोगान् । भोगान् भुक्त्वा शीयते पुण्यमेतत् शीणे पुण्ये मर्त्यछोके गतिवें ॥

"અર્થ-દાન આપીને દાતા તેના ફળવડે સ્વર્ગાદિકના સુખની વાંઇના કરે છે, તેથી સ્વર્ગ જઈ દિવ્ય ભાગ ભાગવે છે, પણ એ ભાગવ્ય કૃળ ભાગવવાયી દાનકર્મવડે થયેલું પુષ્ય ભાગવાઈ (ખૃકી) જય છે; અને પુષ્ય ભાગવાઈ ગયું, એટલે નિશ્વે મૃત્યુલાકમાં પાયુ આવવું પડે છે.

"એ મૃત્યુલાક તે પેલું કાળપુરુષના મુખમાં પહેલું જગત્પુર, કે જેમાંથી અમે મહાપ્રયાસે નાસી છૂટીતે આટલે સૂધી આવ્યા છીએ. એ જ પ્રમાણે, તમે હમણાં કહી ગયા, તે શ્રેયસ્કર યત્તમાર્ગમાં પણ તમારા વડા અધિકારી કામદેવને લીધે બિચારા ભાળા પંથીઓની મહાદ્દિશા થાય છે. એ માંબંધે તા પૂર્વે પ્રલુશ્રી અચ્યુતે જ પાતાના એક પ્રિયતમ પંથી પ્રત્યે કહ્યું છે કે:-

" वैविद्या मां सोमपाः पृतपापा यजेरिष्ट्या स्वर्गीतं प्रार्थयंते ॥ ते पुण्यमासाय सरेंडलोक-मश्रंति दिल्यान्दिवि देवभोगान् ॥ ते तं सक्त्वा स्वर्गलोकं विद्याल श्रीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विगंति। एवं व्यीधममसुप्रपत्ना गतागतं कामकामा ज्यंते॥

"અર્થ-કર્મનું પ્રતિપાદન કરનારા, ત્રણે વેરોને\* અનુસરીને ચાલનારા અને સામરસ† પીનારા જે જેના યકાવડે કરીને મારું યજન કરી, પાપાથી શુદ્ધ થઇને તેના કૃળમાં સ્વર્ગની ઇચ્છા કરે છે, તેઓ પુષ્યવાન એવા સુરેંદ્ર‡ લાકને પાને છે, અને તાં સ્વર્ગમાં દેવાના જેવા દિવ્ય સુખભાગ તે ભાગવે છે. પછા તેઓ તે વિશાળ એવા સ્વર્ગલાકને ભાગવાને, પુષ્ય ભાગવાઈ રહ્યું, એડલે પાછા મૃત્યુલોકને વિષે આવે છે એ પ્રમાણે જે કે તેઓ વેદાની આલાનુસાર ચાલનારા છે, પણ કામના બમાવ્યાયી ભાગની ઇચ્છા ધરીને કર્મો કરનારા છે, તેથી તેઓને વારવાર આવાગમન§ પ્રાપ્ત થાય છે."

"હ માર્ગાધિપ! અમે પેલા દાર કરાળ કાળના પંજામાંથી છૂટ-વાની આશાથી આટલે સૂધી આવ્યા છતાં પણ, સ્વર્ગભાગમાં લલચા-ઇએ તા પાછું જગત્પુર જવાતું તા આવ્યું જ. ત્યારે એ માર્ગ આપ કહા છા, તેટલા શ્રેયસ્કર કેમ જ કહેવાય? અરે ના, હું ભૂલું છું માર્ગ

<sup>\*</sup> વેદ ચાર છે, પરતું મુખ્યત્વે જેમા યત્રાદિક કમેકિયાઓ સવિસ્તર વર્ણી છે, ં એવા ઋક્, યજીષ્ અને સામ એ ત્રણ મુખ્ય ગણાય છે; અને તેવી કર્મમાર્ગીઓ તેને ં વેદત્રયી કહે છે. † યદ્યક્રિયામાં ઉત્યોગમા આવતી સામવડી નામની ઔષધિના રસ, ‡ દેવતાઓના પતિ ઇન્દ્રના લોક એટલે સ્વર્ગ, § જ આવ; જન્મ અને મર્શુ,

તો સઘળા શ્રેયસ્કર જ છે, પણ જેના અધિકાર ચપલ કામદેવના હાથમાં છે, તે માર્ગોમાંથી પડવાનું નિશ્લે છે, એટલે જે પથી પડ્યા, તે પંથીની દુદેશા થયા વગર રહેતી નથી. વળી એ કામના ભમાવ્યાથી પંથીએ ચન્ના દાનાદિક માર્ગોમાં ચાલવાની પણ બૂલ કરી નાંખે છે, એટલે તેઓનાં તે તે કર્મ યથાર્થ પણ થતાં નથી. હે દેવ! આપ જાણતા જ હશા કે, પ્રત્યેક કર્મ ત્રણ પ્રકારનાં છે. ઉત્તમ, મધ્યમ ને અધમઃ સાત્વિક કર્મ તે ઉત્તમ, રાજસી કર્મ તે મધ્યમ ને તામસી કર્મ તે અધમ છે. હવે જે કર્મ નિત્ય નિયમ પ્રમાણે, આસક્તિ રહિત થઇને, રાગદ્રેષ મૂકી દઇને અને ફળ મળવાની ઇચ્છા ન રાખતાં આચરવામાં આવે તે સાત્વિક કર્મ કહેવાય છે; પણ જે કર્મ, કામના ધરીને (ફળની ઇચ્છા રાખીને) કે અહંકારવહે માટા કેલેશ વેઠીને કર્યું, તે રાજસ કર્મ કહેવાય; અને જે કર્મ કરવાથી સારો કે માઠા શે પરિણામ આવશે, ધન અને સમયાદિકના ક્ષય (નાશ) કેટલા થશે, પારકાઓને કેટલી પીડા થશે, અને આપણે એ કરવાને શક્તિમાન છીએ કે નહિ ઇત્યાદિ વિચાર ન કરતાં, માહેથી કરવામાં આવે, તે તામસ કર્મ કહેવાય છે.

"માટે હે માર્ગાધિય! હું જાહું છું કે, ખાસ કરીને તે (કર્મ) માર્ગ ચહેલા પંથીઓમાંથી તો કાઈ વિરલ પુરુષ જ કામને ન ગણકારતાં, એવું ઉત્તમ સાત્ત્વિક કર્મ કરી શકતા હશે; અને તેવા મહાત્માને તો અતે કૃપાળુ અચ્યુતપ્રભુ પાતાને માર્ગ જ ખેંચી લે છે. કાઈ કાઈ જના જરા સાવધ હશે, તેઓ કદાચ મધ્યમ રાજસી કર્મ કરતા હશે, પણ તેઓ સ્વર્ગાદિકને ભાગવીને પાછા જગતપુરમાં જઈ પડતા હશે, પણ બાકીના તો સઘળા અધમ–તામસી કર્મ જ કરતા હશે, એવા મારા નિશ્ચય છે; ને તેથી તેઓ અનો મદાસ્તતોડિવ મદા: એટલે અહીંનાએ નહિ, ને તહીંનાએ નહિ, ધાળીના ખળદ ઘાટનાએ નહિ ને ઘરનાએ નહિ, તેવા સમજવા."

આના પ્રત્યુત્તરમાં શું કહેલું, તેને માટે દાનાધિપ વિચાર કરતો હતો, એટલામાં મહાત્મા સત્સાધક પાછો બાલ્યો; ''હે માર્ગાધ્યક્ષ! આ ઉપરથી આપ કદાચ એમ ધારતા હશા કે, આવી રીતે કહીને હું દાના-દિક કર્મમાર્ગના નિષેધ કરુ છું; પણ તેમ નથી. એથી તા તે માર્ગનું તત્ત્વ ખુલ્લું થાય છે. અંધપરંપરાની પેઠે દાનાદિ માર્ગોમાં વળેલા પંથી-એમને એ તત્ત્વ શિક્ષણુરૂપ છે. એ ઉપરથી દાન એ શું છે ને તે કેવી રીતે કરવું, એ તેઓના જાણવામાં આવશે. યજ્ઞ દાન આદિ જે જે કર્મો તમારે માર્ગે કરવામાં આવે છે, તે તે સર્વ કર્મો, અમારા આ નિર્દ્રન્દ્ર

શાંત અચ્યુતમાર્ગમાં પણ અવશ્ય કરવાનાં છે, પરંતુ તે માર્ગ જના-રાએાના જેવા તુચ્છ હેતુથી નહિ, કશા કળના હેતુથી નહિ, સ્વર્ગાદિ લોકામાં જવાની ઇચ્છાથી નહિ, પણ આ પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગ ચાલતાં તન મનની અતિશય પવિત્રતા રહેવી જોઈએ, ને તે ન રહે તો માર્ગથી પતિત થઈ જવાય, ને છેવડે અચ્યુતપુર પહોંચાય નહિ, તેડલા માટે શ્રી અચ્યુતાપણ કરીને કરવાનાં છે. તે કરવાથી સદા તન મન ઉત્તરાત્તર પવિત્ર-શુદ્ધ થતું જાય છે. અમારે માર્ગે છેવડે અખંડ પ્રેમાનંદ એવા સમર્થ અચ્યુતપ્રભુના ચાગ થવાના છે, એટલા માટે ત્યાં જનારા પંથી-ઓને 'ચાગી' એ નામથી અમારી માર્ગે યાધિનીમાં આળખાવેલા છે. તેા તે ચાગીઓ અચ્યુતપ્રભુ સાથે ચાગ થવા ઇચ્છનારાઓ—મથનારાઓ પાતાના ચિત્તની શુદ્ધિ થવાને માટે ફળની આસક્તિ મૂકી દઇને, પાતાના શરીરવહે, મનવહે, ખુદ્ધિવહે અને કેવળ ઇદ્રિયાવે પણ કર્મ કરે છે. પથ-આધિની પ્રસ્થાન ૧ લામાં કહ્યું છે કે,

> "कायन मनमा ग्रह्म्या केवँहेरिटियैरिप । योगिनः क्रमं क्रवँति संगं त्यक्त्वात्मग्रह्मये ॥

"અર્થ–કાયાવડે, મનવડે, છુદ્ધિવડે, કેવળ ઇઠિયાવડે સંગ હાઝ આત્મશુદ્ધિ માટે યાગીએ પણ કર્મ કરે છે.

"પણ એના કરતાં તમારા દાનમાર્ગની વ્યવસ્થા ઉલડી છે. પ્રત્યેક કર્મ જેમ ઉત્તમ, મધ્યમ ને અધમ એવા ત્રણ પ્રકારનાં છે, તેમ પ્રત્યેક દાન પણ તેવાં જ છે. તમારે પંચે જનારાઓમાંના મધ્યમ તથા અધમ એ બે પ્રકારનાં જ દાન કરી શકે છે, પણ જે ખરા શ્રેયસ્કર ઉત્તમ પ્રકાર છે, તેને તેઓ આગરી શકતા નથી. પ્રત્યુપકારાર્થ એટલે કાઇએ કંઈ ઉપકાર કર્યો હાય, તેના બદલામાં તેને જે દાન આપવામાં આવે, કિંવા ફળની આશાથી, કે મનમાં ત્રાસ-કલેશ પામીને પરાણે આપવામાં આવે, તે દાન રાજસ એટલે મધ્યમ પ્રકારનું કહેલું છે; અને જે અચાગ્ય સ્થળે, અચાગ્ય કાળે, અચાગ્ય પાત્રને-દાન લેવા ચાગ્ય ન હાય તેવા મનુષ્યને\*, અહંકારથી, તેમ જ તિરસ્કારથી આપવામાં આવે, તે તામસ એટલે અધમ પ્રકારનું દાન કહેલું છે. પથણાધિની પ્રસ્થાન, ત્રીજ્ઞમાં કહેલું છે કે,

" यत्तु प्रत्युपकारायँ फल्छडिन्य वा पुन.। दीयते च परिहिष्टं तद्दानं नाजस स्मृतम् ॥ अदेशकाले यद्दानमपात्रेभ्यके दीयते । अमरकृतमबजातं तत्तामस्मृत्युद्धतम् ॥

<sup>\*</sup> મહાભારતના વનપ્રવૃંમા દાન ગ્રહણ કે સાર અધિકારી કાણ છે તે જણાવ્યું છે.

"અર્થ-ઉપકારના અદલામાં કે ફળના ઉદ્દેશ રાખી (કે મને ધન મળે, પુત્ર મળે, સ્ત્રી મળે, સુખ મળે) કચવાતે મને જે દાન કરશું, તે રાજસ દાન છે,--અને દેશ કાળ વિચાર્યા વિના, અપાત્રને, અસહાર અને અપમાન સાથે દાન આપવામાં આવે છે, તે તામસ દાન છે.

"આવા બે પ્રકારનાં દાન જ તમારા દાનમાર્ગમાં થઇ શકે છે. મુખ્ય અધિકારી કામદેવની સત્તામાં રહીને કાઇથી પહેલા કે બીજથી શ્રેષ્ઠ, નિષ્કામપણાથી દાન થઇ શકતું નથી; કેમકે એ પ્રકાર તો આ કહ્યા, તે પ્રકારથી નિરાળા જ છે. કંઇ પણ ઉપકારના અદલામાં તા નહિ જ, પણ આ મનુષ્ય આ દાન દેવાસ્તપ મારા ઉપકારના અદલા વાળી શકશે નહિ, એલું જાણીને, યાગ્ય સ્થળે, યાગ્ય કાળે, યાગ્ય પાત્રને અને કશા ફળની આશા વિના, આ દાન આપલું એ મારુ કર્ત્તવ્ય જ છે, એમ સમજીને જે દાન આપવામાં આવે, તે સાત્ત્વિક એટલે ઉત્તમ પ્રકારનું દાન કહેલું છે.

" दातन्यमिति यहानं दीयतेऽत्रपकारिणे । देशे काळे च पात्रे च तहानं सात्विकं विदुः ॥

"અર્થ—આપનું જ જોઇએ એમ માની, અનુપકારીને દેશકાળ કે પાત્ર અપાત્રના લેદ જોવા વગર જે દાન આપવામાં આવે છે, તે સાત્ત્વિક દાન છે.

"અર્થાત, અમારી પાસે જે કંઈ છે, અમને જે કંઈ પ્રાપ્ત થાય છે, ને જે જે કંઈ અમારા ઉપયોગમાં આવે છે, તે તે સર્વ પ્રભુ અચ્યુ-તનું છે, ને તેની કુપાથી જ અમને મળ્યું છે; તો તે તે સર્વ તેની પવિત્ર આદ્યાને અનુસરીને, તેની પ્રીતિને અર્થે, તેને શરણે પહેલા એવા યાગ્ય મનુષ્યને આપનું, એમાં અમારાથી કશા પણ ફળની આશા શાની જ રખાય? એ તો માત્ર અમારું કર્તવ્ય જ કહેવાય. તે કર્તવ્ય સદા કરતા રહેવાથી અમારાં મન પ્રભુ અચ્યુતના અપરાધરુપ પાપમાં ન લેપાતાં, સદોદિત પવિત્ર થતાં જાય છે. તેથી ભૂખ્યાને આહાર, તરસ્યાને જળ, ઉઘાડાંને વસ્ત્ર, અશક્તને સહાય ને અજ્ઞાનને ખરા માર્ગ અતાવવારુપ દાન કરનું, એ સદા અમારુ કર્તવ્ય જ અમારા પ્રત્યેક પંથીને સમજનવાનું છે. તમારે માર્ગે થઇને પણ તેવાં જ કર્તવ્ય સાધી, સાવધ પંથી થોડા ઘણા ફેરમાં પડીને પણ, કદાચ નિર્ભયપદે\* જઈ શકે; પરંતુ ચપળ કામની સત્તાને તાડીને કાઇથી આગળ જઈ શકાતું જ નથી. માટે આપ આપના સ્થાન પ્રત્યે પધારો. આ સંઘમાંથી તા કાઈ પંથી આપને માર્ગ આવશે નહિ." અ:વા અર્થવાળું સત્રમાણ ભાષણ સાંભળી, નિરુત્તર થયેલા તે માર્ગાધિય પ્રસન્નપણે બાલ્યો; "અહા મહાયુરુષ!

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> अय वगरना स्थाने.

આપ ધન્ય છા! માર્ગનું ખરું તત્ત્વ પરિપૂર્ણ જાણા છા, તેથી આ અવશ્ય અનેક વિદ્યદુર્ગોને\* ઓળંઘીને સુરક્ષિતપણે અચ્યુતપુર પ્રત્યે જઈ પહોંચશા. આપના અકામપણાંથી મને માટા સંતાલ થાય છે; તેથી પ્રસન્ન થઈ હું કહું છું કે, આ મારા પુત્ર અને પુત્રવધૂ તમારે માર્ગે, છેવટ પર્યંત સેવા કરવા તમારી સાથે આવશે." સત્સાધકે કહ્યું; "અમારે એઓનું ઠામ નથી; પવિત્ર અને સુખરૂપ માર્ગમાં એ તા ઉલટાં અમને ઉપાધિરુપ થઈ પડે. અમારે જે વેળા જે જે બેઇએ, તે તે પ્રભુ અચ્યુતની કૃપાથી સદા તૈયાર હાય છે, તા ત્યાં દ્રત્ય તથા ઉદારતાનું શું કામ ? એઓ લક્ષે અહીં રહી આપની જ સેવા કરે." એ સાંભળી પરમ સંતુષ્ટ થઈને, દાનાધિપ ત્યાંથી ગ્રાહ્યા ગયા.

સાયંકાળ થઈ ગયા હાવાથી, સંધ્યાવંદનાદિકથી પરવારી સર્વ પંથીએ સાથે મહાત્મા સત્સાધક રાત્રિને વિષે શ્રીઅચ્યુતપ્રભુના સ્મરણ-કીર્તનમાં નિમગ્ન થઈ ગયા.

## કર્મમાર્ગ-તપવ્રત માર્ગ

સુખરુષ રાત્રિ નિવૃત્ત થતાં જ સૌ જાગ્રત થયા. રનાન સંધ્યાદિ પ્રાત કર્મ કરી લઈ પ્રભુના માંગલિક નામની ગર્જના કરતા મહાત્મા સત્સાધકના સંઘ ધીમે ધીમે પથિકાશ્રમથી અહાર નિકળીને માર્ગે પછ્યો. અંતરિક્ષમાનું પેલું દિવ્ય વિમાન પણ ગતિમાં આવવા લાગ્યું. વરેપ્સ આદિ વિમાનવાસીએ પણ ગુરુ વામદેવજીને વંદન કરીને, પાતપાતાને આમને સ્થિર થઈ ગયા.

સંઘ ચાલતા થયા. સર્વ પંથીઓને ઉદ્દેશી મહાત્મા સત્સાધક બાલ્યા; "હ અચ્યુતમાર્ગીઓ! સાવધ થાઓ! કાલના રાતવાસામાં જે જે પ્રકાર ખન્યા, તે તે કાઈ બૂલી ગયા નહિ જ હા ને એ ઉપરથી તમને સૌને આપણા માર્ગનું સત્ય તત્ત્વ પણ જાણવામાં આવ્યું જ હશે; છતાં એટલાથી પણ જો કાઈના સમજવામાં કદાચ સ્પષ્ટ ન આવ્યું હાય તા એક ચિત્તે કરી સાંલળા. આ લાંબા અચ્યુતમાર્ગમાં અનેકાનેક લુલવણીઓ, અનેક ઉપમાર્ગો ને કામ સરખા અનેક માહક અધિકારીઓ આડા આવે છે ને આવશે, તા પણ તે સર્વથી ખગવાને આપણે માટે સૌથી સહેલા એક જ ઉપાય નિરંતર રમરણમાં રાખવાનું આપણી પથળાધની જણાવે છે કેઃ-જે પંથી સઘળાં કામોને તજી દઈ નિ:સ્પૃહ

<sup>\*</sup> વિશ્વરૂપ દુર્ગો-કિલાઓ † કામતા પેઠાના અધિકારીઓ પણ સઘળા કામા જ ગણાય-તે સર્વને તજી દઈ અર્થાત્ સર્વ : કામનાઓને (ક્લાસાઓને) તજી દઇને

થઇને ગ્રાલ્યાે જાય છે, અને જેને કશા પદાર્થપર મારાપણું કે હુંપણું નથી, તે પરમશાંતિના સ્થાનરૂપ અચ્યુતપુરને પામે છે; માટે એ પવિત્ર ગાથાનું મનમાં વારંવાર પઠન કરતાં, તમે સૌ આનંદે ચાલ્યા આવાે, સમર્થ પ્રભુ અચ્યુત સર્વનું કલ્યાણુ કરાે."

એવી રીતે ચાલ્યા જતા સંઘ, મહાત્મા સત્સાધકની કલ્યાલુકારક અને અમૃત સરખી મિષ્ટ વાણીનું શ્રવણદ્વારા પાન કરતો, ઘણા આગળ વધ્યા. પણ એટલામાં વળી એક નવા પ્રસંગ દેખાયા. મુખ્ય પથની આજુમાંથી છે નાના પણ ઘણા શુદ્ધ સુપ્રકાશિત અને જાણે તેપર થઇને ચાલનારાઓ માટે નિયમિત જ પગલાં ભરવા માટે તે રચી મૂક્યા હાય, તેવા મંગળ માર્ગા નિકળતા જણાયા. જયાં આગળથી એ અંતે માર્ગો આરંભાતા હતા, ત્યાં તે ખંનેનાં મૃળ આગળ એક સુંદર પર્ણ-શાળા હતી. ચામેરથી સુંદર નવપદ્યવિત વૃક્ષલતાઓવહે આચ્છાદિત થયેલી તે પર્ણકુટિના દ્વાર આગળ એક નાના ચાતરાપર, માટું કૃષ્ણાજન બિછાવેલું હતું. તેની ચારેમેર જાદા જાદા પાંચ અગ્નિકુંડા રચેલા હતાં. તેમાં અગ્નિ પ્રજન્મલિત હતાં. આ પિત્ર સ્થાન કાનું હશે, એવા વિચાર કરતાં સત્સાધકાદિ પંથીએ આગળ વધતા જતા હતા; એટલામાં પર્ણશાળાની સામેથી એક નિર્મળ તેજસ્વી પુરુષ આવતા દેખાયા. તેનું શરીર ઘણું કૃશ, સર્વાંગ ભરમથી ચર્ચેલું, છતાં બહુ તેજસ્વી લાગતું હતું. મસ્તકપર ઘણા કાળની વધેલી લાંબી જટાના મુકુટની પેઠે આડબંધ બાંધ્યા હતા. નખ બહુ વધેલા હતા. હાથમાં જળથી ભરેલું કમંડલું હતું, માટે જણાતું હતું કે, પાસેના કાઈ જળાશયમાંથી એ સ્નાન કરીને આવતા હતા.

તેની પવિત્ર આકૃતિપરથી એ કાેઈ મહાત્મા હશે, માટે ચાલા આપણું તેને વંદન કરતા જઈએ, એમ સ્વાભાવિક જ સૌના મનમાં આવવાથી, સંઘ જરા ધીમા પડ્યો, ત્યારે તેઓની મનાવૃત્તિ પારખી લઇને મહાત્મા સત્સાધકે, તે મહાપુરુષને વદન કર્યું ને સંઘને પણું વંદન કરવા દઇને, તુર્ત ચાલતા થવાની સૂચના કરી. એલું જોઈ વંદન કરનારાઓને, 'કલ્યાણુ ! કલ્યાણુ !' ના આશીર્વાદ દઇને તે તપસ્વી બાલ્યો; "અરે સન્માર્ગવર્તીઓ! કલ્યાણુ થવાની અને અપાર સુખ મેળવવાની ઇચ્છાવાળા છતાં આપો આપ જે આવી મળેલા, તેની પ્રાપ્તિના માર્ગોનું કયા અજ્ઞાત મનુષ્ય અતિકમણ કરશે ! અહા! અતિ સુખરુપ અંતરિક્ષ લાક,ઇંદ્રાદિ દેવાના સ્વર્ગલાક, તપલાક, તપલાક, ચંદ્રલાક, સૂર્યલાક ને બીજા અનંત દિવ્ય લાક,

જેમાં અધિકાધિક દિવ્ય સુખ સંપત્તિએ। વિરાજિત છે, તે સર્વ સ્થળે, આ એ પવિત્ર માર્ગોપર થઇને જવાય છે, તેમાંના આ તપામાર્ગ છે. બીજો આ વ્રતમાર્ગ છે. બંને માર્ગો ઠેઠ અચ્યુતપુર સૂધી સાથે જ ચાલ્યા ગયેલા હાવાથી એક જેવા જ છે, તા પણ તપામાર્ગ સ્વચ્છ, સાદા ને સીધા છે, ને વ્રતપંથ ઘણી સમૃદ્ધિવાળા છે. તપામાગીને શરીરે કેટલુંક આરંભમાં કષ્ટ તા વેઠવું પડે છે ખરુ, પણ અંતે ઇચ્છિત લાકમાં એ પહોંચાડી દે છે. વ્રતમાર્ગ પણ તેવા તા ખરા, પણ તેમાં ખીજાં કેટલાંક સુખ હાવાથી કપ્ટ જણાતું નથી!" એટલામાં એક પરમ સાધ્વી સુશીલા, પ્રેમાળી, સુરાભિત છતાં ઘણાં સાદાં વસ્ત્રાભૂષણાવાળી સ્ત્રી ત્યાં આવી. એના ભણી હાથ કરીને તે ખાલ્યા; "આ સતી અ અંને માર્ગોમાં પંચીને ખહું જ સહાય કરે છે. એનું નામ તપત્રતશ્રદ્ધાદેવી છે. શીતકા-ળમાં શીત સહન કરવી, ઉષ્ણુકાળમાં તાપ ને વૃષાકાળમાં જળાના માર સહન કરવા, માટા માટા નિયમા પાળવા, આહારના ત્યાગ, જળના ત્યાગ, વાયુરુંધન,\* એકાસન,† નિરાસન,‡ અગ્નિતાપન§ ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારનાં તપ છે. તે આચરતાં શરીરને કષ્ટ પડવાથી પંથી કદાચ કંટાળીને માર્ગથી ઉત્તરી ન પડે, તે માટે આ સ્ત્રી તેને સહાય થાય છે, ને આ શ્રેષ્ઠ માર્ગથી બ્રષ્ટ થવા દેતી નથી. તેમ જ મૌન,∥ એકાશન,∜ નક્તાશન,\$ અનશન,× યગ્નાપવાસ, \* માસાપવાસ,† ભૂમિશયન,‡† એકાશ્રભાજન,§§ ગાપૂજન, |||| તરુસિંચન,¶¶ નિત્યાશ્રદાન,\$\$ દેવવંદન,×× ્રદીપપૂજન,\*\*\* દ્રિજપૂજન,††† માસરનાન‡‡ ઇત્યાદિ અસંખ્ય પુષ્ટ્ય-

<sup>\*</sup> વાયુ-પ્રાણવાયુને ઘણા વખત સુધી રુધી રાખવા તે. † માત્ર એક જ આસને ખેસલું, સાંથી ખસલું કે લઠલ નહિ તે ‡ આસન વિના એટલે ક્યાંય ખેસલું, જ નહિ, લમા જ રહેલ કે ક્રવલં તે. § અગ્નિના ભડકાઓ કરી વચ્ચે ખેસલું તે. ¶ મુખેશી ખાલલું નહિ તે. ¶ દિવસમા એક જ વખત ખાલું તે. Ş પાછલા ચાર ઘડા દિવસ રહે, તે જ વળાએ જમલું તે. ૪ કશુંય ન ખાલું-નિરહાર રહેલ તે. \*\* પખવાડીઆના લાગટ ઉપવાસ કરવા તે. †† મહિના સુધી નિલ ઉપવાસ કરવા તે. ‡‡ પૃથ્લીપર સુલ મચે વગેરે સુખેશી સુવાનાં સાધનના લાગ કરવા તે. \$§ માત્ર એક જ અત્રનું દિવસમા એક જ વાર ભાજન કરલ તે. ॥ ગાયનું પૃજન, પાપણ ઇલાદિ કરલું તે ¶¶ વૃક્ષોને પાણી પાલું તે \$\$ નિસપતિ ગરીખોને અન્નાદિક આપલુ તે (સદાવત) ×× દેવ-શ્યાનામાં દર્શનાદિક જલું તે. \*\*\* દીવાનુ પૂજન કવલું તે ††† વિદ્વાન ધર્મજ્ઞ, ઉપદેન્શક એવા પ્રાહ્માઓનું પૂજન કરલુ તે. ‡‡ કાર્તિક, આર્ગશાર્પ, માત્ર, વૈશાખ ઇલ્યાદિ માસામાં અમુક તીર્પાદિક અમુક વળાએ વિધિયી સ્નાન કરલું તે.

પ્રદ કતો; અને તપ્તકૃચ્છ્, ચાંદ્રાયણ,† કૃચ્છ્ચાંદ્રાયણ‡ ઇત્યાદિ પાપનાશક પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ કતો પણ આગરવાં કઠિન હાવાથી, એ દેવી તેમાં પંથીને સર્વદા સહાયકારિણી છે. એ પંથીનું સદા કલ્યાણ ઇચ્છે છે. માટે, રે પંથીએ ! એ લાંગ પંચ આગળ જહું મૂકી દઈ, આ સીધે શેરહે ચહા, ભૂલશા મા, એથી થાંહે પરિશ્રમે દિવ્ય લાકમાં જઈ वसशी," એટલું કહી पेेेेेेेेे श्रद्धां हेवीने तेे लें आज्ञा हरी है; "जा, तुं આગળ થઇને તેઓને એ પવિત્રમાર્ગો પર-જેની જેવી જ્યાં જવાની ઇચ્છા હાય તે માર્ગ પર ચઢાવ." એ સાંભળી મહાત્મા સત્સાધક તે દેવીને નમન કરીને પછી તપરવી પ્રત્યે બાલ્યા; "હ તપાધન! આપને અને એ માતાસમ કલ્યાલુકારિણી દેવીને અમારા પ્રણામ છે, એ દેવીની સત્તાર્ધ્ધ માત્ર અહિંયાં જ નહિ, પણ આખા અચ્ચુતપથપર પણ છે. માટે અમારા માર્ગમાં જ તે અમને સદા સહાયિની થાંએા; કારણ આપના ખા તપત્રત માર્ગો ઉત્તમ-શ્રેયસ્કર છે, પરંતુ અમારાથી તેપર ચાલી શકાય નહિ; કેમકે અમે સૌ નિઃસ્પૃહ-કશાની ગરજ ન રાખનારા છીએ ને અહીં તો તમારા અધિકારી કામને તાળે **થ**વું પ**ે,** એ કેમ સહેવાય? વળી અમારા માર્ગ પણ મહા તપામય છે ને તેમાંના તપ, કે જેમાં સૌ વ્રતાના પણ સમાવેશ થાય છે, તે તમારા કરતાં કેવળ નિરાળાં છે. શરીર, ઇન્દ્રિચા તથા મનની શુદ્ધિ કરવાને, તેમ જ તેઓને સ્થિર તથા વશ કરીને, પવિત્ર પ્રભુ અચ્યુતને માર્ગે દઢ પ્રવૃત્ત કરવાને અર્થે, તે તપા આચરવામાં આવે છે. એ તપ ત્રણ પ્રકારે કરાય છે; શરીરથી, વાણીથી અને મનથી. દેવ, દ્વિજ~~ સત્પાત્ર પ્રદ્મવિદ્યાસંપન્ન પ્રાહ્મણ, ગુરુ-પ્રદ્મવિદ્યો પદેશક, વિદ્રાન, એઓનું પૂજન કરવું, સદા શરીરે પવિત્ર રહેવું, સૌ સાથે સરળ સ્વભાવે વર્ત્તલું, ષ્રહ્મચર્ય પાળવું અને અહિંસા એટલે પ્રાણી માત્ર પ્રત્યે દયા-પૂર્વક ને નિવેરપાણે રહેલું, એ કાચિક એટલે શરીરથી કરવાનું તપ કહે-વાય છે. કાઇના પણ મનને ઉદ્દેગ ન કરે તેવું છતાં સત્ય, પ્રિય અને હિતકારક હાય તેલું ખાલલું તથા સ્વધર્મનું અધ્યયન કરતું, એ વાચિક એટલે

<sup>\*</sup> ગૌમૃત્રનું જ માત્ર પાન કરી અમુક દિવસ પયત કરવામાં આવત વૃત. † ચંદ્ર જેમ શુદ્ધાં વધે છે ને વદમા ઘટે છે તેમ પડવાથી પૂનમ સૂધી અકેક ગ્રાસ ચડતા જઈ લાંથી પાછા અમાસ સૂધી અકેકા ઉતારતા જન્નું ને તેટલા નિયમિત ગ્રાશ વિના કશું ન ખાનું તે તથા ખીજા પહ્યુ અનેક પ્રકારનાં ચાંદ્રાયણ વૃત છે તે. ¶ એ ચાંદ્રાયણુના જ પ્રકાર છે.

વાણીથી કરવાનું તપ કહેવાય છે. તેમ જ મનની પ્રસન્નતા, શાંતિ મૌન-મનનશીલપાં - ઇંદ્રિયાના વિષયાથી દ્વર રહેવાપાં, અને અંતઃકરણની શુદ્ધતા-કપટરહિત શુદ્ધભાવ-નિખાલસપણું-એ માનસિક એટલે મન-વડે કરવાનું તપ કહેવાય છે. એ ત્રણ પ્રકારનાં તપ, કે જેને શ્રદ્ધાદેવીની માટામાં માટી સહાયતાવઉ પંથીએ આચરે, અને તેનાથી કાઈ પણ પ્રકારના કળની કશી ઈંગ્છા રાખ્યા વગર આચરવામાં આવે તા જ તે સાત્વિક એટલે શ્રેષ્ઠ તપ કહેવાય. પણ લોકામાં મારા સત્કાર થાય, માન મળે, પૂજા થાય ઇત્યાદિને માટે દંભથી કરવામાં આવતું ચંચળ-અસ્થિર તપ, તે તા રાજસ એટલે મધ્યમ ગણાય છે; અને એથી પણ અધમ તામસી તપ તા દુરાગઢ ધરી દુઃખે કરીને આચરવા છતાં ઉલટાં માર્ગથી બ્રષ્ટ કરીને નરકે લઇ જાય છે. માટે હે તપાધના આપ તા એ સઘળા તત્ત્વને જાણનારા છા, છતાં અમને પ્રભુ અચ્યુતના સેવકાને ક્ષુલક કામદેવના સેવક કરવા કેમ ઇચ્છા છા? કૃપા રાખને. આપના તપશ્ચર્યાના સમય વીતી જાય છે ને અમારે ચાલવાનું માડુ થાય છે." આટલું કહી શ્રદ્ધાદેવીને પુનર્વેદન કરીને, સત્સાધક પાતાના સંઘ સહિત ગાલતા થયા. તે તપસ્વી તત્કાળ પેલા પ્રજ્વલિત થયલા પંચાસિની મધ્યમાં બેસી ગયા; ને ચિત્ત સ્થિર કરી જપ કરવા લાગ્યા.

**દેવતાદર્શન** 

સંઘને તપાંધન આગળ વાર થઇ હાવાથી, માંહું તા થઈ ગયું હતું, પણ તેના ખદલામાં આજે તેમને ચાલવાનું પણ થાહું હતું. સમય થવા આવ્યા, તે સાથે પાંચિકાશ્રમ પણ નજીક આવ્યું. તે ફરથી દેખતાં જ સત્સાધક ઉતાવળા ચાલતાં પાતાના સંઘને ધીમા પાડી કહેવા લાગ્યા કે, "મિત્રા! આજે હવે આપણી ખેપ અહીં જ પૂરી કરવાની છે; માટે આ રમ્ય પાંચિકાશ્રમમાં સુખેથી ઉતરી, પેલી પવિત્ર જળવહન કરતી સરિતામાં રનાન સંધ્યાદિ કરા; ને સઘળા કર્મમાર્ગોને ઓળંઘીને, ચપલ ઘાતકી કામદેવના પાશમાં ન ક્સાતા. જેની કૃપાથી આપણે અહીં સૂધી નિવિદ્ત આવી પહોંચ્યા, તે સમર્થ પ્રભુ અચ્યુતના આજે કીર્તનાત્સવ આરલા."

સઘને પાંથિકાશ્રમમાં ઉતર્યો ને છે, વિમાન પણ તે ઉપર જ અત-રિક્ષમાં સ્થિર થયું. સૌ વિમાનવાસીઓ સંધ્યાકાળ થવા આવ્યા હાવાથી નિયમ પ્રમાણે સાયંકાળનાં નિત્યકર્મમાં પ્રવૃત્ત થઈ ગયા. નિત્ય-નિયમ પ્રમાણે રાત્રિ થતા મંડપસ્થના થઈ, ને તેમાં સર્વ પુષ્ટ્યજનાએ ગુરુદેવની સમક્ષ અત્યાનંદે અચ્યુતકીર્તન કર્યું; અને પછી ગુરુવંદન કરી

કરીને તેએ પાતપાતાના શયનસ્થાન પ્રત્યે જવા લાગ્યા; ત્યારે ગુરુ વામદેવજીએ કહ્યું, "આજે તમારે હમણાંથી નિદ્રાવશ થવું નહિ. ભૂમિ-પર આજે અચ્યુતમાર્ગીએ અચ્યુતકીર્તન કરવાના છે, એવું તેઓના અગ્રણી સત્સાધકના બાલવા ઉપરથી આપણે જાણ્યું છે, તે કેમ ભૂલી જાઓ છા? આજે તેઓ સઘળા કર્મમાર્ગોને વટાવીને આ મુકામે આવી પહોંચ્યા છે. તેમ જ પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગના તૃતીય સાેપાન પણ અહીં આગળ પૂરા થાય છે. કાલે તેઓ ચતુર્થ સાેપાને ચઢશે. ચાલા સાે સૌને આસને ખેસી જાએા, કીર્તન આરંભાયું જણાય છે. સાંભળા, આ કર્ણપાવન અચ્યુત નામના માંગલિક અને મધુર<sup>ે</sup>ધ્વનિ સંભળાય છે." જુઓ, કેવા પ્રેમના પૂર્ણ આવેશમાં તેઓના ઉત્સવ ચા<u>લ</u> થયેા છે! કેટલાક પ્રેમીલા પંથીએ પ્રભુ અચ્યુતને નામે નૃત્ય કરી રહ્યા છે, કેટ-લાકા મધુર સ્વરે કીર્તન કરે છે, ને કેટલાકા તે સાથે વીષા, તાલ, મૃદંગ આદિ વાર્જિત્રાને એક સ્વરમાં મેળવી વજા છે, આનું નામ સંગીતઅચ્યુતકીર્તન.\* એ વાર્જિત્ર આદિ સર્વ કીર્તનસાહિત્ય તેઓને આ પાંચિકાશ્રમમાંથી જ મળ્યું છે. જુઓ, પ્રત્યેક પંથીની કીર્તનમાં ચિત્તની કેવી એકાગ્રતા થઇ ગઈ છે! આવી એકાગ્રતા જો કેટલાક સમય સ્થિર રહે, તાે અવશ્યમેવ પ્રભુ અચ્યુવતું ત્યાં પ્રાક્ટ્ય થાય; કારણ કે એ પરમ પુરુષ-આનંદમૂર્ત્તિ કેવળ પ્રેમભક્તિને અધીન છે. પ્રેમ એ એકયનું ખરુ તત્ત્વ છે. એક્ય થતાં જ દ્વૈતાપત્તિરૂપ જડગ્રંથિ છૂટી જાય છે, જાદાઈ જણાવનારુ અજ્ઞાનપટલ પડી જાય છે, અચ્યુતની અને આપણી વચ્ચે રહેલું અંતર ટળી જાય છે. પછી જે રહ્યો તે પાતે જ આનંદમૂર્ત્તા"

અચ્યુતમાર્ગમાં ઘણીવાર સૂધી એવી એકાગ્રતામાં કીર્તન ચાલુ જ હતું, એવામાં એક ચમત્કાર બન્યા. પથિકાશ્રમના દ્વારમાંથી કેટલાક પ્રકાશ પત્યો. તે જોઈ ઘણાક પંથીએાનું ચિત્ત તે લણી ખેંચાયું. ત્યાં એક સ્ત્રી આવતી દેખાઈ. એની મુખાકૃતિ જેતાં સૌને પરિચિત લાગી, પણ શરીરપર ધારણ કરેલાં દિવ્ય વસ્ત્રાભૂષણો તથા અંગનું દિવ્ય તેજ જોઈ સૌ વિચારમાં પડ્યા. સડસડાટ તેણી કીર્તનના મધ્યમાં આવી હભી રહી, ને જાણે બહુ જ પ્રસન્ન થઈ હોય તેમ 'જય જય' શખ્દ કરતી કીર્તનકારોને આશીર્વાદ દેવા લાગી. મહાતમા સતસાધકે તો જોતાં વેત જ તેને આશીર્વાદ દેવા લાગી. મહાતમા સતસાધકે તો જોતાં વેત જ તેને આળખી. તેણે તેનાં ચરણમાં લાંગા પડી સાષ્ટાંગ પ્રણામ કર્યા ને સર્વને

<sup>\*</sup> સગીત-ગાર્લ, વાલ વગાડલ તથા નૃત્ય કરલ, એ ત્રણે મકાર સાથે આચરવામાં આવે તેનુ નામ સગીત

તેમ કરવા સ્થવ્યું. તુરત પથિકાશ્રમમાંથી એક સુંદર આસન લાવીને તેપર તેને માેટા આદરપૂર્વક ખેસાડી, ને સામે ઉભા રહી હાથ જોડીને તે ખાલ્યા; "હે માત! હે દેવિ શ્રદ્ધા! મેં તા તને આળખી; પણ સ્થાનપરત્વે તારુ રૂપાંતર થયેલું જોઇ, આ પંથીઓ પ્રથમ આળખી શક્યા નહિ. હે દેવિ! આ વેળા અહીં તારું આગમન ક્યાંથી?"

પ્રસન્ન મુખે તે દેવી બાેલી; "હે સાધા તપામાર્ગપર પેલા તપસ્વીની પરિચર્યા કરતાં મને જોઇ હતી, તે જ હું શ્રદ્ધા છું. જેવા પથ ને જેવા પંથી, તેલું રુપ મારે ધારણ કરીને તેને સહાય કરવી પહે છે. આ આખા મહામાર્ગપર અનેક રુપે દર્શન દઈ, હું સઘળા પંથીઓને તેમના નૃદા જૂદા શાખામાગોંમાં પણ સહાયતા કરું છું. આ તમારા અચ્યુત કીર્તે-નના પ્રેમાત્સવ જોઇને, અહીં સ્વાભાવિક ચઢી આવી છું. હું પંથી માત્રની સાથે અદશ્યપણે સદા રહું છું, પણ પ્રસંગ આવે પ્રગટ દર્શન દઉ છું. હે પુણ્યાત્મા! આજે તમે સૌ પંથીએ ધન્યવાદને ચાગ્ય થયા છા; કેમકે મહા ધીટ અને ખળવાન્ કામદેવની જેમાં પૂર્ણ સત્તા છે, એવા કર્મમાર્ગ આજે તમે નિવિંદને ઓાળગી ચૂકયા છા વળી આખા અચ્યુતમાર્ગના મુખ્ય વિભાગ, જે જૂદાં જૂદાં પ્રસ્થાનાના નામથી ઐાળખાય છે, તેમાંનું પહેલું કર્મપ્રસ્થાન પણ અહીં જ પૂરુ થયું છે. હું ધારુ છુ કે, પંથીને પ્રસ અચ્યુતનાં દર્શન થવામાં આડી આવતી પાપાદિક મલીનતાએાને દૂર કર-નારી મહાપવિત્ર દેવી ચિત્તશુદ્ધિ પણ તમાને અહીં જ આવી મળશે, કામદેવની લાલચામાં કિચિત પણ ન લાભાતાં પાતાનાં સર્વ કર્મ નિસ્પૃ-હુપણ અને વિધિપૂર્વક, માત્ર પ્રભુ અચ્યુતની પ્રસન્નતાને અર્થે, જેઓ સદા મને સગે રાખીને કરતા રહે છે, તેઓને એ મહાદેવીનાં ચિત્ત-શુદ્ધિનાં અવશ્ય દર્શન થાય છે. કાલે તમારા ખીજા પ્રસ્થાનના આરંભ થશે. તેમાં પણ કામદેવની તાે સત્તા આજીબાજી ઘણેક સૂધી પ્રસરેલી જ છે. માટે તૈનાથી વારંવાર સાવધ રહેજો. હું હવે જાઉ છું, પણ અદશ્યસ્ત્રપે તમારી સાથે રહીને તમને સદા સહાય કરતી રહીશ." એ છેલ્લા શખ્દ બાલતાંની સાથે તેણી ઉઠી ને પથિકાશ્રમના દ્રાર આગળ જતાં અદ્વય થઈ ગઈ!

માંડું થઈ ગયું હતું, સૌ શ્રમિત પણ થયા હતા, તેથી કીર્તન સમાપ્ત કર્યું. પંથીઓ ટપોટપ નિદ્રાવશ થવા લાગ્યા. સત્સાધકની પણ આંખ ઘરાવાથી તે આઢા થયા, તેટલામાં સ્વપ્તસરખા તેને કંઇ આલાસ દેખાયા. જાણું તેને કાઇએ કહ્યું કે; "અરે પથી! ઉઠ! ઉઠ! સૂઇ કેમ રહ્યો છે?" તતકાળ ચડપ લઇને તે બેઠા થયા, ને સ્વસ્થ અની જૂએ છે તો પાતાની આગળ એક અફલત તેને મૃત્તિં આવી ઉલેલી છે! એ તેને આળખી તો શક્યા નહિ, પણ તેની મંગળમય આકૃતિ નેઇને, સ્વાભાવિક જ પૃત્રયભાવ ઉત્પન્ન થવાથી તેને વંદન કર્યું ને હાથ નેડી પૃછ્યું કે; "પૂર્વે કરી ન નેવાથી આપને હું આળખી શક્યા નથી; કૃપા કરી કહા, આપ કાણ ?" તેનું ઉત્તર એલું મળ્યું કે; "હું કાણ છું, તે તું તારા અંત કરણમાં જ ને, એટલે આપાઆપ નાણી શકીશ!" એ ઉપરથી સત્સાધકે નેત્ર મીંચી અંતર્દૃષ્ટિવડે હ્દયમાં નેવા માંડ્યું, તો માંહે નાણે એક નાના સૂર્ય ઉચ્ચા હાય, તેવા સ્વચ્છ પ્રકાશ દેખાયા; તેમાં આવા માંડ્યું તો માંહ જાણે એક નાના સૂર્ય ઉગ્યા હાય, તેવા સ્વચ્છ પ્રકાશ દેખાયા; તેમાં બીબું કશું મલીનપણું જેવામાં આવ્યું નહિં; તેથી તેને સ્વાભાવિક આનદ થયા. એટલામાં તે દિવ્યમૂર્ત્તિએ પુનઃ કશું; સાધા! હવેથી હું એવા પ્રકાશરુપે નિરંતર તારા હુદયમાં જ નિવાસ કરીશ; કેમકે આજ સૂધી કુટિલ કામને-કર્મનાં ફળને ન ગણુકારતાં, માટા પરિશ્રમથી તે માર્ગ વહન કર્યો છે." એ ઉપરથી સત્સાધક તુર્ત તેને એાળખી, બાલ્યા; "અહા! શું આપ દેવી ચિત્તશુદ્ધિ! આપનું આજે દર્શન થશે, એલું મને શ્રદ્ધાદેવીએ જણાવ્યું હતું. કહા હવે હું શી આજ્ઞા ઉઠાલું!" તે દેવી બાલી; "તે મારી સર્વ આજ્ઞા ઉઠાવી છે; હવે તા તારું પ્રિય મારે કરવાનું છે. તારા માર્ગને વિષે, હવે હું તારા ચિત્તમાં બેઠી બેઠી સર્વદા પ્રકાશ કરતી રહીશ; ને તેથી તને પ્રત્યેક વસ્તુનું થયાર્થ તત્ત્વ સમજારો. જગતપુરથી માંડીને છેક અચ્યુતપુર સૂધીમાં દશ્ય અને અદશ્ય એલું જે જે કંઈ છે, તે સર્વમાંથી સાર અને અસાર, ખરુ અને ખાટું, કામનું અને નકામનં, સત્ય અને અસત્ય, એ તં યથાર્થ જાણી શકીશ; સારન અને નકામનું, સત્ય અને અસત્ય, એ તું યથાર્થ જાણી શકીશ; સારનું ચહુળુ કરી શકીશ; અસારના ત્યાગ કરી શકીશ; અને એ જ શુદ્ધ પ્રકાશ, જે તારા અંતરમાં તેં ત્રેયા, તેવહે તેની અંદર જ સમર્થ અચ્યુત-પ્રભુના વ્યાપક સ્વરૂપને તું જોઈ શકીશ. કલ્યાણ !"

એ બન્તેની એવી વાતચિત, જે કેટલાક સાવધ અને સજગ પંથીએા, જગમીંચમાં સાંભળી રહ્યા હતા, તે ચડપા ચડપ બેઠા થઇ ગયા, ને દેવી ચિત્તશુદ્ધિ આગળ આવી વંદન કરીને ઉભા રહ્યા. તેંંએાને પ્રસન્ન મુખે તે કહેવા લાગી; "તમે પણ આ સત્પુરુષના સંગથી પાત્ર થયા છા. તમારા હૃદયમાં પણ હું પ્રકાશરૂપે નિવાસ કરીશ. હું પ્રસ અચ્યુતની દાસી છું, તાપણ તે સમર્થ પ્રસની મારાપર ઘણી કૃપા છે, તેથી હું જયાં હાઉ, ત્યાં જ તે પાતે સ્વેચ્છાથી આનંદની લહરીરૂપે પ્રકટ થાય

છે. તે પ્રભુ સર્વથી નિર્મળમાં નિર્મળ ને પવિત્રમાં પવિત્ર છે. અંધકા-રથી સદા જ દૂર રહે છે, માટે જેનું અંતઃકરણ અપવિત્ર, પાયરુપ મલથી મેલું, ને મારા પ્રકાશ વગરનું એટલે અન્નાનરૂપ અંધારાવાળું હાય ત્યાં તે પધારતા નથી. મારામાં જે પ્રકાશ છે, તે તેમના તેજના જ છે. દેહ તથા ઇંદ્રિયાનાં કર્મ, મનનાં કર્મ, નિત્ય કર્મ, નિમિત્તિક કર્મ,§ ને યજ્ઞ, દાન, તપ, વત, તીર્થાદિક કર્મ, એ સર્વે સાધુ પુરુષા માત્ર મારી પ્રાપ્તિને અર્થે જ કરે છે; કેમકે હું પ્રભુ અચ્યુતના મેળાપ કરાવનારી છું, પણ જેઓના હુદયમાં, એ સર્વે કર્મો કરવા છતાં જરા પણ કામદેવની ખતાવેલી લાલચ સંતાઈ રહી છે, તેઓ અહીં સુધી આવી શકતા નથી; ને ઠદાચ કષ્ટે આ સાધુ (સત્સાધક સામા હાથ ઠરીને) યુરુષ જેવાના સંગથી આવે છે, તાપણ તેઓને મારી પ્રાપ્તિ થતી નથી; ગાને મારા વગર પછી તેંગા આગળ વધી શકતા નથી. કહાંચ આવા સંઘના લેળા એક ખીજાની દેખાદેખીથી ઘસડાયા જાય છે. તાપણ ગ્રાંડેક આગળ જતાં કાેઈ લુલવણી ચુકવણી આવી કે, તુરત તેમાં કસાંઈ પડે છે, ને વચમાં ને વચમાં રખડે છે. માટે તમે સો સાવધ રહેતો. કેમફે આગળ પણ હેલ્તુ ઘણેક સુધી કામદેવની સત્તા છે. તમારાં કર્તવ્ય કર્મ કદી ચૂકશો નહિ, તેમ તેના કૂળની આશા રાખશા નહિ, એટલે હું સદા તમારી સાથેની સાથે જ છઉં, તમારું કલ્યાણ થાયા." એ છેલ્લા શખ્દ ખાલતાં તે ઘણી અફલુત રીતે તેજરૂપ થઈ ગઈ. એ તેનેમય પ્રકાશ તેની સમીપ ઉલેલા સત્સાધક આદિક પંથીઓમાં વહેંચાતા લય ્થઈ ગયા! આલું નાઈ સાનંદાશ્વર્થમાં મગ્ન થયેલા તે જાગત પંથીએ, સત્સાધકની આ પરકલ્યાણની સર્વોત્કૃષ્ટ છુદ્ધિને માટે તેને નમન કરીને પાતપાતાની પથારીપર જવાં લાગ્યા. પછી સંત્સાધક બીજા સૂતેલા પંથીએા સામે નિઃધાસ નાંખી બાલ્યા; "અરે આ પંથીએ માટે મને બહુ ખેદ થાય છે. તે બિચાંરાએાને દેવી ચિત્તશુદ્ધિનાં દર્શન થયાં નહિ. કેાણું જાણે તેંએા હવે આપણી સાથે કયાં સુધી નિલશે ? હશે, ગમે તેમ છતાં

<sup>\*</sup> તેવું, સાભળવું, સ્પર્શવું, સુંઘવું, ખાવું, ચાલવું, સૂવું, શ્વાસ લેવા, ખાલવું, મળમૃત્રના લાગ કરવા, ગ્રહણ કરવું, આપવું, પહેરવું, ઓઢવું, જવું, આવવું ઇલાદિ ક્રિયાઓ તે † વિચાર કરવા, ચિંતન કરવુ, ધ્યાન કરવું ઇલાદિ જે ક્રિયાઓ તે. દ્રામાં તે † વિચાર કરવા, ચિંતન કરવુ, ધ્યાન કરવું ઇલાદિ જે ક્રિયાઓ તે. વાના જે ક્રિયાઓ તે § નિમિત્ત આવી પડવાયી કરવાની જે ક્રિયાઓ તે, જેમક વિચાદ, શ્રાદ્ધ ઇલાદિ પ્રસંગાને નિમિત્તે કરવાની શાસ્ત્ર સંખધી જે ક્રિયાઓ તે.

અચ્યુતપંથે ચડેલા છે, તાે તેઓના નાશ થશે નહિ. પ્રભુ તેમની રક્ષા કરા." પછી સૌ નિદ્રાવશ થઈ ગયા.

## માર્ગભ્રષ્ટાની ગતિ

આ પ્રકાર વિમાનવાસીઓ યથાવત જોઈ રહ્યા હતા. તેમણે સત્સા-ધકને એમ ખેદ કરતા જોઈ શુરુ વામદેવને પૂછ્યું, "કૃપાનાથ! એ ખિચારા સૂતેલા પથીએા, કે જેઓને ચિત્તશહિ દેવીનાં દર્શન નહિ થયાં ને જેઓને માટે સત્સાધક આમ ચિંતા કરે છે. તેઓની હવે શી ગતિ થશે? અને જયારે પછવાડેથી તે ચિંતા કરે છે, ત્યારે તે વેળાએ જ તેણે તેઓને કેમ જગાડ્યા નહિ? ચિત્તશુદ્ધિની પ્રાપ્તિ ન થઈ, તેથી શું તેઓના અહીં સુધી આવવાના પ્રયત્ન મિથ્યા જશે ?" વામદેવજીએ કહ્યુ; "ચિત્તશુદ્ધિનાં દર્શન માટે તેએાને જગાડવા, એ સત્સાધકના હાથમાં નહાતું; કેમકે જેઓના અધિકાર થયા હાય, તેઓને જ એ દેવીનાં દર્શન થાય છે. અધિકાર વિના કદાચ તે તેએ ને જગાડત, તા તેણી તાકાલ અદૃશ્ય થઈ જાત, કેમકે જે પંથી કશી પણ ફળની આશા રાખ્યા વગર પાતાનું કર્તવ્ય સમજને નિરંતર પાતાનાં કર્મ અચૂકપણ કરતા આવ્યા હાય. તેઓને જ એ દેવી દર્શન દઈ અધિકારી ખનાવે છે: પણ જેઓનું મન એવા નિષ્કામપણા માટે સ્વાધીન થયું નથી, છતાં શ્રદ્ધાદેવીનાં તા દર્શન પામેલા છે, તેઓને તે સદા સહાચિની દેવી શ્રદ્ધા, દુર્ગતિએ જવા દેતી નથી. આવા કલ્યાણ માર્ગે ચઢેલાની કદી દુર્ગતિ થાય જ નહિ. એએા કદાચ મહાત્મા સત્સાધકની સાથે વધારે આગળ નહિ જઈ શકે, ને કર્માદિકની વાતા સંભારીને વચમાં ગુંચવાઈ રહેશે, તા આસપાસના ગમે તે શાખા માર્ગે થઇને, ઘણા પુષ્ટ્રયથી પ્રાપ્ત થનારા પવિત્ર લાેકને વિષે ચાલ્યા જશે, ને ત્યાં ઘણાક કાળ સુખ ભાેગવીને ને કે પાછા જગન્નગરમાં જઈ પડશે ખરા, તથાપિ ત્યાં પવિત્ર અને શ્રીમાન એવા મનુષ્યને ઘેર જન્મ લેશે; અથવા કાઈ ખુદ્ધિમાન એવા ચાેગીને\* ઘેર જન્મશે. જગજ઼ગરમાં એવા જન્મ થવા, એ પણ અતિ-શય દર્લભ છે; કેમકે ત્યાં જન્મીને તેને પૂર્વે પાતાની ખુદ્ધિપર થયેલા સંસ્કારનું સ્કુરણ થાય છે, અને ત્યાંથી જ પાછા તે આ પવિત્ર માર્ગે

<sup>\*</sup> અમ્યુત માર્ગને યાગ એવી સંજ્ઞા છે, કેમકે એ માર્ગે પ્રભુ અમ્યુતના યાગ (મળાપ) થાય છે, ને તે માર્ગ જનારા પયીઓને યાગી કહેલા છે. તેા જે ઘરમાથી એ, માર્ગે ઘણા પુરુષા ચહેલા હોય, તેવા ઘરમા એ યાગભ્રષ્ટ (અમ્યુતમાર્ગથી ભ્રષ્ટ થયેલા) પથી જન્મે છે.

ચહી, અચ્યુતપુર જવા માટે પ્રયત્નવાન્ થાય છે. એમ પ્રયત્ન કરતાં કરતાં પણ કદાચ ભૂલ થાય, મનકામનાને વશ થઇ જાય તા પણ અનેક વાર આવર્જન વિસર્જન-જન્મલું ને મરતું ને પાછું જન્મલું ને પાછું મરતું-એમ થતાં થતાં પણ, અંતે તે પંથી પાપથી મુક્ત થઈ શુદ્ધ થાય છે, ને છેવટે પરમ ગતિસ્પ એવા અચ્યુતપુર પ્રત્યે જઈ પહોંચે છે. આને માટે જે નિયમ છે, ને અચ્યુતમાર્ગ ચઠવાનું જ માત્ર કેટલું માહાત્મ્ય છે, તે પ્રભુ અચ્યુતે પાતાના એક પ્રિયતમ પંથી પ્રત્યે કહેલું છે, તે એ પથીઓને મળેલી પથળાદિનીમાં વર્લુગ્યું છે:-

''प्राप्य प्रण्यकृतां होका त्रिया शायतोः समाः । श्रचीनां श्रीमतां गेहे योगभष्टोऽभिजायते ॥ अथवा योगिनामेव कुळे सवित धीमताम । एतिह दुर्छमतरं लोके जन्म यदीट्टगम् ॥ तत्र तं दृहिसंयोगं छभते पौर्वदेहिकम् । यतते च ततो भृयः संसिद्धौ कुरनंदन् ॥ पृत्रांभ्यासेन तेनैव हियते ध्वयोऽपि सः । निजासरपि योगस्य शब्द्यव्यातिवर्तते ॥ प्रयत्नायतमानस्तु योगी संगुद्धकित्विषः । अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम् ॥

"એવા આ અચ્યુત માર્ગના પ્રભાવ છે; કેમકે માર્ગ ચઢવાની ઇચ્છા માત્ર જેને ઉત્પન્ન થાય, તે મનુષ્ય પણ, શબ્દક્ષદ્મ જે વેદ્દ, તેની એ પેલીમેર ચાલ્યાે જાય છે, અર્થાત્ ઉત્તમ ગતિને પામે છે."

એટલું કહીને તે મહાત્મા બાલ્યા; "ઉઠા, હવે સાત્ર ઘણી ગઈ છે, માટે સૌ સૌના શયનસ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા જાએા." ગુરુદેવની આદ્યા થતાં જ આખા પુણ્યજનસમાજ અચ્યુત નામની જયગર્જના સાથે ઉભાે થયા, તે તેમનાં પાવન ચરણારવિંદને પ્રણામ કરીને વેરાઈ ગયા.



નહિ, ત્યાંસૂધી પરમધામ-અચ્યુતપુરમાં જલું મુશ્કેલ જ છે. પરમધામમાં-પરમાત્માના ધામમાં પહોંચવાનું કાર્ય માત્ર ક્ષુલ્લક શ્રમથી કે વાતાના તડાકાથી કે વરસ બે વરસના પ્રયત્નથી કે એકજ જન્મથી **યતું** નથી; પરંતુ અનેક જન્મામાં, અનેક કાળ સુધી, આત્માને શાધ્યા હાય, વિચાર્યો હાય, નિશ્ચય કીધા હાય કે એ એ જ છે, બીજો નથી, એના ने भाराभां लेह नथी-सर्वत्र अहैत थ्रहा व्यापि છે-જીવ ते જ शिव ને શિવ તે જ જીવ, એલું સ્વરૂપ બંધાય છે, ત્યારે પરમાતમાના ધામના સાક્ષાત્કાર થાય છે. પરમાત્માના ધામમાં જવા માટે, આ સર્વ સ્થૂલ ભાવનાએ કંઈજ સઢાય કરતી નથી, પણ સર્વત્ર વાસુદેવમય-પરમા ત્મારૂપજ જોવાય અને આ પ્રાણી માત્ર તા એનાં રમકડાં છે, તે કંઇ પણ કરવાને સમર્થ નથી, એવા દઢ નિશ્ચય થાય, ત્યારે જ સાક્ષા-ત્કાર થાય છે. આત્માથી જાદું જગત છે જ નહિ, ઐવા નિશ્ચય વગર, પરમધામની પ્રાપ્તિ થતી નથી. પણ એવા નિશ્ચયવાળા દુર્લલ જ છે. સત્સાધકના આ સંઘમાં, આત્મા ને જગતની અભિન્નતા માનનારા સત્સાધકના આ સઘમા, આત્મા ન જગતના બાલકાતા નાનાતા થોડા જ છે. વાસનાથી મુક્ત તેથીએ થોડા છે, જગત બંધનાં જે પોટ-કાઓ તેમના શિપર છે, તેના માહથી મુક્ત પણ થોડા છે, એટલે જેઓ જગતના સ્થૂલરૂપપર માહવાળા છે, તેઓ પડશે જ. દૃષ્ટિ કર, હજએ આ સંઘમા કેટલાકાના માથાપર જૂદા જૂદા પ્રકારનાં પોટ-કાંઓ છે, તેના તેઓ ત્યાગ કરવાની ઇચ્છા પણ કરતા નથી. જયાં સૂધી એ પાટકાંઓના પ્રેમ જશે નહિ, ત્યાંસુધી તેઓને માટે અચ્યુતપુરનાં દ્રાર ખુદ્ધાં થવાનાં નથી."

દડમજલ આગળ ને આગળ ધસતા સત્સાધકના સંઘ, તેના પ્રમુખ-પણા નીચે આગળ ને આગળ વધ્યા જતા હતા. આ અરસામાં કેટલાક પંથીઓ ઘસડપસડ ચાલતા, કેટલાક થાકી ગયલા હાવાથી, માથાપર પાતાનાં પાટકાંઓના લાર હાવાથી, અને અગ્નિ જેવા તડકા તપતા હાવાથી, નરમ થઈ ગયા હતા. તેઓ પાણી પાણી, ખાલું ખાલું ઝંખી રહ્યા હતા. જે કે સત્સાધકને આમાંનું કશું પણ થતું હતું નહિ. તે તા નિર્શુણ નિર્વિકારી રહીને જ ચાલ્યા જતા હતા, ને પાછળના પથીઓને બાધતા હતા કે, "જરા ધૈર્ધ ધરી, આગળ વધા, આગળ વધા, નિર્મળ જળ ને ઉત્તમ લાજન તમારે માટે તૈયાર મળશે. જેઓએ ફાગટના પાટલાંના લાર માથે ઉપાડ્યો છે, તેઓને જ આ શ્રમ જણાય છે, ખીજાને નહિ; માટે આ પાટકાં ફેંકી દા, કે જેથી તમા આનંદથી અનંત-આકાશમાર્ગમાં પ્રવેશ્ક્ર

માટા પ્રસાદ પ્રાપ્ત થયા હાય, કંઈ અદ્ભુત-દિવ્ય સ્વતંત્રપણું આવ્યું હાય, જાણે આ દેહ હલકા કૂલ જેવા થઇ ગયા હાય, તેવા આનન્દમાં તરવા લાગ્યા-કંહા કે ડૂખી ગયા! કહા કે તરી પાર ગયા! સંઘનાં મનુષ્યા આ વિશ્વને પગ તળે જાઈ રહ્યાં અને સર્વે સમાધિમાં પડીને આત્માને આત્મા સાથે લેટતા જોવા લાગ્યા.

આ સર્વે પ્રકાર આકાશવાસી વિમાનસ્થ જીવા જેતા હતા. તેઓ પણ આ પ્રકાર જોઇને સ્તષ્ધ જ થઈ ગયા; અને જે ધૂમ્રગાેટાએાથી પંથીઓ જેમ અચેત થયા હતા, તેવી જ રીતે વિમાનવાસીઓ પણ અચેત થઈ પડત, પણ ગુરુ વામદેવજીએ સર્વેની સામે દૃષ્ટિ કરતાં કહ્યું; "સંભાળા, જે સ્થાનના અલૌકિક સાહાત્મ્યથી પંથીએા અચેત થઈ પડી, સમાધિ-રુપમાં આવ્યા છે તે સ્થાનના ભાગ તમે થતા સંભાળને! અત્રંજ સંભા-ળવાનું છે. આ સર્વનું કારણ અહંકાર છે. અત્ર પણ અહંકાર વસેલા છે. એ અહંકાર આ જગતના નહિ. પણ અચ્યુતપુર જવાના માર્ગોના છે. જે સ્થાન તમે જુઓ છા, તે ચાગનુ ધામ છે; અને અત્ર જૂદા જૂદા પ્રકારના ચાગીઓ વસે છે. તેઓએ જગતને તજ્યું છે, પણ પર-માત્માના ધામમાં પ્રવેશ કરવારૂપ જે આમનિષ્ઠા છે, તેનું જુદા જ પ્રકાર સેવન કર્યું છે. ઘેર્ધયુક્ત નમ્રભાવથી, પરમ ઐશ્વર્યની પ્રાપ્તિમાટે સંપૂર્ણ શ્રદ્ધાથી, સત્ય ને માનસિક હિંમતથી, વર્ષોનાં વર્ષો પર્યંત શિયાળા, ઉદ્ધાળા ને ચામાસામાં, પ્રણવળ્રદ્ધાનું આરાધન કર્યુ છે, પણ આત્માની એકતા પ્રાપ્ત કરવાને બદલે, મનુષ્યવ્યવહારમાં પણ મચ્યા રહેલું, અને તેમાંથી ખીજાને તારવા, ને તે કાર્ય હું કરી શકીશ એવા અહંભાવથી, જે સત્ય છે, તે ગુમાવેલું છે. આ પણ યાગ છે. એ યાગ માનુષ-વ્યવહારની ઉત્કૃષ્ટતાના છે. જે સુગંધીમય ધૂમના ગાટાઓથી તમે તર થઈ ગયા છા, તે અનેક પ્રકારની સિદ્ધિઓ છે ને એ ગાટાઓથી કાળના મસ્તકપર પગ દેવાય છે, પણ કાળાંતરે એ કાળ આ સ્થાનમાં રહેલાએાને ઉથલાવી પાંડે છે ને તેઓના ભક્ષ કરે છે. અત્ર રહેલા ચાેગીએ અનેક પ્રકારે સબ્ટિને ઉપયાેગી થઈ પડે છે, ઘણાં દયાનાં ને પરાપકારનાં કાર્ય કરે છે, અનેકને સૃષ્ટિનું દર્શન કરા-વવા સમર્થ છે, નિત્ય પરમાત્માને જુવે છે, ચુગના ચુગ સૂધી યૌવન ધારણ કરી રહે છે, ક્ષણમાત્રમાં આખા વિશ્વની વાર્તો જાણી શકે છે, વિશ્વની રૅટમાળના ક્રમ પણ ફેરવી શકે છે, નવી સૃષ્ટિ સજવાના સામ-ર્શ્યુવાળા છે; પણ તેઓ કાળના પાશના નાશ કરી શકતા નથી. કારણ

કે તેઓ વાસના વગરના અન્યા નથી, તેથી પાછા પડે છે, અને જે સરળ રસ્તા અચ્યુતપુર જવાના છે તે ચૂકવાથી, પાછા રગડામાં રગ-ઠાઇને, ઘણા કાળ સૂધી આ લાેકના વૈલવા ભાેગવ્યા પછી જ આ માર્ગે પાછા આવી શકે છે–અને ત્યારેજ જાણે છે કે, પાતાના માર્ગ અસત્ય પાછા આવારાક ઇ-અન ત્યાર જ જાલું છે કે, પાતાના નાગ ખરતપ હતો; અને તેના સંપૂર્ણ વિચાર થયા પછી, સર્વ વાસનાના ક્ષય કરીને, પ્રદ્મામાર્ગ-અચ્યુતપથે પરવરીને સુખ ભાગવે છે. આ સર્વે સુગંધમય ધૂમના ગાટા જણાય છે, તે તેઓની શક્તિ છે, કે જે શક્તિ ઘણી ચમત્કૃતિવાળી છે. જેઓ કાળના કાળ સૂધી પરપ્રદ્માને જાણવાને ને જાવાને મથે છે ને જીવે પણ છે, તેઓ આમ પાછા પડે છે. તેનું કારણ તેઓના અહંકાર ને વાસના નિર્મળ ન થવી એ જ છે. તેઓ કામના 🗽 રહિત અન્યા નથી, જગતના કલ્યાણમાં તત્પર રહેવારૂપ અહંકાર હાવાથી તેઓ સેકડા વિદ્યોપામાં-જેમ વાયુ મેઘને આણીને પાછા હઠાવે છે તેમ, તેઓ વિદ્યોપભાવને ભાગવે છે ને તેથી પઉ છે. એટલા છ તમ, તેઓ વિશેષભાવને ભાગવે છે ને તેથી પહે છે. એટલા માટે, અહંકારના નિશ્રહ કર્યા પછી ને સર્વ વાસનાના ક્ષય કરવા સાથે, વિષયનું—જગતના કલ્યાણકારી કે અકલ્યાણકારી કાઈ પણ લાગાનું ચિતન થતું અટકાવલું જોઈએ: નહિતર જેમ સુકાયલાં વૃક્ષને પાણી પાર્ણું જીવાઢે છે, તેમ અહંકાર તેઓના જગતના ચિતનને જીવાઢે છે." એટલામાં વરેપ્સુ બાલ્યા; "ગુરુદેવ! જુઓ પેલા કાઈ મહાતમા, આ સંઘપ્રતિ આવતા જણાય છે, તે કાણુ છે?" ગુરુ બાલ્યા; "વત્સ! એ આ માર્ગના સ્વામી છે અને આ માર્ગ આવનારા પંથીઓનું એ સંશ્યા કરે છે. એણુ પુરુષાર્થ નિરવધ સાધેલા છે ને આનંદ સાસાતકાર પ્રાપ્ત કરીને, પરમ જ્યોતિના સૂક્ષ્મતર તત્ત્વને જાલ્યું છે. એ પરા-ર્થની જ મૂર્તિરૂપ છે. એની પાછળ જે દેવી ચાલે છે, તે કેવળ ખુદ્ધિની જ વિલાસિની છે અને એ યાગીન્દ્ર એ દેવીની સહાયતાથી અનેક મહાત્મા હત્પન્ન કરવાની શક્તિ ધરાવે છે. એ કેવળ જ યાગમૂર્તિ છે, તેથી હતપજ્ઞ કરવાના શાકત ઘરાવ છે. એ કવળ જ ચાળમાત છે, તથા એ જે માર્ગ મહાત્માં ઉત્પન્ન કરી શકે છે, તે ઘણા વિકટ અને દુસ્તર છે; અને એવા દુસ્તર માર્ગ જવામાં, એ મહત્તા માને છે. એના જે નિશ્ચય છે તે અચળ છે અને એ નિશ્ચય પૂર્ણ કરવા માટે અનેક પ્રદ્માંડાના ચૂરા થઈ જાય, ગમે તેવા સંહાર થઈ જાય, ઘણા જવા એના માર્ગ આવે ને તેઓ અટવાઇને પાછા પૈક, તેની એને જરા પણ ચિતા નથી, એમ એનું મુખ દર્શાવે છે—અને તેમાં એ આનંદ માને છે ને મનાવે છે. એના જ્ઞાનથી ઘણા લોગો એને મળ્યા છે અને ઘણા

ભાગા લીધા છતાં પણ તૃપ્ત થયા નથી; તેથી વારે વારે નવા નવા ભાગા લેવાને એ તત્પર હોવાથી જ, હમણાં પણ એ સંઘ તરફ આવ્યો છે. જે ચાગકમના વિધિ રાખ્યા છે, તેને એ જરા પણ આદા ખસે-ડવા તત્પર નથી; અને એ વિધિથી ઘણા ભાગા પાછા પહે, તેની પણ એને દરકાર નથી; એની સંગે જે દેવી છે, તે એની શ્રદ્ધા છે. એ શ્રદ્ધા એ રક્ષ્ય પમાં નિર્જીણ અને છે તા પરમ ધામમાં સહજ જવાય, પણ એ ઉપાધિ સાથે લાડ લડાવે છે ત્યારે પાછા પડાય છે. જાઓ, એ ચાગી, પાતાની લગ્યતા દર્શાવતા, પાતાનાં દિવ્ય જવનને શાભાવતા, અનેક તરંગામાં રંગાતા, પ્રેમ વગરના ને ઉદાસીનપણાથી દરાયલા, આ પિયાના ક્રિલ રાખીને આવે છે. સાંભળા, એ શું કહે છે?"

અચ્યુતપુર જવાના માર્ગ તરફ આવતા તે ચાર્ગીની કાંતિ, લબ્ય-ગંભીર, કાઇને પણ દુષ્ટિપાતથી જ ગભરાવતી હાય તેવી, પરંતુ કૃશ, કંઇક ઉદાસીનતાવાળી પ્રેમ ને લક્તિ રહિત હતી. તેની દૃષ્ટિ નિશ્ચળ અને ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર હતી. તે અનેક સફમ ગણત્રીઓને ગુંથતા ગુંથતા માર્ગમાં પણ ચાલતા હાય તેવા જણાતા હતા. તેનું પગહું જ્યાં પડતું, ત્યાં અચળ હતું, પણ કંઇક કપતું હતું. જયાતિર્મય તેનેબિન્દુનાં ગૃઢ તત્ત્વથી તે અદ્ભુત અસર કરવાને શક્તિમાન્ હતા. આવી શક્તિના તેણુ પ્રયાગ આરંભ્યા ને આ સંઘના પ્રાણીઓની છવનશક્તિ પર અદ્દ-ભુત ને ગૃઢ અસર કરી મૂકી. છવધારી જંતુઓ આ શક્તિમાં તણાયા; માત્ર સત્સાધક જ ખચ્યા ને તેને આશ્રયે જે રહ્યા હતા, ને જેઓ પ્રવાસનાં ભાતાં પાટલાં વગરના હતા, તેઓ જ તણાતાં ખચ્યા.

તે મહાત્મા આ સઘપ્રતિ આવ્યા, તે જોવાં જ સત્સાધક વિચા-રમાં પહી ગયા કે, "આ કાલ્યુ માર્ગદર્શક છે? અહા ! એની પૂઠે પર-વરતી આ દેવીનાં મે દર્શન કીધાં છે ખરાં, પલ્યુ આજના તેના ચહેરા ઉદ્દાસીન હાવાથી તે કાલ્યુ છે, એ જાલ્યુ શકાતું નથી. છે તા પરિચિત પણુ મહાત્મા કાલ્યુ? એનાં દર્શનથી જે આનંદ હાવા જોઇએ, તે થતા નથી; પણુ હદયસ્થાનમાં ઉદાસીનવાના ઉદ્દલવ થાય છે. એના મનાવિકારા તા વિશુદ્ધ છે, અને એ કામને ઓળંઘી ગયેલા જલ્યાય છે. કેમકે એની પૂઠે પળતા કાળ, એના દ્ધિપાતથી થસ્થર કંપતા જલ્યાય છે, પણુ તે દૂર કેમ થયા નથી? એની સાથે આ સંઘમાં જે કેટલાક છે, તેની પાસે એવાં પાટકાં છે તેવાં પાટકાં શાનાં?" એટલામાં તે મહાત્મા સંઘ સમીપ આવ્યા ને સત્સાધકને ઉદ્દેશી, તેણે ઘણા યાગ્ય ઉદ્દગાર કાઢ્યા. "અચ્યુતપંથ પ્રવાસી! અત્ર અટક! આ જ તે તે તે તેમય સ્થાન છે કે, જ્યાં અચ્યુતનારાયણુ વસે છે. આ સ્થાનકમાં, અનેક કાળ રહેવાથી પણ, કાળના લય નથી, કાળ કંપાવતા નથી અને પરમાત્માના આનંદ સાક્ષાત્કાર થાય છે. જે ગૃઢ માર્ગે તું જાય છે, તેના પાર અત્ર જ છે. તારી ધારણા તત્ત્વવિચારથી શુદ્ધ થઈ છે, માટે અત્ર થાલ, અને પ્રણવ- પ્રદ્માના સાક્ષાત્કાર કર. અત્ર રહેવાથી તું અનેક પરાપકાર કરી શકશે, અનેકનાં જીવન સાર્થક કરી શકશે, અનેકને તારી શકશે. આ વિશ્વમાં અનેક દુર્ઘટ કાર્ય કાર્યક કરી શકશે, અનેકને તારી શકશે. આ વિશ્વમાં અનેક દુર્ઘટ કાર્ય કાર્યક કરી શકશે, અનેકને તારી શકશે. આ માર્ગ પાતાના પંડની વાસનારહિત છે, અત્ર બંધનું નામ નથી; પણ અત્ર નિત્ય વિશ્વલીલા નિરખી આકાશના પાલાણમાંથી અને તારાઓના ચલનમાંથી જે દિવ્યતા—લવ્યતા જણાય છે, ને તેમાંથી પરપ્રદ્માનું પરમ તત્ત્વમય ગ્રાન પાસ થાય છે ને તે ગ્રાનવેક આત્માની શુદ્ધિ થાય છે, ને તેથી પરમ તત્ત્વમાં લીન થવાય છે. એ સર્વ આ સ્થાનકમાં છે. પરપ્રદ્માના અપાર ગૂઢ આ માર્ગમાં—વિશ્વના અંધારાગારમાં રહેલી ગૂઢ ને ગ્રુપ્ત વાતો ગ્રુપ્ત રહી શકતી નથી. એ પણ ગ્રુપ્ત વાતો જાણી અનેક લાલ, અમે જીવધારી જંતુઓને આપી શકીએ છીએ; અને તે જંતુઓ તરીને પાર પેઢ છે."

સત્સાયકે પૂછ્યું, "આપ કાેં મહાત્મા છાં ?" તે ચાેગીએ કહ્યું; "હું આ માર્ગના ભામિયા છું. મારુ નામ ચાેગ છે ને આ માર્ગનું નામ ચાેગમાર્ગ છે. આ માર્ગની મહત્તા વિશ્વમાં વખાં છે તે સાક્ષાત્ પરમાત્માએ સ્વમુખે પણ વર્ણેલી છે. ચાેગથી શ્રેષ્ઠ સાધન ખીંં એક નથી આ ચાેગથી પરમેષ્ઠીપદ, મહેન્દ્રપદ, સાર્વભામપદ, રસાધિપત્ય, ચાેગસિદ્ધિ તે અપુનર્ભવ પ્રાપ્ત થાય છે. આ માર્ગમાં રહેલા જવ, ચાંહે ત્યાંસુધી આ લાેકમાં, દેવલાેકમાં, ઇન્દ્રલાેકમાં, વિષ્ણુ કે શંકરલાેકમાં રહી શકે છે, તે સર્વ ઇચ્છિત કાર્યો કરી શકે છે. અમે મનુષ્યાપર અનેક ઉપકાર કરીએ છીએ. ઘણાઓને અમારા ચાેગખળથી દ્રવ્ય, સંતાન, ઐશ્વર્ય આપીતે તેઓને જગતમાં માટા મહાત્મા ખનાવીએ છીએ. આ માર્ગથી ખીંં શ્રેષ્ઠ માર્ગ પરમાત્માએ રચ્યા નથી. એ માર્ગથી જે જાય છે, તે સર્વ સુખાના ભાકતા થાય છે. અત્ર સકલ વિશ્વની સર્વ લીલાઓ છે, તે એ લીલામાં મગ્નમસ્ત રહેનારાઓને જન્મમરણના વર્ષાનાં વર્ષો સૂધી તે કાળના કાળ સુધી લય રહેતા નથી. આ સ્થાનમાં સર્વ લીલા પ્રાપ્ત થાય છે. અત્ર રહેલાઓ ઉદ્ધાળામાં શિયાળા તે શિયાળામાં ઉદ્ધાળા કરી શકે છે; આ પૃથ્વીની ધરીને ચાંહે ત્યારે ફેરવી શકે છે; ચન્દ્ર

સૂર્યને પાતાને વશ વર્તાવી શકે છે ને સૌથી માટું સામર્થ્ય ઓ છે, કે તે ચાંહે તો નવી સૃષ્ટિ પણ રચી શકે છે. આ માર્ગમાં એકનિષ્ઠ થયેલા પંડે જ સૃષ્ટા છે. ત્રણ લાકની ગતિ તે એક સ્થાનમાં રહીને જાણી શકે છે ને ત્રણ લાકને સ્વસ્થાનમાં ખેઠા ખેઠા નિમેષ માત્રમાં તે જોઈ શકે છે. આવા શ્રેષ્ઠસ્થાનમાં તમા કલ્લાલ કરા, ને પછી ચાગમાર્ગે જઈ પરમાતમાને પામા. તપસ્વીથી પણ ચાગી શ્રેષ્ઠ છે, ગ્રાનીથી પણ ચાગી શ્રેષ્ઠ છે, ગ્રાનીથી પણ ચાગી શ્રેષ્ઠ છે, કમીથી પણ ચાગી શ્રેષ્ઠ છે, કમીથી પણ ચાગી શ્રેષ્ઠ છે."

સત્સાધકના સંઘવાળાએ આવું ઉત્તમ સ્થાન મળ્યું, એટલે ત્યાં જ રહેવાને તત્પર થઈ ગયા; પણ સત્સાધકે જણાવ્યું કે; "અહા મિત્રા! તમે આ સ્થાનથી લલચાતા નહિ. આ યાગમાર્ગ કામયાગમાર્ગ છે. અહિયાં પણ પેલા મહાત્મા કામદેવની આણુ કરે છે તે અહિયાં રહેનારને પાછું પડવું પડે છે; જાઓ તમારી પથેબાધિની, તેમાં પરમાત્માએ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે, કામનાવાળા યાગીને અયાગી થવું પડે છે. આ મહાતમા કહેશે કે, આ યાગમાર્ગ જનારા યાગીને બ્રષ્ટ થવાના લય ખરા કે નહિ ? તેને અહેતા મમતા ખરી કે નહિ ?"

મહાત્મા ચાગીએ કહ્યું, "હા-હશે! પણ અમારી અહંતા મમતા જનસુખાર્થે છે, પરહિતાર્થે છે, સ્વસુખાર્થે નથી! અમે લોકાપકાર કરી શકીએ છીએ તે જે અચાગ્ય માર્ગે વર્તે છે, તેને શાસન પણ કરીએ છીએઓ તે જે અચાગ્ય માર્ગે વર્તે છે, તેને શાસન પણ કરીએ છીએઓ તેમાવા પ્રયાસમાં પડ્યા છતાં પણ અમે કાળને એાળંવી જઇએ છે આગળે જે છે કાળનું અતિક્રમણ કીધું, તેનાથી વધારે ખળવાન્ કિર્મા કેટલાંક પાટકાં કે હિન્યજ્ઞાન અળવકે, અમે ગમે ત્યારે પણ સપૂર્ણ માસન તામ દ્વા છીએ. વેદમાં, યજ્ઞમાં, તપમાં, દાનમાં, જે પુણ્યરૂપ કહ્યું છે, તે સર્વને અમે જાણી, અતિક્રમણ કરી જઈ, પરમ સ્થાનને પામીએ છીએ. માટે આ માર્ગે વળી મોક્ષને પામા."

સત્સાધકે કહ્યું; "ત્યારે હાલના તમારા પ્રયાસ માણસ રહીને, માણસ કરતાં ચઢતા થવાના જ રહ્યો. તમે કહા છા કે, ગમે ત્યારે માેક્ષ થાય છે. તેપરથી સમજાય છે કે, કામનાચુકત કર્મ કરવાથી તમારે પુનઃ જન્મ-મરણને અધીન રહેવું પહે છે; અને માણસમાંથી માણસ થવા માટે જ ઉઠાવેલા શ્રમ માટે, અધિક દંડ ભાગવવા પહે છે, અને આવા વ્યર્થ પ્રયાસ, જે માર્ગપરથી આવ્યા, તે જ માર્ગપર પાછા જવા માટે કરવા પહે છે. હે સંત! વાસ્તવિક રીતે તા આ કામયાગમાર્ગથી દિવ્યન્નાન પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી; અને આત્માની એકતાએ થતી નથી. પણ એ કામચાગના સેવનથી લાેકકલ્યાણની વાસનાનું અળ વધે છે, તે તે અળ વધવાથી તથા વિદ્યામદાદિકથી અહંભાવ પાસીને, ન્યાય અન્યાય-પુષ્ય કે પાપનાં કર્મ તપાસવાની વાસનાવૃત્તિ રહેવાથી તથા તેમાં ક્રાેધવશ કે શાંતિવશ થઈ, આશીર્વાદ કે શાપ આપવાથી, જે વાસનાના લય થવા જરૂરના છે, તેને વધારવી પહે છે. એમ આ વાસનાળંધનવડે બ્રષ્ટ થવું પહે છે, પુનઃ જન્મ લેવા પહે છે તે ત્યાં રહી, પાછા માલ્લ-સિદ્ધિ માટે પ્રયત્ન કરવા પહે છે. તેમાં જે સફળ ઉતર્યા તાે પછી જ પરખ્રદ્ધને પ્રાપ્ત થવાના માર્ગપ્રતિ વળાય છે તે ત્યારે જ માલ્લને પમાય છે. પણ ખરા યાગી તે જ છે કે, જે કર્મ માત્રના ત્યાગ કરે છે. કેવળ અફિય જ યાગી છે, તે તે જ માલ્લને પામે છે. કર્મળળમાં કે કર્મફળમાં જે આસર્જા, તે યાગી ગણાતા નથી. શ્રીવ્યાસજનું વચન છે કે,

"न पारमेष्टयं न महेन्द्रविष्ण्यं न सार्वभौगं न रसाधिपत्यम् । न पोगसिद्धीरपुनर्भवं वा मर्व्यापैतात्मेच्छति महिनान्यत् ॥"

ભગવાનનો અંશાવતારી વ્યાસનાં આ વચન પ્રમાહે, જેઓને પર-મેકી પદાદિની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા જ નથી, તે જેશે પરણદામાં આત્માર્પણ કીધું છે, તે જ ચોગી છે. તમારા માર્ગમાં તે નથી, પણ તેમાં અનેક કામનાઓ વસે છે; અને જેટલા જેટલા સંબંધ, આ જીવ પાતાના મનથી પ્રિય ગણે છે, તેટલા તેટલા શાકના ખીલા તેના હુદયમાં સેવાય છે. ચાગથા પરમેષ્ઠી પદાદિકની જે પ્રાપ્તિ છે, તેને આપ પ્રિય ગણું સાં જ્ વાસના ખરી કેની? સકળ સસારનું ચરિત્ર નિરખવાની ઇઝ્લેલું એનિ શી ? પણ એ સર્વે માેક્ષ માર્ગે વળનારાને ખીલાજ્સપદ, રિસાધિપાના ચાેગમાર્ગથી દિવ્યત્તાન પ્રાપ્ત થાય છે ખરું, અને તે મનુષ્ય જ્લવહારની ઉત્કુષ્ટતા પર્યંત લઈ જાય છે, ને તેમાંથી પરમ કાર્ય સધાય છે, તથા તેથી આનંદે થાય છે; પણ એમાં સમાયલી લાેકવ્યવહારને અંકુશમાં રાખવાની જે તૃષ્ણા તે નીચમાં નીચ ઝનુનના ભાગ બનાવે છે. એમ એ વળી મલિન વાસના છે, અને એ વાસના છે તે જ ભ્રષ્ટ કરે છે, ને તેથી શાતા મળતી નથી. જેમ આ માર્ગમાં આનંદ છે, તેમ ક્લેશ પણ છે. જ્યાં સુધી લાેકવાસના, દેહવાસના–સ્વસામર્થ્ય વાસના–અહંઠાર વાસ-નાના ક્ષય થયા નથી, ત્યાં સૂધી પરમઆનન્દને માર્ગે વળાતું નથી, તા પહોંચવાની તા વાત જ શી? અમને માત્ર આનન્દને માર્ગે જ જવાની, અને ત્યાં જ રહેવાની કામના છે; માટે તમારા માર્ગ ઉત્તમ હાય તા લલે, અમા તા તમારી આગ્રા માગીશું. કાળના કાળ સૂધી જીવવાની,

અને તેમાં રહી, વેળાએ ઠવેળા, ઠાળના ભાગ થવાય તેવી જેની ઠામનાએ છે, તે જે પરમ યેગને જાણવાથી વિમુખ રહ્યા છે, તેને જ માટે આ સાર્ગ ઠલ્યાલુકારી હશે! અમારે તે ગ્રાહ્ય નથી જ. જે સ્થિર શ્વિત્તમાં રહેલા યેગ પ્રદ્માભવમાં વાવાય કરી રહ્યો છે, તે જ નિષ્ઠામ યેગ અપરોક્ષ સાક્ષાત્કારમાં મસ્ત કરાવી, અચ્યુતમાર્ગ વાળે છે. વળી આ અમારી પથણાધિનીમાં તમારા આ માર્ગથી શ્રેષ્ઠ માર્ગ એક કહ્યો છે:

संतुष्ट सतनं योगी यतात्मा दृढनिश्रयः। मर्च्यार्पतमनोद्यद्विर्यो मे भक्तः स मे प्रियः॥

"અર્ય-સંતુષ્ટ, સતતયોગી, યતાત્મા, ટૂઢ નિશ્ચયવાળા અને મન તથા છુદ્ધિ પ્રભુમાં જ અર્પેલાં છે તે જ પ્રભુના ભક્ત ને પિય છે.

"યુન: કહ્યું છે કે, 'સુકૃત કરેલા જના પ્રભુને ભજે છે. એવા મનુષ્ય ચાર પ્રકારના છે; આર્ત, અર્થાર્થી, જિજ્ઞાસુ ને જ્ઞાની.' એમાંના તમે અર્થાર્થી છેા ને તેથી કામનાયુક્ત છેા. પણ અમને આજ્ઞા છે કે, એક નિત્ય મુક્ત અને ભક્ત જ્ઞાની જ પરમાત્માને પરમ પ્રિય છે! ને નિષ્કારણ અનન્ય પ્રેમલસણા ભક્તિથી એકાકાર થયેલા ભક્તા પરમાત્મામય જ અને છે. આવા ભક્ત પરમુદ્ધાને બહુ પ્રિય છે. એમ એ જ્ઞાનભક્તિનાર્ગ તમારા માર્ગથી શ્રેષ્ઠ છે; તા અમે કેમ તેથી નીયા માર્ગમાં રહી શકીએ? અમે આજ્ઞા લઇશું! રામ રામ!"

આટલું ખાલી સત્સાધકે, જય મહેલ્વરની ગર્જના કરીને પાતાના સંઘ આગળ ગલાવ્યા. આ વેળાએ પણ કેટલાક પાંચિકા, કે જેઓને માગ્રે કેટલાંક પાંટકાં હતાં તેઓ, તે પાટલાંને ફેંકી દેઇને આગળ ગલ્યા. પણ કેટલાક પંચીઓ તા ત્યાં જ રહ્યા. તેઓ માંહામાંહ કહેવા લાગ્યા કે; "જે ગ્રેાગથી આખું વિશ્વ આપણા હાથમાં માળાના મણુકા પેરે રમ્યા કરે છે, અને જે ગ્રેાગથી, ગમે તે દુર્ઘટ કાર્ય કરવાની શક્તિ આવે છે, તેવા ગ્રાગથી, સહજ શ્રમથી આપણે અચ્યુતપુરમાં જઈ શકીશું તેમ છે, તેવા ગ્રાગથી, સહજ શ્રમથી આપણે અચ્યુતપુરમાં જઈ શકીશું તેમ છે, તેવા ગ્રાગથી, સહજ શ્રમથી આપણે અચ્યુતપુરમાં જઈ શકીશું તેમ છે, તેવા ગ્રાગથી, સહજ શ્રમથી આપણે અચ્યુતપુરમાં જઈ શકીશું તેમ છે, તેવા ગ્રાગથી, સહજ શ્રમથી આપણે અચ્યુતપુરમાં જઈ શકીશું તેમ છે, તેવા ગ્રાગથી ત્યાં જે અત્ર રહેવાથી આપણે અનેકનું કલ્યાણ કરી શકીશું. એનાથી વધારે લાભ પણ શા હાય?" આવા વિચારથી ત્યાં રહેતા છવાને, સત્સાધકે કહ્યું કે; "આટલે સુધી આવ્યા પછી જ્યાંથી કહી પણ પડવાનું નથી, જેનાં દર્શન પછી ખીજું દર્શન જ નથી, તે ત્યછ, જ્યાંથી પડવાના ભય છે ત્યા રહેવાના વિચાર કરીને, શા માટે આટલા ખધા શ્રમ એળ જવા દા છા? જાણા કે, જે અચ્યુતસ્થાન છે, જે

કાળથી મુક્ત છે, ને જેનાથી અગાડી કંઇ જ નથી, તે તરફ, એકનિષ્ઠા-વાળા પાન્થિના જે પગ ઉપઢે છે, તે કશા પણ સંકલ્પ વિના જ ઉપઢે છે. તમે આ મિચ્યા સંકલ્પ શા માટે કરો છો, કે આ માર્ગથી ઉચા દિવ્ય સ્થાનમાં જવાશે ? પણ અંતરમાં અનુભવ હાવા વિના, પરમ સ્થાનની દિવ્યતા અન્ય જાણી ન શકે! જેમ નદીના વેગમાં લાકડું ગમે ત્યાં ઉચા નીચા સ્થાનમાં તાલાઇને જઈ પહે છે, તેમ પામર જીવા, કે જેઓ અમૃતના સ્વાદને જાણતા નથી તેઓને, દેવ અહંકાર યુક્ત ઉપલાગ તરફ તાણી જાય છે. એવી જ, હે પાંથિકા! તમારી ગતિ છે."

આટલું કહી, પેલા મહાતમા ચાગા ને તેની સાથવાળી પેલી દેવી-ચાગશ્રદ્ધા-વિદાય થતા પાંચિકાપર કંઈ પણ અસર કરે, તે પૂર્વે તે સ્થાન-પર આણેલાં દિવ્ય લાજનાના-સિદ્ધિઓના ત્યાગ કરીને, સત્સાધક ને તેની સાથના ગીજા પંથીએ આગળ વધ્યા.

આકાશમાં વિરાજતા વિમાનવાસીએ, સત્સાધકની આ દહતા જોઇને ચકિત થઈ ગયા. તેમાં રાજા વરેપ્સ વધારે ચકિત થયા. તેને વિચાર થયા કે, "જે ચાગથી હુજારા ચાગીઓ પરમ ધામમાં જઇ વસ્યા છે, તેવા ચાગીઓના ચાગમાર્ગના અનાદર કરીને, સત્સાધક આગળ ચાલ્યા, તેનું કારણ શું ? અને આ પરમધામ, સંકળ દિવ્ય પદાર્થથી अरपूर छे, ते की अझधाम न हाय ते। अझधाम डेवुं दशे ?" ते काख-વાની ઇચ્છા થઇ! તેના મનાભિપ્રાય ગુરુદેવ જાણી ગયા, તેથી ખાલ્યા કૈ; "જે ચાગથા પરમ ધામને પમાય છે, તે ચાગ તે નિર્વિકલપ સમાધિ-ચાંગ છે. કેવળ જ શ્રવણ મનનથી તે પ્રાપ્ત થતા નથી; પરંતુ એકાકારતા-નિકિધ્યાસન-થાય છે ત્યારે જ તેના ઉદય થાય છે. જેને સર્વ એઠ જ છે, જે સુહુદ્દ, મિત્ર કે રાત્રુ વગરના, કાેેેઇના પણ સબંધ વિનાના, પક્ષ-પાતરહિત, નિષ્ક્રિય, લાઈ, સાધુ કે પાપી જેને મનથી સમાન છે, તે જ ચાગી છે. તે એકાંતમાં જ રહે છે, એકલા જ રહે છે, આત્માપર આસકત છે, ચિત્ત તથા દેહ સ્વાધીનમાં છે, આશારહિત જ છે, જેણે આવરણ શક્તિને નિર્મૂળ કીધી છે, જે નિત્ય આત્મયાગ જ સાધે છે, તે જ ચાંગી, ને તે જ માર્ગે જવું, તે જ સત્ય ચાંગમાર્ગ છે. આત્મામાં જ આત્માના જેણે લય કીધા છે, તે પરમાત્મામાં જે એકાકાર છે, તે જ ચાગી છે. પણ જેઓ અહંકારવશ છે, વાસનાવશ છે, કર્મ કરવામાં સિદ્ધિઓ મેળવવામાં, મેળવેલીનું ફળ ભાગવવામાં ને તેના હપયાગ કરીને કાેેઇનું કલ્યાણ ને કાેેઇનુ અકલ્યાણ કરવામાં જે છવ પ્રવૃત્ત છે,

તે ચાેગા નથી, પણ માત્ર તપથી કર્મમાં પ્રવૃત્ત થયેલા, ને મનુષ્યમાં જ મનુષ્ય રહેલા વાસનાલીન છવ છે. તેનામાં ઉત્તમ ગતિ છે ખરી, પણ મત્ર્યતાના જે ખાડાના કાદવમાં ખરડાયા છે, તેમાંથી ઉજ્ઞત સ્થાનમાં જવાની તે જે આશા રાખે છે, તે નિરાશાજન્ય કાંફાં જ છે. તેનામાં વાસનાએ વસે છે. તે વાસનામાંથી છૂટવાને માટે વિશુદ્ધ ભાવનાના વિચારમાં જે નિમગ્ન રહેવું જોઇએ, તેને આ ચાગીએા જાણતા જન્થી. તેમ-નામાં પ્રેમ છે, પણ એ પ્રેમ હલકામાં હલકા ને નીચમાં નીચ માણસમાં है।य, तेवे। पण अनी लय छे. ये प्रेम ये ले।गवृत्तिने।, अहंधारने। अ પ્રેમ છે! આવા પ્રેમી ને વાસનાવાળાએાને બૂલચૂક થવાના સંભવ છે; તે તેવી ભૂલ થઇ કે, જે કાળ એમની આસપાસે કુર્યો કરે છે, તે ચડપ ટેતા કે, વળગી પહે છે ને તેઓને બ્રષ્ટ કરે છે. જે ચાગી છે, તે જ્ઞાનામૃતથી ત્મ અને કુતકૃત્ય રહે છે; તેને કંઇ કર્તવ્ય નથી-હાય તા તે તત્ત્વવિત થયા નથી, એવું શ્રુતિવાકય છે. આ યાગીઓનું આટલું સુભાગ્ય છે કે, પાતાના સંસ્કારના ચાગથી લ્રષ્ટ થયા પછી પણ, જેમ કાઈ પણ કલ્યાણ કરનાર દુર્ગતિને પામતા નથી, તેમ એ પણ પામતા નથી. એ નવા જન્મમાં પૌર્વદેહિક ખુદ્ધિયાગ પામે છે, ને તેમાં રહી, પૂર્વના સંસ્કારને ચાેગે, સાવધ રહી, સર્વ વાસનાના લય કરેથી તે શખ્દખ્રદ્ય-પરમાત્માને પામે છે."

મહાત્મા વામદેવ, આ પ્રમાણે વિમાનવાસીઓને વાતો કહે છે, તેટલા-માં સત્સાધકના સંઘ આગળ ગ્રાલ્યા ગયા. આ વેળાએ, ઘણા પંથીએ! પાટલાં વગરના જણાતા હતા. પણ પંથીએ! ઘણા થાડા હતા. જગલગરમાંથી સંઘ નિકળ્યા ત્યારે અસંખ્ય પંથીએ! તેની સાથે હતા, પણ હવે તા પાંગ પદર જ જણાતા હતા. એમા પણ કેટલાકના માથાપર ભાર છે ખરા, પણ તેઓની ગ્રાલવાની ઝડપથી જણાય છે કે, આ લાર ઘણા હલકા થયેલા છે.

આ પ્રમાણે પાંચિકાને ઝડપથી ચાલતા જોઇ, વરેપ્સુએ ગુરુદેવને પૃછ્યું કે; "દેવ! આ પંથીએ હવે ઘણા ઝડપથી દોડે છે, અને તેમના માથાપરના ભાર એછો થયા જણાય છે, તેનું કારણ શું?" ગુરુદેવ ખાલ્યા; "વત્સ! અચ્યુતપુરમાં પ્રવેશ કરવા માટે જીવની વાસનાના ક્ષય થયા જાઇએ. જગન્નગરમાંથી નિકળેલા સર્વ જીવાની વાસનાના ક્ષય થયા નહાતો, ને તેનાં પાટલાંના ભારને લીધે તેઓથી જલદી જલદી ચલાતું નહાતું. વાસનાના ભાર ઘણા માટા છે, ને તે ભાર ન હાય તા જીવના માલ જ છે. વાસનાક્ષયના એ માર્ગા છે, એક તા સગુણ ઉપાસના ને ખીજી નિર્ગુણ ઉપાસના. સગુણ ભાવનાવાળા સગુણાપાધિવાળા રહે છે,

પણ તંઐાના અંતઃકરણની શુદ્ધિ થયા વિના, અચ્યુતપુરમાં જવાતું નથી; પણ જેએા નિર્ગુણભાવનાવાળા છે, તેઐાની સામે જ અચ્યુતપુર છે. આમાં કેટલાકના માથાપર સગુણાપાધિક પાટલાં છે; પણ આ પાટલાં ઘણાં હલકાં છે, તેથી તેએા ઝડપથી અગાડી વધ્યા જાય છે. નિર્ગુણભાવના-વાળા, સત્સાધક વગેરે તાે, છડેછાંટ ચાલ્યા જાય છે."

આટલામાં સંઘ એક મુકામપર આવી પહોંચ્યાે. અતે પણુ એક સારા આશ્રમ હતાે. ઘણાક પંથીઓને કુધાતૃષા જેવી કશી પીડા જ નહાતી. તેઓ તો નિરાંતે એસી હરિકીર્તન કરવા લાગ્યાં. કેટલાક જેઓમાં કંઇક વાસનાના અંશ હુંજુએ હતા, તેઓને કુધાતૃષા લાગી; પણુ કલ્પવૃક્ષની પેઠે, તેઓની ઇચ્છા વિના જ, પેટ લરાઇ ગયુ હાય, તેમ એટકાર આવ્યા, ને શાંત થયા. આખા દિવસના થાકેલા હતા, તેથી સર્વે આરામ લેવા ગયા. સત્સાધક એક સ્થાનમાં સૂતાે. તેને નિદ્રા, તંદ્રા, આહાર કે તૃષા હતી જ નહિ. તે જગ્રત અવસ્થામાં સૂતાે સૂતાે અનેક પ્રદાતરનામાં રમવા લાગ્યાે.

આ વખતે આકાશમાં ચાલતું વિમાન પણ ત્યાં જ ચંભી રહ્યું; અને સત્સાધકને જે જે તરંગા થતા હતા, તે દિવ્યદૃષ્ટિથી જેતા સાંભળતા હતા. સત્સાધક થાડીક ક્ષણ નેત્ર મીંચી પડી રહ્યો છે, પણ તેવામાં તે એકાએક બાલી ઉક્યોઃ–

> "શાતિ દેવી, શાંતિ દેવી, શાંતિ સર્વ વ્યાપી; માયા ત્યાગી, મુક્ત હુવા, વાસના સર્વ ભાગી–શાતિ૦ નિર્વિકલ્પ થ્રહ્મ બન્યા છુ, બન્યા છુ વિરાગી; અવિદ્યા અંધારુ નાઢુ, જોઉ છુ જવ નગી–શાતિ૦ હું છુ શ્રહ્મા હું છુ સ્રષ્ટા, કૃષ્ણના ઉપાસી, સર્વ વ્યાપી હું રહ્યો છુ નિર્ગુણના છુ ભાગી–શાતિ૦

આ પછી તે વિચારતરંગમાં રમવા લાગ્યા. તે સ્વત: બાલ્યા; "જગત્ ગયું, વાસનાના ક્ષય થયા, હવે હું તેજરૂપમાં લીન છું, ને તેમાં જ લીન રહીશ. જેના જેપર પ્રેમ, તેમાં તેના વાસ. હવે મારે કશું લાગતું વળગતું નથી. મા-ગમાં આવતી અહંતા મમતાના નાશ થયા છે તા હવે અચ્યુતપુરમાં જ પ્રવેશ થશે. કલ્પાન્તે ગમે તે રચના વિશ્વવ્યવસ્થાનુસાર થાય, પણ તેમાં પિંડપ્રદ્મારેક્ય અનુલવતાને બાધનથી. મુક્તનું સુખ કલ્પાન્તરસ્થાયી સુખથી પણ અધિક છે-તેનું વર્ણન કેમ થાય? છતાં આ માર્ગમાં આવતા અનેક પશ્ચિકા તેથી કેમ દુર્ભાગી રહે છે? એ કૌતક જ છે. ખરેખર.

મમત્વની દહતા જ દુ:ખતું કારણ છે

એમ મને નિશ્ચયપૂર્વક જણાય છે. કાઇએક પુરુષે કમાઈ કમાઇને એક લાખ રુપિયા એકઠા કર્યા છે, ને તે 'મારા છે' એવી વાસનાથી

કાઇને એક પૈ પણ તેમાંથી આપતા નથી કે વાપરતા નથી-તે જતા રહે કે એક થાય તેના તેને લય રહે છે, ને તેથી શાક થાય છે. પણ પૂર્વજન્મસંસ્કારથી વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત થયા ને સર્વ ત્યજી વનમાં જતા રહ્યો, તે વેળાએ, 'મારા છે,' એવી વાસના જતી રહેવાથી, તે દ્રવ્ય કાઇ લૂડી જાય, વાપરી નાંખે, કૂંકી દે, આપી દે, કે અળી જાય, તેના તેને કશા શાક થતા નથી. એમ મમત્વની દૃઢતા, એ જ દુઃખનું કારણ છે. પણ તે મમત્વ જેમાં થાય છે, તે મનના નિરાધ, એ સુખની પ્રાપ્તિનું સ્થાન છે. જવે સર્વથા આ મમત્વના ત્યાગ કરવા જરૂરના છે. પણ

### માન્યામાં જ મમત્વ છે

જવે જેને પાતાનું માન્યું છે, તેમાં જ મમત્વ છે. જગજ઼ગરમાં મેં જેયું કે, એક માણુસ પાસે પાપટ હતો. તે મરી ગયા ત્યારે તે રહવા લાગ્યા. એક સંતે તેને પૃછ્યું કે, 'ભાઈ! શા માટે રહે છે?' ત્યારે તે મૃદ્ધખુદ્ધિ એાલ્યા કે, 'મારા પાપટ મરી ગયા! અહા! તે મારા ઘરમાં રહેતા હતા, મારા દાણા ખાતા હતા, ઘરમાં કલાખકાર કરી મૃદ્ધતા હતા, તે મરી ગયા તો કેમ ન રાઉ?' સંતે કહ્યું, 'મૃદ્ધાતમા! તારા દૃઘરમાં ઘણાએ ઉદરડા રહે છે, તેઓ તારા જ દાણા ખાય છે, રાત ને દિવસ ઘણા શહારએક કરી મૂકે છે, તેપર તારા પ્રેમ નથી ને આ પાપટના કેમ શાક કરે છે?'

આ ઠીક ઉપદેશ છે. પણ સત્ય તો આ છે કે તે પુરુષે પાપટ 'મારા છે!' એમ માન્યા છે. મારા માનવાનું કારણ તેની સુંદરતા મનમાં વસી છે, પણ ઉદરડાની સુંદરતા તે મનુષ્યના મનમાં વસી નથી. તે 'મારા નથી' એમ માન્યાથી તેને શાક થતા નથી! એ મારુ મનાવનાર મન છે, એ મનને કાઇ પણ તરફ ઢળી પાડવા દેવું નહિ જેઇએ; અને તેમ થયેથી જ શાંતિ વળે છે. મન જ સર્વનું કારણ છે. એક વિષયી પુરુષની પાસે આંખા મીંચાવીને એક સુંદર કુટડી સ્ત્રીને ઉભી કરીએ, અથવા એક ગાયનશાખીન પાસે, કાનમાં પુમડાં દળાવીને ગાયન કરીએ, તો તેથી તેને કશી પણ અસર થશે નહિ. આનદે થશે નહિ, માહે થશે નહિ. જો સ્ત્રીમાં આનંદ હાય તો તે સામી ખડી છે, છતાં કેમ આનંદ નથી ? સુખ નથી? ગાયનમાં આનંદ હાય તો, સામે જ મનુષ્ય ગાય છે, કેમ આનંદ થતો નથી? એ પરથી જણાય છે કે, સ્ત્રીમાં સુખ નથી, ગાયનમાં માનંદ હાય તો, સામે જ મનુષ્ય ગાય છે, કેમ આનંદ થતો નથી? એ પરથી જણાય છે કે, સ્ત્રીમાં સુખ નથી, ગાયનમાં માનંદ હાય તો, પરન્તુ જે આનંદ થાય છે, તે મને માની લીધેલા મમત્વ-અહંકારમાંથી જ આપણને પ્રતીત થાય છે.

એ આનંદ માહમાં ને મને માનેલી સુંદરતામાં જ છે. જગન્નગરમાં એક શેઠના ગુમાસ્તા છે, તેને વરસ દહાઉ પાંચસાનું વર્ષાસન મળે છે. શેઠનું કામકાજ તે જ કરે છે. પણુ શેઠને લાખની ખાટ જાય છે કે લાખ મળે છે તાે તેને હર્ષ નથી ને શાેકે નથી; કેમકે તેને એ ધન મારુ છે, એવા મમત્વ ળંધાયાે નથી.

"એ જ નગરમાં મેં આ પણ જાયું છે કે, એક શેઠને એક છાકરા હતો. તેને માટે એક ધાવ રાખી હતી. છાકરાની સુખાકારી માટે ધાવ પરેજી પાળતી હતી. પણ તે છાકરા મરી ગયા ત્યારે ધાવને શાક થયા નહિ. તેને મનથી તા એક છાકરા ગયા તા બીજો છાકરા પાળવા મળશે એમ માન્યું છે, તેથી તેને દુ:ખ થતું નથી. ખરું દુ:ખ તા તેની માતાને જ ઉપજયું હતું; કેમકે તેણે 'મારા છાકરા' એમ માન્યું હતું, તે તેમ જ દહ કીધું હતું. આ સર્વ મને મનાવ્યું છે. સકળ સંસાર તે મન જ છે, ત્રણ લાક પણ મન છે, મનથી સુખ, દુ:ખ, કાળ ને રાગ છે. મનથી સંકલ્પ ને મનથી જીવન છે. માયા, શાક, માહ એ સર્વ મન જ છે. સ્પર્શ, રૂપ, રસ, ગંધ, કાશ, એ સર્વ મન જ છે. સમુદ્રનું પાન કરાય, મેરુ પર્વતને જડમૂળથી ઉખેડી નંખાય, અિકાનું પ્રાશન પણ થાય, પરંતુ મનને નિચહ તેનાથીએ કઢણ છે. એ નિગ્રહ કરનાર જ તરી જાય છે.

દું.ખનું કાર્યું 'હું' ને 'મારું' એવું જે મને મનાવ્યું છે તે જ છે; અને તે જ વાસનાને વધારનાર ને યુદ્ધમાર્ગમાંથી પાડનાર છે, ને તેથી જ જગલગરમાંથી, આ સંઘસંગે આવેલા ઘણા પંથીએા પાછા પડ્યા જાય છે. જો એ મારું મારુ મનમાંથી નિકળી જાય તો મનુષ્યની વાસના ક્ષય પામે. એ મારુ મારુ મનમાંથી નિકળી જાય તો મનુષ્યની વાસના ક્ષય પામે. એ મારુ મારુ મનાવનાર મને માની લીધેલું મમત્વ જ છે. એક શાહુકાર વેપાર અર્થે દેશાંતર ગયા હતા. ત્યાં વીસ વરસ થઈ ગયાં, પણ ઘર આવ્યા નહિ. કાગળપત્રથી સર્વ કુશળ સમાચાર મળતા હતા. ઘર એક પુત્ર મૂકી ગયા હતા, પણ તે નહાના હતા. તેવી અવસ્થામાં જ મૂકીને તે શાહુકાર દેશાંતર ગયા હતા. ઘણાં વરસ થયાં પાતાના પિતા ઘર આવ્યા નથી; તેથી તે પુત્ર તેને મળવા માટે નિકળ્યા. ખીજી તરફ પિતા પણ ઘર આવવાને નિકળ્યા. માર્ગમાં આવતી કાઇક ધર્મશાળામાં અનેના ઉતારા થયા છે, સામસામા રહેલા છે; પણ એકબીજાને એાળખતા નથી. દૈવેચ્છાથી તે છાકરાને કાલેરા થયા. આ વેળાએ, તેની સાથે તેનાં છાકરાં ને સ્ત્રી હતાં, તેની સપુરત, તે છાકરાએ એ શાહુકારને કરવા

પણ માંડી. તે શાહુકારે જણાવ્યું કે, "લાઈ, અમે કયાં ને તમે કયાં! અમારે તો કાલે ચાલ્યા જવાનું છે, માટે કાઈ બીજાને સોંપા." તે શાહુકાર તો આટલું કહી, પાતાની ઓરડીમાં આવી, જે રસાઈ બનાવી હતી તે આરાગવા બેસી ગયા; અને તે જ ક્ષણે પેલા છાકરાના આત્મા તેના દેહ ત્યજીને ચાલ્યા ગયા. પણ તે શેઠ તા, પાતાને આ માણુસના મરણુથી સ્નાને નથી ને સૂતકે નથી એમ માની, મહાપ્રસાદ અડાવવા બેસી જ રહ્યા! આ પ્રસંગે, તે મરણુ પામેલા માણુસની ધણીઆણી, આકંદ કરવા લાગી કે, 'હાય! હાય! મારું કેવું દુર્ભાગ્ય કે સસરાજના પણુ સમાગમ થયા નહિ! તે તો દૂર જ રહ્યા! નહિ તો આ છાકરાંઓની ખરદાસ્ત લેતે. આ જગજીવન સસરાજ! આ તમારા પુત્રની સંભાળ લેા!' આમ ખૂમા પાડી ખૂબ રડી. આ વેળાએ, તે શેઠના નાકરે પૂછ્યું કે, 'તમારા સસરા કેાશું?' તે આઇએ નામનિશાન સાથે જણાવ્યું, જે સર્વ વાત તે શેઠ જમતાં જમતાં સાંભળતા હતા. તે ફડાક દેતા કે, સર્વ સામગ્રી પડતી મૂકી ઉઠયો ને તે સ્ત્રી પાસે જઇને સર્વ સમાચાર પૂછતાં પાતાના જ પુત્ર સરણ પામ્યા છે તે જાણી, 'હા પુત્ર! હા વીર!' એમ આકંદ કરતા મૂર્ણ ખાઇને પડ્યો.

આ ઉપરથી જણાય છે કે, જ્યાં સૂધી 'મારુ' એ મમતા નથી ત્યાં સુધી શાક થતા નથી, ભય લાગતા નથી પણ 'મારુ' માન્યું અને 'હું, હું' એમ અહકાર ઉત્પન્ન થયા કે, સર્વ વાસના આવી વળગે છે. આ જ પ્રમાણે એક ળીજા શેઠની પણ વાતનું મને સ્મરણ થાય છે. કેટલાક પૈસા પાતાની સ્ત્રીને સોંપી, એક શેઠ કમાવા માટે પરદેશમાં ગયા હતા. કર્મ ધર્મ યાગે તેની સ્ત્રી પાસેના પૈસા જતા રહ્યા, ને તેને ઉદ્દરનિર્વાંહ માટે, ભીખ માગી જેમ તેમ દહાડા કાઢવાના સમય આવ્યા. ખીજ તરફ શેઢ યુષ્કળ પૈસા કમાઇને પાછા ક્યાં ને મનમાં તરંગ કરવા લાગ્યા કે, ઘેર જઇને સ્ત્રીને અમુક દાગીના કરાવીને સંતાેષ આપીશું ને તેનું વિરહેદુઃખ શાંત પમાડીશું, ને અમુક વસ્ત્ર આપી આનંદ પમાડીશું. હવે પાતાને ઘેર આવતાં રસ્તામા એ શેઠે પડાશના એક ગામની ધર્મ-શાળામાં ઉતારા કીધા. તે જ તેની ગૃહિણી કે જેનાં લાડકાેડ પૂરાં પાડવાના તરગામાં તે શેઠનું મન આનંદમાં લહરીયાં લે છે, તે જ તેની સ્ત્રી ભીખ માંગતી માંગતી ત્યાં આવી ચહી! તેણે ઘણા કાલાવાલા કરીને માત્ર એક જ પૈસા માંગ્યા કે, તે ત્રણ દિવસની ઉપવાસી છે, માટે પૈસામાંથી મમરા લઈ દેહને આધાર આપે! તે વેળાએ જરા પણ દયા

ખતાવ્યા સિવાય, તે શેઠે, જે ઘરવાળીને આનંદ પમાડવા માટે અનેક તરેગા મનમાં કીધા હતા ને કરતા હતા તેને, પાતાના નાકરા પાસે ધકા મરાવી, ભારે અપમાન અપાવી, હાંકી કાઢી. તે સ્ત્રી ફાટાંતૂટાં વસ્તાંપેહેરી, પેટમાં પગ ચાંપીને, ધમેશાળાના ઓટલાપર રાતની રાત પડી રહી. હવે સવાર પડતાં, શેઠના ગુમાસ્તાઓએ શેઠાણીને પીછાણી ને શેઠને જઈ વાત કહી, ત્યારે શેઠ તુરત દાડતા દાડતા આવી શેઠાણીને વળગી પડ્યા ને રાત્રિના અપમાન આપ્યું હતું, તે માટે ભારે શાક કીધા.

આ પરથી જણાય છે કે, મારું માન્યું છે ત્યાંસૂધી શાક કે હર્ધ થાય છે. આ સર્વ કારણ મનનું છે-માટે મનને મારલું-નિરાધ કરવા, કે જેથી મમત્વ ગંધાય નહિ. મમત્વ થાય છે કે, તત્કાણે શાકહર્ધ થાય છે. એ મમત્વના નાશ થયા કે શાકહર્ષ પણ નાશ પામે છે, ને શાક કે હર્ધ, મારુ કે તારું નાશ પામ્યું ને અદ્ભેત પ્રદ્માભાવ પ્રાપ્ત થયા, ત્યાં નિત્યની અપૂર્વ આનંદમય સ્થિતિ થઈ રહે.

### માયાવશ જીવ

નિરશંક, મને જ સઘળું માન્યું છે, તેથી મન જ બંધ તથા માલનું કારણ છે; મનમાં જ આનંદ ને શાક છે; પણ સામા પદાર્થમાં નથી. જે સામા પદાર્થમાં આનંદ હાય તા, વિષયી પુરુષની આંખે પાટા ગાંધી સુંદર અપ્સરા જેવી સ્ત્રીને ઉભી રાખીએ, પણ તેને આનંદ થતા નથી; કેમકે ચક્ષદ્વારા તેની સુંદરતા જણાતી નથી. તે સારી છે કે નકારી છે, તે મન જણાવતું નથી, ને મને જણાવ્યા વગર આનંદ થતા નથી. માટે મનને રાધીને, આ જગતમાંથી સર્વ વાસનાના ક્ષય કરવા, એ જ પરખ્રદ્ધપ્રાપ્તિના ઉપાય છે. જેમ ઇંધન વિનાના અગ્નિ પોતાના જ સ્થાનમાં સમાઈ જાય છે, ને કશા ઉપદ્રવ કરી શકતા નથી, તેમ જ માયિક વસ્તુ પરના પ્રેમની વિત્તના સ્થય થવાથી, મન-ચિત્ત પાતાના મુખ્યસ્થાનમાં શમે છે.

સ્વમમાં રાજની કંગાલિયતનું દુઃખ, જાગ્રતના રાજસુખમાં નથી; જાગ્રતના રાજવેલવનું સુખ, સ્વમની કંગાલિયતમાં નથી. તેમ જ ખ્રદ્ધામાં જગતના રાજવેલવનું સુખ, સ્વમની કંગાલિયતમાં નથી. તેમ જ ખ્રદ્ધામાં જગતના સંકલ્પ નથી-તેમ જગતમાં ખ્રદ્ધાનન્દનું સુખ પણ નથી. પ્રશ્ન થશે કે, એકમાં અધું કેમ? તેપર એક વાત યાદ આવે છે. કાઇક રાજ કાઇક વેશ્યાવશ પડ્યો હતો. વેશ્યા કહે તેમ જ વર્તે. તેનું રાજપાં વેશ્યા સમક્ષ નિર્જીવ હતું. તે વેશ્યાની ભલામણપરથી રાજાએ એક ખરા અપરાધીને સુક્તિ આપી. પણ એ જ વેશ્યાને રાજ સમક્ષ જ ન્યાયમંદિરમાં ઉભી રાખી હાત તે તે રાજાને ભરમાવી શકત નહિ. વેશ્યા

એ માયા છે. રાજા એ જીવ છે. માયાવશ જીવ મિગ્યા સંકલ્પ કરી કુસાય છે, પણ તે માયાને લાત મારી દૂર કાઢે તાે કેમ કસારો? નહિ કસાય. એ માયાનું નાર જેણુ તાલ્યું છે, તે જ અચ્યુતપુર જઈ શકે છે. પણ ઘણા છવની જ્ઞાન થયા છતાં સ્થિતિ તેની તે જ

રહે છે, તેનું કારણ શું ? તેને પરમશાંતિ પ્રાપ્ત થતી નથી, તેનું કારણ શું ? તેનું કારણ પ્રત્યક્ષ છે. એક રાગી છે. તે નિત્ય વૈદ પાસે જઈ ઔષધ લેં છે. વેંદ એવી ઉત્તમ માત્રા આપે છે કે, રાગ જાય તે સુખી થાય. પણ જે પચ્ય-કરી, પાળવાની તે આના કરે છે તે, તે રાગી પાળતા નથી-પણ તેલ મરસું વગેરે મન માન્યું ખાય છે; તેથી તેના રાગ કેમ જાય? તે નજ જાય, પણ ઉલટા રાગ વધે તા તેમાં આશ્ચર્ય શું અને રાગ ન જાય તેમાં વૈદ્યના દોષ શા? તેમ મહાવાક્ય ઉપદેશરુપ तत्त्वमिति છાય મળ્યા, તે યથાર્થ જાણ્યા હાય, તથાપિ સંસારની વિષય વાંછના કાયમ રહે તા શાંતિ કેમ થાય? અને તેમાં ગુરુ ને શાસના દાષ શા ? જેણે વાસનાના ક્ષય કીધા છે, તેને જ મહા-વાક્યનું ફળ થશે, પણ આસક્તિવાળાને તે મળશે નહિ. છરી છે તે મીણુમાં પેસરો, પણ પત્થરમાં પેસરો નહિ. પત્થર જેવા આસક્તિથી ભરપુર ચિત્તવાળાને કશી પણ અસર થતી નથી, તા શાંતિ કયાંથી લારપૂર ખ્યત્તવાળાન કરા પણ અસર યતા નયા, તા શાત કયાયા થશે ? પણ જે નિર્ગુણ લક્તિવાળા હશે, ને જેના વરાગ્ય દૃઢ હશે, તે જીવને ઉપદેશ ચોંટશે ને તે સ્વરૂપસ્થિતિને જાણશે. અનેક કાચમણિ છે, પણ ચંદ્રોદયથી ચન્દ્રકાંત જ દ્રવવા માંઢ છે; અનેક પક્ષી છે, પણ મેઘઘટાથી મચૂર જ પ્રસન્ન થાય છે; અનેક જળનાં ફૂલા છે, પણ સૂર્યોદયથી કમલ જ પ્રકૂદ્ધ થાય છે; તેમ લાખા જીવા છે, પણ અધિકારી—સંસ્કારી—અદ્ધાવાન—આત્મામાં પરમાતમાને જોનારા પરક્ષદ્ધાસ્વરૂપ જાણવાના ઉપદેશ ગ્રહી શકે છે, ને તે જ મુક્તિમાર્ગપર જઈ શકે છે.

એક કાળે જ કેમ ખતે?

પણ આ મહત્ કાર્ય એક કાળે કેમ ખને ? એ તાે અનેક કાળે ખની શકે. મંડ્યા રહેવાથી ખની શકે. નિત્યના વૈરાગ્ય અને અભ્યાસથી અની શકે. કાઇએક રાજા મહાપરાક્રમી હતા. તે પરવ્યા. પ્રથમ સમા-ગમ વખતે તેની રાણીએ કહ્યું કે, આપ તો સમર્થ છો; માટે આપના આ પ્રથમ સમાગમે મને ગર્લ રહે, ને પરાક્રમી પુત્ર જન્મે, તેમ ગર્લદાન દે! રાજ કહે એમ શી રીતે અને? ગર્લ તો સમયે જ રહે છે, તેને માટે તું ચાગ્ય હાવી જાઇએ. રાણી માલી, તો શું તમે પુરુષ-(વહીન છે! કે મારા સ્ત્રીપણામાં કંઈ ખામી છે? રાજ કહે, તેમ નથી, પણ ઋતુકાળે જ ગર્લ ધારણ થાય. તેમ જ 'છાદ્યોરિમ,' એ ગ્રાન તુરતાનુરત થઈ જાય, એમ અને નહિ. જેઓએ ખહુ કાળના શ્રમ વેઠી, લાગ લાગવી છૂટી, વૈરાગ્ય વૃત્તિમાં પ્રવેશ કીધા છે, નિષ્કામી અની રહ્યા છે, આત્માને શાધ્યા છે, વાસનાના ક્ષય કીધા છે, સર્વ કર્મના ત્યાગ કરી એક્લી આત્મગ્રાન લક્તિ જ જાણી છે, જેઓની ચિત્તવૃત્તિ નિર્મળ થઈ છે, ને જેઓના કંઈક અપૂર્ણ સંસ્કાર હાય તે પૂર્ણ થાય છે, ત્યારે જ હાદ્યપ્રાપ્તિ થાય છે ને અચ્યુતપુરમાં પ્રવેશ કરાય છે.

# વાસના ત્યાગ જ શ્રેષ્ઠ છે

પુણુ આ સર્વ સંકટનું મૂળ વાસના છે. એ વાસનાના ત્યાગ કરવા માટે નિર્મળ ને ૮૯ વૈરાગ્ય હાવા જોઈએ. પ્રિય પુત્ર અથવા સ્ત્રીના મરણુથી, દ્રવ્યના હરણુથી, શરીરના રાગથી કે કાેઈ બીજા કારણથી, જગતપરની આસક્તિ ન્યૂન થાંય, જગતપરના ભાવ ઉઠી જાય, સર્વને અસાર સમજે, એ દઢ વૈરાગ્યે નથી ને વાસનાના ક્ષયે નથી. પણ ઉપદેશથી, વિચારથી, શાધનથી, અનુભવથી એમ નિશ્ચય થાય કે, જગત મિંગ્યા છે ને તે પંછી સર્વના ત્યાગ કરે, તે જ દૃઢ વાસનાત્યાગ કહિવાય. એક પુરુષને ઘેર દશ કાેટી ધન છે પણ તેપર નાગ બેઠા છે ને તેથી દ્રવ્ય વપરાતું નથી, પણ તે જાઈ જાઈ દુઃખી થાય છે. કાઇના ઉપદેશથી તેલ કકડાવી તે નાગપર રેડી, નાગને ભરમ કીધા, તેથી તેના મનને સુખ થયું, પણ દ્રવ્યનું સુખ થયું નહિ, કેમકે તે પંઠે મરણ પામ્યા. તેમ જ જગતમાં રહી, ખીજાની કામના રહે કે વાસના રહે-સ્વર્ગલાક મળે, ઇંદ્રલાક મળે, તેવી વાસનાના, સ્મશાન વેરાગ્યવાળાએ ત્યાગ કીધા નથી, તેથી તેને એકલા વ્યવહારના ત્યાગે જ સુખ થશે નહિ. જગતને મિથ્યા જાણ્યા ને પ્રવર્ત્યાથી દુ:ખની નિવૃત્તિ થાય છે, પણ અન્યલાેકની પ્રાપ્તિની કામના હાેવાથી પરમાનંદની પ્રાપ્તિનું સુખ મળતું નથી. પ્રદ્માનંદની પ્રાપ્તિ આત્માને જાણ્યા સિવાય થતી નથી. આત્માને જાણવા, તે વાસનાક્ષય વગર ખનતું નથી; વાસનાક્ષય વગર પરમાનંદની પ્રાપ્તિ નથી; એકાગ્રતા વગર આત્મસુખ મળતું નથી; એ આત્મસુખ એક જન્મે નહિ, પણ અનેક જન્મે પ્રાપ્ત થાય છે. આજે આ જીવના અનેક જન્મ સાર્થક થવાથી, તે અચ્યુતપુર જશે અને અન્યુત પ્રભુમાં લીન થઈ જશે. જય હરિ!"

આવા આવા અનેક તરંગામાં સત્સાધક તણાતા તણાતા, થાડા સમયમાં શાંત થઈ ગયા,



# પંચમ બિદુ—પંચમ સાપાન

# ભક્તિમાર્ગ

のでまるようなよるようの

आत्मारामापि सनयो निर्यन्था अप्यस्क्रमे । कुर्वन्त्यहेतुर्की भक्तिमित्यंभृतगुणो हरि ॥

श्रीमद्रागवत.

અર્થ-આત્મારામ થયે સંતે, જગતની માયાની શ્રયિ તૃઠ્યા સંતે પણ મુનિએા, મહાવિક્રમવાળા વિભુની નિર્હેતુક ભક્તિ રાખે છે-હરિ પ્રેમભક્તિરૂપ જ છે.

#### ·ARAARAR

નિર્મળ પ્રભાત થયું. વનપક્ષીએ મધુરસ્વરે બાલવા લાગ્યાં. સુગંધમય વ માર્કે કરવા માટે, મીઠે અને ઉચે સ્વરે બાલ લાગ્યાં. સુગંધમય કરતાવણી પ્રકાશવા લાગી. જળાશયામાં કમળા ખીલવા લાગ્યાં. એવું ત્રેક્ક્રિપાછલી રાતના ઉજાગરા છતાં, પ્રાત:સધ્યાપસનાના અમૃતસમ સમય વહી જશે એમ ધારી, મહાત્મા સત્સાધક ચડપ લઇને એઠા થયા; અને પાતાની જિદ્ધાને પ્રાત:સ્મરણ નિમિત્તે પ્રભુ અચ્યુતનાં મગળ નામાના ઉચ્ચાર કરવા માટે, મીઠે અને ઉચે સ્વરે બાધ કરવા લાગ્યાઃ—

"श्री केशवाच्यत स्रकृंद रथांगपाणे । गोविंद माथव जनार्दन दानवारे ॥ "नारायणामरपते त्रिजगत्रिवास । जिह्वे जपति सततं मधुराशराणि ॥ "अच्युताच्युत हरे परमात्मन् । रामकृष्ण प्रक्पोत्तम विष्णो ॥ "वासुरंव भगवत्रनिरुद्ध । ईंथरेति सततं जप जिह्वे ॥

"અર્થ-હે જિલ્લા હ નિરતર હે કેશવ, હે અચ્યુત, હે મુકુદ, હે રથાંગપાણે (ચક્રપાણિ), હે ગોર્વિંદ, હે જનાર્દન, હે દાનવારે, હે નારાયણ, હે અમરપતે, હે ત્રિજગન્નિવાસ,\* એવાં સંબાધનપૂર્વક, પ્રભુ શ્રી અચ્યુતના નામાવાળા મધુર અક્ષરોના જપ કર હે જિલ્લા, હ નિરતર હે અચ્યુત, હે હરે, હે પરમાત્મન, હે રામ, હે કૃષ્ણ, હે પુરુપાત્તમ, હે વિષ્ણા, હે વાસુદેવ, હે ભગવન, હે અનિરુદ્ધ, હે ઈશ્વર, એવા પ્રભુ શ્રી અચ્યુતનાં કારણ નામાના ઉચ્ચાર કર

<sup>\*</sup> સર્વ સ્વર્ગો, સઘળાં પાતાળા અને આ મૃત્યુલાકરુપી જગત્ ઇલાદિ ત્રણે જગત્ કે જેમાં આખા વિશ્વના સમાવેશ થાય છે, તેમા વ્યાપી રહેલા એવા પ્રભુ અન્યુત.

"કારણ કૈ;

"अक्षरं हि परं त्रहा अच्छतेत्यक्षरवयम् । तस्मादुचरितं येन त्रहाभृयाय कल्पते" ॥

"અર્થ-શ્રી 'અચ્યુત' એ ત્રણ અક્ષરા સાક્ષાત્ અવિનાશી પરથ્રહ્મરૂપ છે, એઠલા માટે જે એના (સતત) હચ્ચાર કરે છે, તે થ્રહ્મમાપ્તિ (અચ્યુતમાપ્તિ) ને યાગ્ય થાય છે."

તેના જિહ્લા પ્રત્યેના એાધ સૂતેલા પંથીએાને પણ જાગ્રત કરવાના સંબાધનરૂપ હતા. અચ્યુતનાં નામસ્મરણમિશ્રિત એની અમૃતમય વાણીથી પંથીએા ચડપાચડપ જાગ્રત થઈ, શૌચસ્તાનાદિક કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થવા લાગ્યા.

અહીં અંતરિક્ષમાં વિમાનસ્થ પુષ્યજનસમાજ પણ તે વેળાએ તત્પર થઈ આસનાસીન થયેલા હતા. મહાતમા સત્સાધકનું એ પ્રમાણુનું અચ્યુત-સમરણુ સાંભળી, મહારાજા વરેપ્સુ ખટુકને વંદન કરી બાલ્યા; "હે ગુરુદેવ! આ સત્સાધક પાતાની જિદ્ધાને સમર્થ અચ્યુત પ્રભુનું સ્મરણુ કરવા સૂચવે છે, ત્યારે તેમાં કેશવ, મુકુંદ, ગાવિંદ, કૃષ્ણુ ઇત્યાદ નામા બાલવાનું કેમ કહે છે?" ખટુકે કહ્યું; "આ રાજ! એ કેશવાદિક સર્વનામા પ્રભુ અચ્યુતનાં જ છે. જૂદા જૂદા તેના શૃણાપરથી તેનાં તેવાં તેવાં અસંખ્ય નામા પ્રસિદ્ધ થયાં છે. તે કૃપાળુ પ્રભુ અનંત અદ્ભુત શૃણાના સાગરજ્ઞપ છે, તેથી તેનાં અનંત નામ છે. તે અનંત શક્તિમાન્ છે. તે અનંતજ્યી છે. તે અનંત આનંદમય છે. જો, હવે તે અનંત સામર્થ્યનાન્ પ્રભુનાં મંગળ નામાના દ્વનિ કરવાને પંથીએ તૈયાર થાય છે. આજે તેઓનામાં નવા ઉત્સાહ અને નવું ધેધ પ્રસરેલું દેખાય છે."

પશિકાશ્રમના દ્રાર આગળ આવી પ્રથમ સત્સાધક ઉભા રહ્યાં તે માટેથી સઘળા પંથીઓને ઉદ્દેશી કહેવા લાગ્યા કે; "હ અચ્યુતમાર્ગીઓ! અજે હવે આપણું નવલપંથે પ્રયાણ કરવાનું છે. ઉત્તરાત્તર અચ્યુતપુર હવે સમીપ આવતું જાય છે. હવે પ્રત્યેક પંથી, અચ્યુતમાર્ગ રક્ષક સાધતા જેવાં કે નિર્મળ મન, મનાનિગ્રહ, વાસનાક્ષય, દૃઢ વૈરાગ્ય, પરમ શ્રદ્ધા, નિર્ગુણ ભાવનાથી પૂર્ણ હોવો જાઇશે. માટે માર્ગના આરંભમાં આપણુ સર્વતે જે સાધતા, માર્ગના અધિકારીઓ પાસેથી પ્રાપ્ત થયાં છે, તે પ્રત્યેક જણની પાસે છે કે નહિ તે તપાસા; કારણુ કે સાધન વગરના મનુષ્યતે દરેક વેળાએ વચમાં જ અટકી પડવાના સંભવ રહે છે." એવી તે મહાતમાની સૂચના થતાં જ, પ્રત્યેક પંથી પાતપાતાની પાસેનાં સુવર્ણપત્રા, કે જે તેઓને પુરદ્વારમાંથી મળ્યાં હતાં તે, અને પથણાધિનીનાં પુરતકા ઉદ્યાડાં કરી, તેને ખતાવી ખતાવીને ખહાર નિકન્

ળવા માંડ્યા. સર્વે નિકળી રહ્યા પછી, ઉપરાઉપરી અચ્યુત નામની જયગર્જના કરીને, સંઘ પવિત્ર પંચે ચાલતા થયા. તે પ્રસંગ સત્સાધક બાલ્યા; "મારા યુષ્યવાન્ પંચીઓ! આપણામાંથી જે જનાને દેવી ગિત્ત-શુદ્ધિનાં દર્શન થયાં છે, તેઓને તા હું પૂરા ભાગ્યવંતા જાણું છુંઃ કેમકે તેઓને હવે આપણા માર્ગમાં ઠેઠ સૂધી, આહું અવળું સમજવીને કાઈ ક્સાવી શકશે નહિ. દેવી ચિત્તશુદ્ધિના પ્રતાપથી હવે તેઓનામાં સત્યા-સત્ય-નિત્યાનિત્યનાં યથાર્થ નિર્ણય કરવાની છુદ્ધિ અને નિર્વાસનાપણું પ્રાપ્ત થયું છે; તાપણુ આપણે સૌને હજુ પેલા છળઅળિયા કામદેવથી ઘણું ચેતતા રહેવાનું છે. હજુ માર્ગમાં તેની સત્તા ગુપ્તપણે વસેલી છે. તેમાં પણ વધારે ચેતવાનું એ છે કે, તે કામદેવ કદાચ આદ્યા પાઠો હાય, તેમાં પણ વધારે ચેતવાનું એ છે કે, તે કામદેવ કદાચ આદ્યા પાઠો હાય, તેમાં તેના જ સરખી અદ્દલત શક્તિવાળી તેની સ્ત્રી આશાદેવી, પથીઓને વારંવાર પાતાના સંકડા પાશ નાંખીને ક્સાવી દે છે; પણ તે હજુ દ્વર છે. તે તો હું તુર્ત જ સૌને એમળખાવી દઇશ."

એટલું કહીને તે પુનઃ બાલ્યા; "અહીં સૂધી ચાલી આવવાના ભારે પરિશ્રમ વેલ્યા છતાં તેના ઉત્તમ ફળજૂપે થવું જોઇતું ચિત્તશુદ્ધિ દેવીનું દર્શન, જે પંથીઓને અદ્યાપિ પર્યંત થયું નથી, તેઓને માટે મને બહુ જ એદ થાય છે. તાપણ હુજી કઈ બગડી ગયું નથી. એ પવિત્ર દેવીની પ્રાપ્તિ માટેએક સુલભમાં સુલભ ઉપાય મારા જાણવામાં છે; તેનું અવલંબન કરવાથી અવશ્ય શ્રીઅચ્યુત પ્રભુની પ્રિયા દેવી ચિત્તશુદ્ધિ પંથીઓને પ્રાપ્ત થાય છે."

એટલું કહીંને વળી તે મહાત્મા બાલ્યો; "પ્રિય પંથીજના ! પ્રાણી માત્રનું ચિત્ત, અવિદ્યાના અંધકારમાં ઢંકાયલું હાય છે, તેથી તેઓને ખરા માર્ગ સૂઝતા નથી, ને સત્યાસત્યના વિચાર થઈ શકતા નથી; તા પછી તેમાં સમર્થ અચ્યુત પ્રભુના પ્રવેશ તે ક્યાંથી જ હાય ? અચ્યુત પ્રભુ તો અધકારથી પર છે. જવમાં જે અંધકાર રહેલા છે તે અધકાર શાના છે, કે જે આખા ચિત્તમા વ્યાપી જઇ તેને અશુદ્ધ—મલીન કરી નાંખે છે, તે જાણવું આવશ્યક છે. મનુષ્ય પ્રાણી જે કંઈ કર્તવ્ય કરે છે, તે સર્વ પાતાના ચિત્તમાં નિશ્ચય કરીને કરે છે. જે કર્તવ્યકમંથી ખીજા કાઈ પ્રાણીને દુ:ખ થવા સંભવ નથી, તેમ પાતાને તે કર્યા વગર છૂટકા નથી, તેમ જ પરપરાથી ચાલતા આવેલા અને સત્યુરુપાએ સ્થાપેલા માર્ગથી જે કર્મ કાઈ રીતે ઉલદું નથી, તેવું કર્તવ્ય કર્મ કરવાથી, કરનારનું ચિત્ત શુદ્ધ જ રહે છે; પણ તેના કરતાં ઉલદું કર્તવ્ય કરવું, એ પરમ માર્ગમાંથી જાદ કરનાર છે. તેનાથકી ચિત્તમાં અંધકાર વ્યાપ્તમાન્

થાય છે. અજ્ઞાનીની જે વાસના છે, તે જ અંધકાર ને તે જ પાપ: પાપ એટલે જગતની વાસના! એ જ પ્રાણીને નીચ પાડનાર છે. તેટલા માટે તેનુ પાતક એવું નામ પહેલું છે. જેમ જેમ પાપ વધતું જાય છે, તેમ તેમ અંધકાર વધતા જાય છે, ને પવિત્ર ચિત્તને અપવિત્ર કરી ઢાંકતા જાય છે. પાપ એ ગાઢી મલીનતા છે. જેમ કાેઈ સ્વચ્છ દર્પણમાં, સામેની હરકાેઇ વસ્તુનું યથાર્થ પ્રતિબિમ્બ પહે છે, પણ તે જેમ જેમ મેલથી ઢંકાતું જાય છે, તેમ તેમ વસ્તુનું પ્રતિબિમ્બ તેમાં ઝાંણું પહે છે ને સઘળું મેલું થઈ જતાં પ્રતિબિમ્બ પડતું જ નથી; તેવી જ રીતે, મનુષ્યનાં ચિત્તને પણ પાપરુપ કાળા મેલ ઢાંકી દે છે-અને તે મલીન-અપવિત્ર થઈ જાય છે. તેને કઈ સહજ કારણ મળતાં જ લાગલું તે નીચ માર્ગે દારાઈ ખાય છે. તેને કછ સહજ કારણ મળતા જ લાગલું ત નીચ માર્ગ દારાઈ જાય છે, તે પછી તે અસદા દુઃખા સહન કરે છે. એવું એ પાપ પ્રાણી માત્રના અહિતસપ છે. તે કેમે કર્યો ન ખસે તેવા ચીકણા મેલ છે, ગાઢામાં ગાઢા અંધકાર છે, તે દુ ખ માત્રનું ખીજ છે. પણ જેમ કાઈ ધાતુપાત્ર ઘણા મેલથી ઢંકાઈ કાળું થઈ ગયું હાય તેને પૂર્વ જેવું સ્વચ્છ- તેજસ્વી કરવા સારુ, ખટાશવાળા પદાર્થવંડે સારી પેઠે માંજવું પડે છે, ત્યારે જ તે ઘણાક પ્રયત્નને અંતે શુદ્ધ થાય છે; તેમ પાપસપ મેલથી, મેલા શરીના માત્રના વિતાર કરવા સારુ મેલા થયેલા મનુષ્યપાણીના ચિત્તને શુદ્ધ કરવાને પણ નિષ્કામ કર્મ કર-વારુપે સારી પેઠે મંજન કરલું પહે છે; કારણ કે કામ્ય કર્મો તા સઘળાં આપણે આ સમગ્ર કર્મમાર્ગોને વિષે આજ પર્યત જેતા આવ્યા તેમ, પેલા કામદેવને લીધે દૂષિત થયેલાં છે; તેથી, ચિત્તને શુદ્ધ કરવાને અદલેં ઉલટું તેને ઘણું મેલું કરી નાંખે છે. પણ જેને કામદેવ દૂષિત ન કરી શકે એલું ખળવાન એક જ કર્મ સુપ્રસિદ્ધ છે, કે જે કરવાથી ચિત્ત ખહુ શીઘ્ર શુદ્ધ થઈ જાય છે. એટલું જ નહિ પણ જો તે કર્મ યથાર્થ અને નિર્મળ પ્રેમ–ભક્તિ શ્રદ્ધાવડે કરવામાં આવે છે તાે, દેવના દેવ અને સર્વેશ્વર એવા શ્રીઅચ્યુત પ્રભુ પંથીને અચ્યુતપુર પંહોચવા પહેલાં માર્ગમાં પણ કવચિત્ આવી મળે છે. પૂર્વે આવું ઘણીકવાર બન્યાનાં બહુ ઉદાહરેણા પ્રસિદ્ધ છે." એટલુ કહી વળી તે બાલ્યા, "પ્રિય પંથીએ! આ ઉપરથી તમને

એટલું કહી વળી તે બાલ્યા, "પ્રિય પંથીએ! આ ઉપરથી તમને સ્વાભાવિક શંકા થશે કે, એલું કર્મ તે કિયું હશે, કે જેવઢે પંથીનાં સમગ્ર પાપ દ્વર થઈ, ચિત્ત શુદ્ધ થાય? તેના સમાધાન માટે સાંભળાં,

<sup>\*</sup> પાતક એટલે પાડનારુ, ખરા સાર્ગથી–હત્તમ માર્ગથી–હવ્યસ્થિતિએથી પાડનારું જે હોય તે-પાપ.

એલું સર્વોત્કૃષ્ટ કર્મ તે માત્ર પ્રભુ શ્રી અચ્યુતને શરહે જવું તે જ છે. એ સમર્થનું શરહું સમગ્ર પાપ અને સમગ્ર શાકદુઃખને દ્વર કરનારુ છે. એ માટે એકવાર શ્રીઅચ્યુત પ્રભુએ સ્વતઃ પાતાના એક પ્રિયપંથીને કહ્યું છે કે:-

''सर्वथमांन् परित्यज्य मामेकं शरणं त्रज । अहं त्वा सर्वपापभ्यो मोत्रयिष्यामि मा शुच: ॥''

"અર્થ–સર્વ ધર્મના પરિત્યાગ કરીને મને એકને જ ઇ રારણે જ, હ તને સર્વ પાપમાથી મુક્ત કરીશ, શાક મા કર."

એ સાંભળી સંઘમાંના એક પંથી બાલ્યા; "મહારાજ! જ્યારે અન્યુત પ્રભુને શરણે જવું, એજ મુખ્ય કર્મ છે, ત્યારે તા આ પંથે ચઢેલા આપણ સર્વે તેને શરણે જ જઇએ ઇીએ! પણ અન્યુત પ્રભુનું સ્થાન તા હજ ઘણું છેટે છે, એટલે તત્કાલ આપણને તેનું શરણ કેની રીતે પ્રાપ્ત થાય ને આપણે સર્વ પાપાથી કેમ મુક્ત થઈ શકીએ?"

મહાત્મા સત્સાધક બાલ્યા; "તમે ઘણું ઉત્તમ પ્રશ્ન કર્યું. આપણે સમસ્ત પંથીઓ આ પવિત્ર અચ્યુતપંથે ચલ્યા, ત્યારથી જ તે કૃપાળુ પ્રભુતે શરેલું પડી ચૂક્યા છીએ, એ સત્ય છે. કાળપુરુષના ભયથી નાસીને આણીમેર પગલું ભર્યું, એટલેથી જ શ્રીઅચ્યુતનું શરેલું પ્રાપ્ત થયું સમજવું, અને તે વેળાથી જ પગલું ભરનાર ઘણીક રીતે, કાળપુરુષથી નિર્ભય થયા છે, એ વાત પણુ આપણે પ્રત્યક્ષ અનુભવતા આવ્યા છીએ. એ પ્રમાણે પંથે ચહેલા જે પ્રાણી સીધે સીધા ક્યાંય પણુ ન અટકતાં, અચ્યુતપુર પહોંચી ગયા, તે તા પાર જ પામી ગયા; તે સદા સર્વદા નિર્ભય થઈ ગયા. પણુ એમ માર્ગે સીધે સીધા પહોંચી જવું, એ કેટલું કહેલું છે? એ તા આપણુ સૌ જોતા આવ્યા છીએ. મનુષ્યનું શરીર ઇન્દ્રિયાને આધીન છે, ઇન્દ્રિયા મનને આધીન છે, મન સદા અસ્થિર અને ક્ષણમાં લપટાઇ-ક્સાઈ જનારુ છે. માટે બીજે ક્યાંય ન ક્સાતાં એ મન જ જયારે પૂર્ણ ભાવનાથી અચ્યુત પ્રભુને શરેલું પહે, ત્યારે, યથાર્થ અચ્યુતશરેલું પ્રાપ્ત થયું સમજવું. એ માટે પ્રભુએ પાતે પેલા પંથીપ્રત્યે કહેલું છે કે.—

"मन्मना भव मङ्गक्तो भयाजी मां नमस्करः। मामेत्रैष्यसि सत्यं ते प्रतिज्ञाने प्रियोऽसि मे ॥"

"અર્થ–તુ સઘળેથી તારા મનને ખેંચીને માત્ર મારે વિષે લગાડ, મારી બાંક્ત કર, મારુ પૂજન કર ને મને વદન કર; તાે હુ સહ્ય પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક કહુ હુ કે, તુ મને જ આવી મળીશ, કાર્હ્યુ તુ મને પ્રિય છે "એમ અચ્યુત પ્રભુને વિષે મન લગાડ ંુ–સ્થિર કરવું. એ વહે, સૌથી એષ્ઠ કર્મ જે અચ્યુતશરણગતિ, તે સિદ્ધ થાય છે. પ્રભુ પરમાત્મામાં મન સ્થિર કરવા માટે ઉપલી અચ્યુતમુખની ગાથામાં, 'મારી લક્તિ કર' એવી જે આગ્રા કરી, તે મુખ્ય સાધનરૂપ છે. 'લક્તિ કર' એ શબ્દના સીધા અર્થ સમજવા માટે 'મારુ પૂજન કર,' એ આગ્રા પ્રભુએ કરીને કરી છે, અને 'મને વંદન કર' એ ઉપલી ખંને આગ્રાએા– લક્તિ કર–પૂજન કર–ના સહેલા પ્રકાર અતાવવારૂપ છે. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે, સમય ભય, ત્રાસ, દુ:ખ, શાક, તાપ ઇત્યાદિથી છૂટવાને માટે એ સમર્થ પ્રભુ અચ્યુતનું શરણ, એ શ્રેષ્ઠ સાધન છે ને તે પ્રાપ્ત થવા માટે એ સમર્થ પ્રભુની લક્તિ, એ મુખ્ય સાધન છે.

તે પ્રાપ્ત થવા માટે એ સમર્થ પ્રભુની ભક્તિ, એ મુખ્ય સાધન છે. "ભક્તિ એટલે ભજવું, અનુસરવું, સ્મરવું, સેવવું. અચ્યુતની ભક્તિ કરવી, એટલે અચ્યુતને ભજવા અર્થાત્ તેને અનુસરવું, તેની આગ્રાએ પાળવી, તેની પ્રસન્નતા મેળવવી, તેને સંભારવા, તેની સેવા કરવી, તેના ગુણુ ગાવા, તેને વિષે દૃઢ નિર્ગુણુ પ્રીતિ કરવી. અચ્યુત ભક્તિના અનેક પ્રકાર છે. તે સર્વ પ્રકારમાં સૌથી સહેલા, ને પહેલા પ્રકાર અચ્યુતસ્મરણ છે. વિત્તમાં વારંવાર પ્રભુ અચ્યુતને સંભારવા, તેનું નામ અચ્યુતસ્મરણ છે. વારંવાર અચ્યુતને સ્મરવાથી ચિત્ત શુદ્ધ અને તેને વિષે પ્રીતિવાળું થાય છે. નિર્ગુણ પ્રીતિ થતાં જ પ્રભુ અચ્યુત તેમાં પ્રકારારુપે પ્રકટ વિરાજે છે. પણ એ ચિત્ત તે આપણે આગળ કહી ગયા, તે પ્રમાણે ઇંદ્રિયામાં લુખ્ય હાવાથી અસ્થિર અને મલીન છે, એટલે વારંવાર પ્રભુનું સ્મરણ કરે જ શાનુ? માટે તેને ધીરે ધીરે ને કમે કમે એ કામે લગાડનું જોઈએ. ચિત્ત જયારે ઇંદ્રિયા સાથે ગંગવાયેલં ને ગાઢ એ કામે લગાડલું જોઇએ. ચિત્ત જયારે ઇંદ્રિયા સાથે ગુંચવાયેલું ને ગાઢ સાગંધવાળું છે, ત્યારે તે ઇદ્રિયદ્વારા જ તેને અચ્યુતરમરણના અભ્યાસ પાડવા જોઇએ. હસ્તપાદાદિ કર્મેન્દ્રિયા કરતાં ચક્ષ શ્રવણાદિ જ્ઞાનેન્દ્રિયા માંડના જારુ. હત્ત પાદાદ કમાન્દ્રયા કરતા ચક્ક ઝવણાદ જ્ઞાનાન્દ્રયા એ કાર્ય વધારે સારુ કરી શકે છે. ચક્કુઇદ્રિય અચ્યુત પ્રભુની દિવ્ય મૂર્ત્ત, સૃષ્ટિલીલા ઇત્યાદનું અવલાકન કરવા સાથે જ તે કૃપાળુનું સ્મરણ કરાવે, ત્યારે પ્રવણ ઇદ્રિય તે સર્વે ધરનાં ગુણ, કથાચરિત્ર, કીર્તન ઇત્યાદિને સાંભળવાથી ચિત્તમાં તેનું સ્મરણ કરાવે છે. એ બંને કરતાંએ વળી પાતે જ પ્રભુનુ સ્મરણ કરીને, ચિત્તને પણ સ્મરણ કરાવે, એવી જ્ઞાનેન્દ્રિય તા વાચા છે. એને અહારના સાધનની અપેક્ષા રહેતી નથી. માટે સૌથી પહેલા તેને જ અચ્યુતના ગુણના અભ્યાસ પડાવવા જોઇએ. એ સ્મરણલક્તિના પણ અનેક પ્રકારા છે. અચ્યુતના શુણાનું સ્મરણ,

તેનાં ચરિત્રાનું સ્મરણ, તેનાં દ્વપાનું સ્મરણ, તેનાં નામાનું સ્મરણ ઇત્યાદિ. થ્યે સર્વમાં નામસ્મરણ એ સૌથી સહેલા પ્રકાર છે. અનંત શક્તિમાન્ અચ્યુત પ્રભુનાં પવિત્ર નામા અનંત છે. તેમાંથી જે જે સાંભરી આવે, તેમ જ ઉચ્ચારવામાં સહેલાં લાગે, તેઓને કિંવા તેમાંના એકાદ નામના વાચા ઉચ્ચાર કરે, તે નામસ્મરણ. સ્મરણને માટે કીયું નામ લેલું, એના પ્રથમ નિશ્ચય કર્યા વગર, પ્રભુનાં તા અસંખ્ય નામ હાવાથી, તેમ જ તે પાતાના જાણવામા ન હાવાથી, સ્મરનાર પંથી, આ સ્મરુ કે તે સ્મરું, એવી ભાંજગડથી ગુંચવાડામાં પડે નહિ, તેટલાં માટે, પૂર્વે આ માર્ગ થઇને અચ્યુતશરણે પહોચી ગયેલા તથા અચ્યુત પ્રભુને એત્યંત પ્રિય થઈ પડેલા એવા મહાનુભાવ પવિત્ર પંથીએાએ, બીજા પછવાડેના સર્વે પંથીઓને સારુ ઉત્તમ પ્રકારના નિયમા ખાંધ્યા છે. પ્રથમ તા જગત્પુરને વિષે અજ્ઞાનના અંધારામાં પડી રહી. અંતે કાળપુરુષના સુખમાં જઈ પડનારા મનુષ્ય પ્રાણીને તે અંધકારમાંથી જાગત કરીને, ત્યાંથી વેળાસર નસાડી, આ નિર્ભય પથે ચઢાવનાર જે સત્પુરુષ, ते क ये प्राणीना तारनार गणाय भाटे ये पंथीय तेने क शरही कहुं નિઇએ, તેની જ શિક્ષા માનવી નેઇએ, તેની જ આજ્ઞા પાળવી નેઇએ, ને અનન્યભાવથી તેની જ સેવા કરવી જોઇએ. અલય માર્ગે-કલ્યાણ માર્ગે ચઢાવનાર હાવાથી તે એના ગુરુ છે; એમ તેને અનુસરવાથી તે એના માર્ગમાં આવતા અનેક સંકટ માહમાંથી મુક્ત કરે છે; ભૂલાવા ને વિટંખણાઓથી ખચાવે છે, અને માર્ગમાં સાથે રહીને જોઇતાં સર્વ સાધના પૂરાં પાંડે છે. અચ્યુત શરણપ્રાપ્તિનાં સરળ સાધનરૂપ જે અચ્યુત નામ-રમરણ, તેના પણ ગુચવાડા દૂર કરી તે સરળ ઉપદેશ કરે છે. ઐવા પવિત્ર ગુરુદેવની મેં પાતે પણ ખની શકે તેટલી સેવા કરી છે; ને તેમની કૃપાથી મને આ સર્વોત્કૃષ્ટ માર્ગના સર્વ સિદ્ધાંતા પ્રાપ્ત થયા છે." આ સાંભળી સર્વ પંથીએ એકે સાથે બેલ્યા; "કૃપાનાથ! ત્યારે

આ સાંભળી સર્વ પંથીઓ એક સાથે બાલ્યા; "કૃપાનાથ! ત્યારે જેવા પવિત્ર ગુરુના અનુથઢ આપને થયા છે, તેવા જ પવિત્ર ગુરુનેવ અમને સર્વને આપ મળેલા છા, તા અમારે પણ હવે આ માર્ગમાં શી ન્યૂનતા રહે? અમે સર્વ આપને શરણે છીએ, આપના ભક્ત છીએ, આપના અનુયાયી છીએ, અને આપના આગ્રાપાલક છીએ; માટે અમારાપર કૃપા કરી, અચ્યુત નામસ્મરણના નિશ્ચયપૂર્વક સરળ ઉપદેશ કરા. આપ જ અમારા ત્રાતા છા, ને કાળ પુરુષના નાશકારક પાશમાંથી મુક્ત કરી, અલયપદના દાતા પણ આપ જ છા. અમે ફરીથી પ્રાથીએ છીએ

કે, અમે તા આપને શરહ્યું છીએ. આપની કુપાથીજ અમને પામરાને સર્વથા, અલભ્ય એવું સમર્થ અચ્યુત પ્રભુનું સુખપ્રદ શરખુ પ્રાપ્ત શશે." આ પ્રમાણે પ્રાર્થના કરીને તે સર્વ પંથીએ તત્કાલ મહાત્મા સત્સાધકનાં ચરણમાં નમી પડ્યા, ને ચરણરજને વારંવાર વંદન કરવા લાગ્યા. ત્યારે તે દયાળુ મહાત્મા ખાલ્યા; "બ્રહ્મપદના જિજ્ઞાસુઓ! સમર્થ અચ્યુત પરથ્રદ્યની, તેના નિર્માણ કરેલા આ પ્રદ્મમાર્ગપર કેટલી પ્રીતિ છે, તે તે માર્ગના અનુયાયીએ પર કેટલી અધી કૃયા છે તે દર્શાવવા, તે કૃપાળુ, વારવાર પાતાના એ માર્ગના લેંદ સ્પષ્ટ કરવાને અને માર્ગના ર્યુંથીઓને તેનાં સક્ળ સાધના પ્રકટ કરી આપવાને, કાેઈ પ્રીતિપાત્ર પંથીને વિષે, પાતાની અદ્ભુત ગ્રાનશક્તિ પ્રેરે છે, કિંવા કાઇવાર સ્વતઃ જ પંચીરુપ ધરીને ખીજા અરૂ પંથીએાના અગ્રણી ખની, આ માર્ગપર વિચરે છે. પૂર્વે એવું ઘણીકવાર અન્યું છે અને અચ્યુતના પ્રીતિપાત્ર પંથી-ચ્યાચ્યે, તેની પ્રેરેલી જ્ઞાનશક્તિવઉ સ્મરણલક્તિ માટે અનેક સાધના પ્રકટ કર્યા છે. તેઓએ અચ્યુતનાં અનંત નામામાંથી ઉત્તમાત્તમ સહસ નામ એકઠાં કરી, તેના એક સાથે પાઠ થઈ શકે, તે સારુ સ્તાત્રા ખાંધ્યાં છે; અને તેમાંથી પણ અતિ વિખ્યાત એવાં ઘણાંક નામ નિવડી લઈ, શત નામ સ્તાત્ર, તથા તે કરતાં પણ નાનાં મુખ્ય મુખ્ય નામાનાં ટૂંકાં સ્તાત્રા, પંથીઓને અહિનિશ સ્મરણ કરવા સારું ળાંધ્યાં છે. વળી તે કરતાં પણ સરળ, અમુક એક નામપર જ અભ્યાસ રાખવાને સૂચવેલું છે. તેવું એક નામ પણ દૂંકું, થાડા અક્ષરવાળું, ઉચ્ચારમાં સહેલું, અદ્દલુત ને ગૂઢ અર્થ-સામર્થ્યવાળું હાય, તે પરમ ગણ્યું છે. એ ઉપરાંત સ્મરન્નારને કદી ભૂલાય નહિ ને નિરંતર તેની લિશ રહે તે સારુ, પ્રભુના નામ સાથે 'હું તેને-અચ્યુતને શરણે છું,' એવા અર્થવાળાં પદ જેડેલાં છે. એવાં નામ સૌથી ઉત્કૃષ્ટ ગણાય છે. એ પરમ પાવન કરનારા મંત્ર છે. તેને સ્મરવાથી, 'હું પ્રભુ અચ્યુતને શરણે છુ,' એવી પંથીના મનને સદા ભાવના રહે છે. આવી રીતે એ સ્મરણુભક્તિ સાધવાને સારુ એકજ અર્થનાં પણ અનેક પ્રકારનાં સાધના છે. તેમાંથી પાત-પાતાની રુચિ, પ્રીતિ ને સ્મરણભક્તિ પ્રમાણે, પંથીએ ગહુણ કરે છે. એ સ્મરણના હેતુ એવા છે કે, જેમ અવિવેકીને વિષયાને વિષે, કદાપિ પણ ડળે નહિ એવી જે પ્રીતિ, તેવી જ પ્રીતિ તમારામાં રહા, ને તમાર સ્મરણુ–ધ્યાન મારા હુદયમાંથી ક્ષણભર પણ દ્વર થશા નહિ–સદાજ તમારામાં પ્રીતિ રહેલે, અથવા 'મારુ શરહાં પ્રભુ અચ્યુત છે, તેના

વગર સર્વ મિથ્યા છે,' એવા પંથીના ચિત્તમાં દૃઢ અધ્યાસ બંધાવા નિઇએ. તેટલા માટે તે નામસ્મરણુ સતત—અહિંનશ—સદાકાળ થતું જ રહેલું નેઇએ. એ માટે સ્વતઃ પ્રભુ અચ્યુતની જ આ પથેબાધિનીમાં પવિત્ર આત્રા છે કે; 'મારે વિષે મન ખુદ્ધિ અપિત કરવાથી તું નિઃસંદેહ મને જ આવી મળીશ, તેટલા માટે (મન ખુદ્ધિ મારે વિષે સ્થિર થઈ રહે તે માટે) સર્વ કાળ મારુ સ્મરણુ કર. કારણુ કે, જે અનન્ય ચિત્તથી સદા સર્વદા મારું સ્મરણુ કરે છે, એવા નિરંતર સમાધાનવાળા ચાગી અર્થાત્ પંથીને હું પ્રાપ્ત થવા ખહુ સુલભ છું. એટલા માટે, હે પંથીએા! એ અચ્યુતનામસ્મરણુઢપ સાધન, સર્વ સાધના કરતાં શ્રેષ્ઠ છે ને સર્વ સાધના કરતાં સુલભ છે; તા પછી તે સાધવાને કાં વિલંખ કરવા. ચાલા, ત્વરા કરા, આગળને મુકામે હું તમને સમસ્ત પાપાના નાશ કરનારાં મને સદ્દ્રગુરુપરંપરાથી\* પ્રાપ્ત થયેલાં ભગવાન્ અચ્યુતનાં પરમ પાવન નામોના ઉપદેશ કરીશ."

એ સાંલળી સંઘ, તે મહાત્માની પછવા હે હે લે તે ચાલવા લાગ્યા. એ હું માં ને ઉમંગમાં થાં કાઠ સમયની અંદર તેઓ ઘણા આગળ નિકળી ગયા. થાં હા સમયમાં માર્ગ ઉપર એક અતિ રમણીય સ્થાન આવ્યું. ઘણીક જાતનાં સુવૃક્ષા, ફલ પુષ્પાદિક સમૃદિવ ગાંવ થઈ, ધીમાં પવનની લહેરાને જાણે ગાંઠતાં જ ન હાય, તેમ મંદ મંદ હાલી રહ્યાં હતાં. તેઓમાં થઈને આવતા વાયુ અનેક પ્રકારના સુગંધવાળા હાવાથી ખહુ સુખકર લાગતા હતા. મધ્યાદ્ધ પણ થવા આવેલા હતા. તેથી આવી સુખમય ભૂમી જોઈ પંથીઓને ખહુ આનંદ થયા. એ સુંદર વૃક્ષઘટા માર્ગપર અને આસપાસ ઘણા વિસ્તારમાં હતી. તેમાં થઇને કેટલીકવાર સૂધી ચાલ્યા જતાં, તેઓને એક આહ્લાદક પવિત્ર સરિતાનાં દર્શન થયાં. માર્ગની પશ્ચિમ દિશાના દૂરના સુંદર પર્વતમાંથી ઉતરી પવિત્ર અચ્યુત માર્ગને પશ્ચિમ દિશાના સ્રના સુંદર પર્વતમાંથી ઉતરી પવિત્ર અચ્યુત માર્ગને પાતાના પાવન અને મૌક્તિકવત્ સ્વચ્છ ઉદ્દેવ કે વિશેષ પવિત્ર અને

<sup>\*</sup> સદ્ગુરુપરપરાયી એટલે પાતાને જે સદ્ગુરુ પાસેથી વિધિપૂર્વક ઉપદેશ મળેલા, ને તે ગુરુને તેના ગુરુ પાસેથી મળેલા, ને તે ગુરુને તેના ગુરુ પાસેથી મળેલા, એમ ઉત્તરાત્તર સર્વના ગુરુ એવા અશ્યુત પરવ્યક્ષના મુખ્ય પ્રત્યક્ષ સેવકથી ઉત્પન્ન થયેલા નામનત્ર, અનુક્રમે ઉતરતા, પાતાના સદ્ગુરુને પ્રાપ્ત થયા હાય, તેની પાસેથી તેની સેવા સ્વાગતાવડે તેને પ્રસન્ન કરીને મેળવવામાં આવે તે મંત્ર, સદ્ગુરુ પરંપરાથી પ્રાપ્ત થયેલા કહેવાય છે. તે જ થયાર્થ ક્લદાતા થાય છે. સદ્ગુરુ પરપરા વગર ગમે ત્યાથી-અધિકાર વગરના મનુષ્ય પાસેથી જે કે તે જ મત્ર પ્રાપ્ત થયા હોય, તા પણ તે તેવા કળદાતા હોતા નથી, માટે અધિકારી છત્રે સદ્ગુરુને શરણે જલ આવશ્યક છે

સુશાભિત કરતી તે સરિતા, સૂર્ય સન્મુખ વહન કરતી હતી. તેના ઉત્તર તટપર એક સુંદર પથિકાશ્રમ આવેલું હતું. સરિતાનાં અંને તટ, ઉત્તમાત્તમ વૃક્ષઘટાથી, અને તેમાંનાં ખીલેલાં વિચિત્ર કમળપુષ્પાથી ઢંકાયલાં હતાં.

ત૮૫૨ આવતાં જ આનંદ પામેલા સર્વ પંથીઓને, મહાત્મા સત્સા-ધકે, તે પુષ્યસ્થ્ય જળમાં સ્તાન કરવાની આગ્રા કરી. સ્તાન કરી શુદ્ધ થઇ તેઓ જળમાં પૂર્વાસિમુખે કૃતાંજિકપૂર્વક કલા રહ્યા, ત્યારે તે મહાત્મા તટ ઉપર ઉચ્ચસ્થાને ઉત્તરાભિમુખ ઉભા રહી, સૌ રુડી રીતે સાંભળી શકે તેવી ગંભીર અને મધુરી વાણીથી, પ્રભુ અચ્યુતને નમન કરીને બાલ્યા; "પંથીએા! લ અક્ષર નકાર વાચક છે, માટે લ એટલે નથી, અને च्यति એટલે પતન-વિનાશ જેને તે अच्यत, અર્થાત્ નથી પતન-પાછા પડવું, જન્મલું મરવું જેને શરહ્યું ગયેલાચ્યાને તે જ अच्छत! જે સદા સર્વદા અવિનાશી છે, સ્વતંત્ર છે, ને જેના શરહ્યાગતાને-ભક્તા-સેવકાને-પણ પુનઃ આ દુઃખરુપ સંસાર એટલે કાળના લક્ષ્યસ્પ જગત્પુરમાં કદી આવલું પડતું નથી, તેટલા માટે આપણા પ્રભુ अच्यत નામથી આળખાય છે. તેની શક્તિ અનંત છે, તે અનંતગુણ સાગર છે, તેનાં અનંત રૂપ છે ને તેથી જ તે તે રૂપ ગુણને અનુસરીને તેનાં નામ પણ અનંત છે. જેમ એક જ મનુષ્ય અનેક વ્યહારના કાર્યોમાં જોડા-વાથી તે તે કાર્ય વ્યવહારને અનુલક્ષીને તેનાં અનેક નામા ધરાય છે, તેમ જ પ્રભુ અચ્યુતનાં નામા માટે સમજવાનું છે. તેનાં અનંત રુપશુણા ઉપરથી સમસ્ત વેદા, ઉપનિષદા, શાસ્ત્રા ને પુરાણાદિકાએ તેને અનંત નામાથી ગાયેલા છે. તેમાંથી ઉત્તમાત્તમ ગુણાવઉ ગ્રંથિત એવાં વારંવાર સ્મરણ કરવા યાગ્ય નામના સમૂહ ઉદ્દધૃતા કરીને, તેનાં અનેક સ્તાત્રા અંધાર્યો છે. તેમાંનું ચ્યેક લઘુ સ્તોત્ર તમારે નિત્ય સમરણ કરવા માટે હું તમને સંભળાવું છુ, તે તમે સર્વ એકાથચિત્તે શ્રવણ કરાઃ—

अच्युत केशव माधव मोहन, ईश हरे । श्रीपुरुषोत्तम हरि जगदीश्वर, जप जिह्ने ॥ १ ॥ सर्वेश्वर नारायण वामन, ईश हरे । भक्तसत्वा जनपाठ छरेश्वर, जप जिह्ने ॥ २ ॥ छीळाघर भूघर गिरिवरघर, ईश हरे । श्रीगोपाळ प्रणतपातकहर, जप जिह्ने ॥ ३ ॥

<sup>\*</sup> હાય જોડાને. † ચુટી કાઢી

अवतारिन् आनंदरूप शिव, ईश हरे । राम कृष्ण गोविंद गदावर, जप जिह्ने ॥ ४ ॥ कालांतक शरणागतवत्सल, ईश हरे। एक अखंड अनामय शंकर, जप जिह्ने ॥ ५ ॥ विश्वेश्वर विश्वपिता विश्वमर. ईश हरे। व्यापक विष्णु महायोगीश्वर, जप जिह्ने ॥ ६ ॥ देव दयानिथि दु खदुरितहर, ईश हरे । दीनवंध्र दयानिवि दामोदर, जप जिह्ने ॥ ७॥ धर्मसहाय विधर्मविनाशक, ईश हरे । ध्यानगम्य वरणीश वराधर, जप जिह्ने ॥ ८॥ नारसिंह नरकांतक नरवर, ईश हरे। नटवर नाथ जगनाटक वर, जप जिहे ॥ ९॥ परत्रहा परिपूर्ण परात्पर, ईश हरे। पुण्यश्लोक प्रभु परमेश्वर, जप जिहे ॥ १० ॥ प्राणनाथ पुंडरीकाक्ष जय. ईश हरे। पद्मनाभ पावन पीतांवर, जप जिहे ॥ ११ ॥ फणिधरशायि फणाधरमर्दन, ईश हरे। चिंदिमदेन चढ़भद्र चढ़ानुज, जप जिह्ने ॥ १२ ॥ भवनाशन भगवान् भक्तपति, ईश हरे। भावरूप भयदारक भूधर, जप जिह्वे॥ १३॥ मायापति मधुम्दन मुकंद, ईश हरे । मत्स्यादिक तद्यधारि महीवर, जप जिह्ने ॥ १४॥ सरकीधारि सरारि सक्तिपति, ईश हरे। यादवेन्द्र यशनिवि यज्ञेश्वर, जप जिह्न ॥ १५ ॥ राघव रतिवरतात रमापति, ईश हरे। लोकनाथ लक्ष्मीवर विद्वल, जप जिह्ने ॥ १६॥ बासदेव वैकंड वेदमय ईश हरे। श्रीधर सागरशयन चक्रधर, जप जिहे ॥ १७॥ त्रिभुवनतात अनंत तिमिरहर, ईश हरे। स्त्रयंप्रकाश अनादि आदि विभ्र, जप जिहे ॥ १८ ' इति अच्यतपद्वपति नामस्तव छभकारी । ह्यसभाव सह पठत निरंतर भवहारी ॥ १९ ॥

पाप समूछ विनाशक ग्रह्मित्रद चित्तम् । श्रीअच्युतपद दर्शनदायक परम हितम् ॥ २०॥\*

પુનઃ મહાત્મા સત્સાધક બાલ્યા, "કાેઇ જિવથી આ સર્વનું સ્મરણ ન રહે તેને માટે, એના કરતાં પણ ઘણું ટૂંકું અચ્યુતનામાષ્ટક પણ છે તે સાંભળા. એ તાે સતત જિલ્લાએ રહી શકે તેવું છે:-

"अच्छतः केशवो विष्णुईिरः सत्यं जनाईनः । इंसो नारायणश्चेवमेतनामाष्टकं ग्रमम् ॥"

''એમાં મંગળ (શુભ) રૂપ પ્રભુનાં આઠે જ નામ છે–અચ્યુત, કેશવ, વિષ્ણુ, હિરિ, સત્ય, જનાર્દન, હંસ અને નારાયણ. વળી એ કરતાં પણ अति सुगम भेड क नामने। अल्यास राणनारने माटे नारायण, कना-ર્દન, અચ્યુત, ગાેવિન્દ, કેશવ ઇત્યાદિમાંથી ગમે તે એક, અને એથી પણ ટૂંકું ને ફ્રસ્વાક્ષરવાળુ નામ, રામ, કૃષ્ણુ, વિષ્ણુ, હુરિ, હુર, શિવ ઇત્યાદિ-માંથી ગમે તે એક ફ્રસ્વાક્ષરવાળું ટૂંકું નામ, ગમે તે અવસ્થામાં છતાં પણુ પંથી વિના પરિશ્રમે અસ્ખલિતપણુ નિરંતર જપી શકે છે; અને વેલું વેલા વિના પારંત્રમ અસ્ખાલત વર્લુ નિરંતર જેવા શેક છે; અને તેના સારી પેઠે અભ્યાસ પડવાથી, કાેઇવાર એકાંતમાં પાતે જપનારનું ચિત્ત એવું એકતાર થઈ જાય છે, કે જેથી પાતે કાેલ્યુ છે ને ક્યાં છે, એ વાતની પણ તેને સ્મૃતિ રહેતી નથી–તે કેવળ જ અલેદતા અનુ-લવે છે અને જ્યાંથી પ્રાપ્ત થવા વિના જ વાલ્યા મન સાથે પાછી હઠી જાય છે, તેવા અચ્યુતાનંદના લહાવા લે છે. એવી રીતે પાતાપણાની અત્યંત વિસ્મૃતિ થતાં જ એક નવી વાસના જન્મે છે-તે સર્વત્ર પ્રદ્શાને જ જોઈ રહે છે ને તેને જોવાને જ મથે છે. તેનું લોકિક મન મૃતઃપ્રાય થાય છે, ને ખીતાું અલોકિક મન ઉત્પન્ન થાય છે. તે ઉન્મત્ત પેરે સર્વત્ર વિચરે છે, નવીન વાસનાના જન્મથી તે દિગંળર, સાંખર કે ચિદંખર રહે છે. પણ તેને જગતની ક્રાઈ પણ જાતની વાસના રહેતી નથી; તથાપિ તેનામાં એક નવી વાસના જન્મ પામે છે, ને તેમાં જ જીવન્મુક્ત દશાના અનુભવ લે છે. જે કે જીવન્મુકતાની આવી જે વાસના તે વાસના નથી, પણ એ તાે શુદ્ધ, સત્ય એ નામનું સત્તાસામાજ્ય છે, ત્ર તે સ્થિતિમાં અદ્ભેત સાક્ષાત્કાર અનુભવે છે-એ જ સર્વે ધર અચ્યુત પ્રભુના સાક્ષાત્કાર છે! એમ થાય તા તે પછી શું થયું? સર્વોત્કૃષ્ટ અલભ્ય લાભ મળવા પછી શું ખાકી રહે ? જે અલભ્ય લાભ પ્રાપ્ત થતાં, તેના કરતાં ખીજા કરોા જ અધિક લાભ નથી. તે જ વિધિ પૂર્વક પ્રાપ્ત

<sup>\*</sup> પ્રાચીન. <sub>(.</sub>

કરેલા એ જ ગુપ્ત મંત્ર, ગુરુએ ખતાવેલાં વિધાન સાથે, ઘણા પરિશ્ર-મથી સાધીને, ઘણે કાળે સિદ્ધ કર્યો હાય, તા તે મંત્ર તેના ચાગ્ય પ્રસંગ આવતાં, ચાજતાં વેત અતિ અદ્દલત રીતે શીધ્ર કાર્ય કરી દે છે અને વાસનાયુક્ત જીવ, મુક્ત થઈ જાય છે.

"પ્રિય પંથીએ! આપણું મુખ્ય કર્તવ્ય શું છે? લગવચ્છરણુમાં લીન થલું એ જ. પણુ એ કયારે થાય? આપણું ત્રિત્ત જયારે શુદ્ધ– નિર્મળ થઇને, જગતની સર્વ વાસનાના ક્ષય કરીને તેના ચરણુમાં હઢ એટ ત્યારે જ થાય. પણુ ચિત્ત તા જગતપુરમાં અનેકવાર જન્મીને આચરેલાં અસંખ્ય પાપાવેક લેપાવાથી, મહા મલીનતર છે. તેની તે હઢ મલીનતા દ્વર કરવાને, પ્રભુ અચ્યુતનું સ્મરણ, એ અતિ ચમતકારિક ઓલધ છે. તે ઔષધ દયા કરીને આપનાર સદ્દશુરુ એ કૃપાળુ વૈદ્ય છે. અચ્યુત નામ સ્મરણુઢ્પ એ ઔષધમાં પાપરુપ મળને બાળી નાંખ-વાનું જેટલું સામર્થ્ય છે, તેટલું બીજા કશા પ્રયાગમાં કે સાધનમાં નથી.

# " अज्ञानाद्थवा ज्ञानादुत्तमश्लोकनाम यत् । संकीर्तितमधं पुंसो दहेदेथो यथाऽनलः ॥

"અર્થ-ત્રણીને અથવા વગર ત્રણ્યે પણ તે ઉત્તમશ્લાક એવા ભગવાન અગ્યુ-તનું નામ સક્ષર્તન કરવામાં આવે છે, તાે તે કોર્તન કરનાર પ્રાણીનું સમગ્ર પાપ, જેમ ઇધણાના ઢગલાને અગ્નિ આળા નાખે, તેમ આળા નાખે છે"

"એ ઉત્તમશ્લોકના ગુણાનું સ્મરણ કરાવનારાં નામાના ઉચ્ચાર કરવાથી, પાપી મનુષ્ય જેવા શુદ્ધ-પવિત્ર થઈ જાય છે તેવા, આપણે કર્મમાર્ગોમાં જેતાં આવ્યા તેવા, તપ, વત, યદ્મ, યાગસાધનાદિ અનેક સાધનરુપ ઘણાંક પ્રાયક્ષિત્ત કરવાથી પણ શુદ્ધ થતા નથી. તેવાં પ્રાયક્ષિત્તો અત્યંત શાધક એટલે પાપમૂલક અવિદ્યાના સમૂળા નાશ કરવા રૂપે, અંતઃકરણને અત્યંત સ્વચ્છ કરનારાં હાતાં નથી. એકવાર પ્રાયક્ષિત્ત કરીને અંતઃકરણ ધાયું હાય, પણ થાડા સમય પછી પાછું તે \*અસન્માર્ગ પ્રવર્ત તો તે હતું તેવું ને તેવું થઈ રહે છે. પણ અચ્યુતના ગુણાનું ત્રિમારકનામ તા તે પાપને ધૂવે છે, એટલું જ નહિ, પણ ત્યાંથી આરંભીને અંતઃકરણને સત્વર સન્માર્ગ વાળે છે, અને જયાંસૂધી પાપ ધાવાયું નથી, ત્યાંસૂધી ચિત્ત સન્માર્ગ વળતું પણ નથી.એ પરણદ્યાનું પવિત્ર નામ જાણી જાઇને તો શું, પણ માત્ર કાઈ જાતના સંકેતથી—અર્થાત્ કાઈ મનુષ્યનું તેવું નામ હાય તેને બાલાવવા સારુ તે નામ લેવાથી—પરિ-

<sup>\*</sup> અસન્માર્ગે–ખોટ માર્ગે, હલેટ માર્ગે, પાપમાર્ગે 🕴 સ્મરણ કરાવનારું.

હાસથી–હાસ્ય ભાવથી, કાેઇના ચાળા પાડવાસ્ત્રપે લેવાથી અથવા ઠઠ્ઠાથી પણુ જો લેવામાં આવે, તાે તે અશેષ પાપને હરણ કરનારું છે, એમ તત્વાનું રહસ્ય જાણનારાઓનાે નિશ્ચય છે.\*

"એ અવિનાશી પરમાત્માનું નામ માત્ર, સર્વ પાપના જ નાશ કરે છે, એમ નહિ, પણ સમગ્ર તાપ–દુઃખના પણ નાશ કરે છે. એના સ્મરણ માત્રથી જે પુષ્ટ્ય થાય છે, તે ત્રણે લાકમાં ળીજાં સર્વ પુષ્ટ્યકર્માથી માટું છે. તત્ત્વ વાક્ય એ છે કે, ભગવાન્ અચ્યુતનામસ્મરણનું પુષ્ય ગંગાદિ સર્વ તીયોંવડે થતા પુષ્યથી પણ માટું છે, સમગ્ર વેદાધ્યનના પુષ્યથી પણ માટું છે, સમગ્ર વેદાધ્યનના પુષ્યથી પણ માટું છે, અશ્વમેધાદિ યજ્ઞાના પુષ્ય કરતાં પણ માટું છે; એ દેહને ત્યાગ કરી પરલાકમાં ગમન કરતા પ્રાણાત્માને, માલધામને—અચ્યુત-પુરને માર્ગે લઈ જનારા ભામિયારૂપ છે; આ સંસારરૂપ મહાવ્યાધિના ઔષધરૂપ છે, ને સમસ્લ દુઃખ ક્લેશના નાશ કરનારુ છે; અને એ પણ વળી તે કૃપાળુના અનંત નામામાંથી અહુ જ ટૂંકું ને હ્રસ્વાક્ષરા વાળું-દ અને તે હ્રિસ્ટિએ છે અક્ષરનું જ નામ, સતત જીલે લીધું હાય તાપણ તે પૂરતું છે. જેમ અનિચ્છાએ પણ અડકવામાં આવે તા અગ્નિ પાતાના સ્વભાવથી જ અડનારને આળે છે, તેમ 'હરિ' એ નામાચ્ચારણના, પાપનું હરણ કરવાના સ્વભાવ જ છે. તે "ગમે તેવા દુષ્ટાત્માએ સ્મર્યું હાય તા તે તેનાં પાપનું હરણ જ કરે છે. એ પવિત્ર યુરુષનું નામ એટલું બધું પવિત્ર છે અને એટલું અધું સરળ-સગવડ ભરેલું છે, કે તે ભજનાર રમરનારને તેના ભજનાના સ્થાનના, ભજવાના સમયના, કે ભજવાની સ્થિતિના, કરાા નિયમ 'રાખવાની આવશ્યકતા નથી. અમુક ઠેકાણે જ તે લજાય, અમુક સમયે જ તે સ્મરાય ને અમુક સ્થિતિમાં હાઇએ તા જ તેનું સ્મરણુ થાય, એવા કશા નિયમ નથી. યગ્નકર્મ કરવું હાય તા તેમાં સમયના નિયમ અવશ્ય છે; દાન કર્મ, સ્નાન કર્મ ને બીજાં ઉત્તમ જપાદિક સર્વ કર્મો કરવા માટે, સમયાદિકના નિયમ આવશ્યક છે–તે તે કર્મો તા શાસ્ત્રે કહેલા અમુક સમયામાં જ થાય; પણ ભગવાન્ અચ્યુતના નામસંકીર્તન માટે, તેવા કશા નિયમ નથી. તે તા ગમે ત્યારે અને ગમે તેવી સ્થિતિમાં પણ ભજાય. ચાલતાં, ઉભાં રહીને, સૂઇને, ખાતાં પીતાં, ખેસતાં ઉઠતાં, પણ જા હિર હિરિ, અચ્યુત પ્રભુ, કૃષ્ણ મેવા નામાચ્ચાર કરે તા તે પ્રાણી, પાપથી સુકત થઈ જાય છે.

<sup>\*</sup> જુઓ પંચદશા ને શ્રીમદુભાગવતમાનુ અનમિલનુ ચરિત્ર.

"એનું કારણુ એ છે કે, એ પવિત્ર પ્રભુનું નામ સ્વતઃ જ પરમ-પાવન અને મહાપતિતને પણ પવિત્ર કરનારું છે. માટે ગાહે અપવિત્ર હા, પલિત્ર હા, કિંવા ગમે તેવી અવસ્થામાં હા, પણ જે મનુષ્ય એ વાસુદેવ અચ્યુતનું સ્મરણ કરે છે, તે તેના શરીરની ખહારથી ને અંદ-રથી અંતઃકરહુમાંથી-પણ શુદ્ધ-પવિત્ર ખને છે. હે પ્રિય પંથી જના! એવું ઉત્તમાત્તમ અચ્યુત શરભુગાસિનું સાધન, અચ્યુતનામસ્મરજ્ઞ છે, માટે તમે સા આળસ મૂકી, તે પ્રભુતે વિષે પ્રેમસાવથી દૃઢ મન પરાવી, નિરંતર તેતું નામસ્મરણ કેરો; પૃર્ણુ સાવધ થઇને હઢ નિર્સ્થયપૂર્વક તમારી જિહ્વા ઇન્દ્રિયને તેનું સ્મરણ કર્યો જ કરવાના અભ્યાસ પાડો. અક્યાસ પાડવાથી ગમે તે વેળાએ, ગમે તેવી અવસ્થામાં પણ તે તેનું સ્મરણ કરતી જ રહેશે. એમ કરતાં કરતાં, છેક અંતઃકરણમાં તેના સંસ્કાર પહોંચી જશે, એટલે અંતરમાં તેની લય-લેહ લાગશે, કે અંતઃકરણ તેમાં લય-લીન થઈ જશે. એમ ઘાય એટલે ખસ. પછી શું જોઇએ ? પછી તાે પ્રભુ અચ્યુત પાસે જ છે. તે તતકાળ ઉદ્વારી લેશે. આ લાંબે માર્ગ ચાલવાના પરિશ્રમ સુદ્ધાં છેાડાવી દર્ધને કદાચ એક્દમ પાતાના પવિત્રધામ–અચ્યુત-પુરને વિષે લઈ જશે. માટે પ્રમાદ તથા આળસ મૂકી તત્પર થઈ નાંચા. તમારું ટલ્યાણ થાંગા, ટલ્યાણકત્તી પ્રભુ તમારાપર પ્રસન્ન થાંગા."

એવી રીતના અત્યુત્તમ ઉપદેશ શવણ કરી, સર્વ પંથીજના અહુ આનંદ પામ્યા, ને તેમાંથી પાતપાતાની રૃચિ યમાણે પ્રત્યેક જણે સતત સમરણ કરવા સારુ પ્રભુનું એકેક નામ, તે મહાત્મા પાસેથી, કરી કરીને સપ્ય રીતે, પૃથક્ પૃથક્ સાંભળી લીધું. સત્સાધકની આગ્નાથી પ્રભુ અચ્યુતની જયગર્જના કરી, તે કૃપાળુને વંદન કરી કરીને સર્વ પંથીએ જળની અહાર નિકળ્યા.

પછી તે મહાત્મા ગુરું સર્વને એ પવિત્ર સરિતાના તટમાંથી, શાહી શાહી સુંદર શ્વેત મૃત્તિકા લેવહાવી, ને તેને જળમાં શાળી, તે– વઢ પાતપાતાનાં લલાટ, કંઠ, ભાહુ, હૃદય કંત્યાદિ રચાનાપર, ઊર્ધ્વપુંડ્- ત્રિપુંડ્ વગેરે, જેની જેવી કચ્છા હતી, તે કરવાની આગ્રા કરી. પછી સત્સાધક બાલ્યા, "પ્રભુ અચ્યુતના પવિત્ર મંત્રના હચ્ચાર કરીને, સાં ભુકર્વપુંડ્ કરા. એ ભુકર્વપુંડ્ હચ્ચસ્થાનના નિવાસીના બાધ કરે છે, અર્થાત્ આપણા પ્રભુ અચ્યુત, સર્વના કચિર હાવાથી, તે સર્વ કરતાં હચ્ચ સ્થાન બિરાજે છે. તેના કરતાં હાયે કાર્ય જ નથી, તે જ સોના હપર

છે, તે એ દર્શાવે છે. બીબું, ઊર્ધ્વપુંડ આપણા ઉચ્ચ માર્ગના પણ બાધ કરે છે, કે આપણા માર્ગ સૌથી ઉચા છે ને ઉચ્ચસ્થાને જવાના છે<del>-</del> ત્યાંથી નીચે-જગત્પુરમાં કે નરકાદિ સ્થાનમાં પતન થતું નથી. ત્રીજું એ ઊર્ધ્વપુંડ્ આપણને ઉભા ખડંગ-જાગત-સાવધ રહેવાનું સૂચવે છે. એકેલા કે સૂતેલા એટલે આળસુ, પ્રમાદી, અસાવધ, અને લક્તિ શ્રદ્ધા રહિત પંથીથી આ માર્ગે ચાલી શકાય તેવું નથી-અસાવધ પંથીને તા જેતજેતામાં કાલાદિક શત્રુમા ક્સાવી દે છે. ચાથું, <sup>ઊદ</sup>ર્વપુંડ્ર આપણા માર્ગ સરળ, સીધા અને ખને ખાજુએ મર્યાદાખદ્ધ હાઇને સુરક્ષિત છે એવું સૂચવે છે; અને સરળ સ્વભાવથી રહીને, પૂર્વે થઈ ગયેલા મહાતમાં પંથીઓએ આંધેલી મર્યાદાનું ઉદલંઘન ન કરતાં, સીધે સીધા-જે ચાલ્યા ભવાઓએ બાવલા મવાદાનું હટલવન ન કરતા, સાંધ સાંધ જે ચાલ્યા જાય છે, તે પંથી સુખેથી અચ્યુતપુર પહોચી જાય છે. પાંચમું, ઊર્ધ્વપુંડ્ર કરતી વેળા, અચ્યુતનામાગ્ચારણુ કરતું, તે એતું સૂચવે છે કે, સરળ સાવધપણું વિચરવા યાગ્ય અને ઉચ્ચપદે લઈ જનારા એ અચ્યુત માર્ગ છે. તેમાં વિચરનાર પંથીને સૌથી વધારે સુરક્ષિત રાખ-નાર એ પુષ્યશ્લાક પ્રભુનાં નામાગ્યારકહ્વપ મહામંત્ર છે; માટે પંથીઓએ सौंथे अत्यावस्यक्ष अद्वेत परण्रह्मना स्मर्शना महामंत्रने। सतत लप કર્યા કરવા. ત્રિપુંડ્ એ પરમાત્માની ત્રણે કાળની, ત્રણે કાર્યની, પરમ અદ્દલુત શક્તિ દર્શાવે છે. એ મહામંત્રા, જાપકની કાયાનું કવચ–અખતર છે, મનના મળ ધાનાર ક્ષાર છે, પાપસમૂહના પ્રલયાગ્ન છે, ચિત્તની શુદ્ધિનું સરલ સાધન છે, મુક્તિમાર્ગનું મૂળ છે, અચ્યુતપથના સેતુ છે, સકલ કલ્યા-ાવન છે, સુંજાનાગનું મૂર્ણ છે, અન્યુત્પવના તતુ છે, સકલ કલ્યા- શુનું નિધાન છે, દોષ માત્રનું શોષણ છે, પાવનથકી પાવન છે, મંગળ- થકી મંગળ છે, લવરાગનું ઔષધ છે, જીવનું જતન છે, જીલનું અમૃત છે, સંસાર સિન્ધુની તરિશુ—નાવ છે. એ મન્ન જપવા, તે મનની સૌથી સારી કરણી છે ને તેથી પરિશામે નિશ્ચયપૂર્વક શ્રીહરિ ચરશ્નું શરશ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે હે પ્રિય પંથીઓ! અત્યારથી આરં- લીને હવે તમે સૌ, પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા અચ્યુતનામસ્તપ મહામન્નના સદાકાળ જપ કરનો; અને જયારે જયારે હૃદય શુદ્ધ થાય ત્યારે ત્યારે આ અચ્યુત શરણાગતનાં ચિક્ષ ધારણ કરતે. લ્યા, ચાલા હવે, સમય થઈ ગયા છે, માટે સામે પાર જઇ મુકામ કરીએ." એવી આજ્ઞા થતાં જ, સૌ પંચીએ તથાર થયા ને ઉપરાઉપરી હર્ષભેર અચ્યુતેશ્વરની જય-ગર્જનાએ સાથે, એ પવિત્ર સરિતાને ઓળંઘીને પેલે પાર આવેલાં રમ્ય પથિકાશ્રમને વિષે જઇ, મધ્યાક્ષ ગાળવા સારુ ઉતરી પડ્યા.

અચ્યુત્પુરદ્વારતું ઝાંપું દર્શન-સ્મરણ સમાધિ

નીચે અચ્યુત માર્ગપર થતી સર્વ કિયા, અદ્ભુત વિમાનમાં રહેલા પુષ્યં તેને ઇત્યંભૂત બેઈ રહ્યા હતા. તેઓએ પણ પથિકાશ્રમ ઉપર, એટલે કે તેમાંથી સઘળી કિયા રુડી રીતે બેઈ શકાય તેવે સ્થળે, અંત-રિક્ષમાં વિમાન સ્થિર કર્યું. ખરાબર મધ્યાહ્ન થયા. પુષ્યં તેને અને પાંચિકા પાતપાતાનાં સંધ્યાપાસનાદિક નિત્ય કર્મને વિધે પ્રવૃત્ત થઈ ગયા. સાંજ પડવા આવી, તાપણ પથિકાશ્રમમાંથી સંઘ નિકળ્યા નહિ. તેપરથી જણાયું કે, આજની રાત્રિ પણ આ પવિત્રાશ્રમમાં જ તેઓ ગાળશે. રાત્રિ થઈ, પુષ્યં જેના નિત્ય કર્મથી પરવારી શુરુ વામદેવજી સહિત, પાતપાતાનાં આસના પર એસી ગયા; અને સૌ પુષ્યાત્માઓ પથિકાશ્રમને વિધે એકાથતાથી બેવા લાગ્યા.

ત્યાંના આજના રંગ કંઇ જુદા જ પ્રકારના હતા. છેટેથી જાણે લમરા શું રહ્યા હાય તેવા મધુરા અને એક સરખા અટ્ટ શખ્દ પાથિકા-શ્રમમાંથી સંભળાતા હતા. તે શખ્દ શાના છે, એ જાણવા સારુ, વિમાનવાસીએા તદ્દન શાંત થઇને સાંલળવા લાગ્યા, ત્યારે તેમને સ્પષ્ટ જણાયું કે, એ તા પ્રત્યેક પંચીએ, ગુરુ પાસેથી પ્રાપ્ત કરેલા અદ્વિતીય અચ્યુતનામમન્ન્રના સ્મરણના ધ્વનિ છે. પ્રથમ અચ્યુતનામસ્તાત્ર ગાવા-રુપે રાત્રિનું કીર્તન કર્યું. પછી સર્વ પંથીએા પાતપોતાનાં પૃથક્ પૃથક્ આસનાપર સ્થિર થઈ ખેઠા અને પછી અચ્યુતનામમત્રનું એકાથ મને સ્મરણ કરવા લાગ્યા. કાઈ કાઇના સામું કે ખીજે ક્યાંય આડું અવળું 🗸 પણ જોતા નહાતા; કાઇની સાથે કિચિત પણ વાત કરતા નહાતા; સૌની દૃષ્ટિ પાતાની નાસિકાના અગ્રભાગ ઉપર અગ્રળ હતી. હસ્તપા-દાદિ અવયવ સમેટેલા છે, મુખેથી સરિતાના સરળ પ્રવાહની પેઠે એક સરખાે–અખંડિતપણ નામધ્વનિ થયા કરે છે; ઘણું કરીને સૌએ ટુંકું અતે હુસ્વાક્ષરવાળું 'કરિ' એ સરલ નામના જપ જપવા જરી કીધા હતા. જેમ જેમ સમય થતા ગયા અને રાત્રિ વ્યતીત થતી ગઈ, તેમ તેમ કેટલાક પાંચિકાને ત્યાં ને ત્યાં જ નિદ્રાદેવીએ ઘેરી લીધા, ને ધીરે ધીરે બેઠાં ખેઠાં જ તેઓને નિદ્રાસમાધિ લાગી ગઈ. કેટલાક સાવર્ષ પંથીએ પાતાના મુખથી થતાં મંગળ નામાચ્ચારણ સાથે એકતાર થઈ જવાથી સ્થિર-ચિત્ત ખની ગયા, કેટલાકાને નામસ્મરણ સાથે એવી લય લાગી ગઈ, કે તેમના ૃ ધાસાધાસ પણ પેસવા નિકળવારુપ લામવિલામ (ઉલટી સુલટી) ગતિ મૂકી દઇને, માત્ર એક સરખાે અદિ:પ્રવાહ કરવા લાગ્યાે.

એમ કરતાં કરતાં શાડીકવારે કેટલાકા જડવત સ્તબ્ધ અની ગયા. કાઈ કાઈ તા ઉન્મત્તની પેઠે ઉભા થવા લાગ્યા, કેટલાકનાં શરીર કંપિત થઈ રામાંચિત થઈ ગયાં, કેટલાકા માટેથી ધ્વનિ કરવા લાગ્યા, ને કાઈ કાઈ તા જાણે આનંદના એાદમાં ઝીલતા હાય તેમ, 'અહા! પ્રદ્યા!' 'અહા! અચ્યુતપ્રભુ!' ઇત્યાદિ ધ્વનિ કરવા લાગ્યા.

એ સર્વ કરતાં વળી એક પંથીની તો વિલક્ષણ સ્થિત જેવામાં આવી. તે પ્રથમ તો એકમને નામસ્મરણ કરતો હતો. તેમાં જાણે એક તાર થઈ જઈ, પાતાના સામે કાઈ પ્રિયતમ પદાર્થને પ્રત્યક્ષ જેતા હાય, તેમ નેત્ર ઉઘાડી સ્થિર દૃષ્ટિ જોડીને જેવા લાગ્યા; તે શાડીવારે એકદમ ઉદ્યા થઈ જઈ; "વાહ! વાહ! ધન્ય! ધન્ય! અહાજન્મ! અહાભાગ્ય! અહાગુરુ!" એવા શબ્દા ઉચ્ચારતા આસનપરથી એકદમ બહાર પથિ- કાશ્રમના ચાંક લાણી દાહ્યો. બહાર આવતાં આવતાં અકસ્માત્ જાણે તેને માટી દેસ વાગી હાય, તેમ તે લથક્યો, ને "અહા! હે નાથ! હે સ્વામિન્! હે કૃપાળુ! હે સર્વે ધર! હે પ્રભુ અચ્યુત! હું દીન પામર સર્વયા આપને શરણે છું!" એટલા શબ્દો બાલતાં, ભોંય પડતાંની સાથે જ ત્યાં એક અતિ અદ્દભુત મહાપ્રકાશ પ્રકટ થયો, ને તેમાં તે જેતજેતાં હંકાઈ ગયા; અર્થાત્ તે મહાપ્રકાશના અપાર તેજથી પેલા વિમાનવાસી આદિક સર્વજના અંજાઈ ગયા, ને ત્યાર પછી ત્યાં શું થયું, તે કશું જેઈ શકયા નહિ.

થાડીકવારે તે પ્રકાશ અદશ્ય થયા. આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયેલા સત્સાધક આદિ સર્વ પંથીઓ, આ શું થયું, તે જાણવાની ઉત્કંઠાથી, તત્કાલ ખહાર ચાકમાં આવ્યા ને જૂએ છે તા ત્યાં એક પંથી જાણે દંડવત પ્રણામ કરતા હાય તેમ, લાંબા થઈ, હાથ જેડીને બૂમિપર લાંધા પહેલા હતા. તેને એવી દશામાં અચેત સરખા પહેલા જાઈ, ઘણાક પંથીઓ માટા સાદ કરીને ખાલાવવા લાગ્યા, ને શરીર ઢંઢાળીને એાળ-ખવા લાગ્યા. મહાત્મા સત્સાધકે તુરત તેને એાળખીને કહ્યું, "અરે! આ તો પેલા પવિત્ર પ્રેમાળ પથી! શું એને તમે અચ્યુતતીર્થમાં અચ્યુ-તપ્રતિમાનું પ્રેમાવલાકન કરતાં દિગ્મૂઢ થઈ ગયેલા જાયા નહાતા? એ પરમ પ્રેમી\* છે, ને આજે સૌની સાથે પ્રેમલક્તિપૂર્વક અચ્યુતના સ્મર- સમં તહીન થઈ જવાથી, તે કૃપાળુ પ્રભુએ, આજે તેને કંઇક ચમ- હાર ખતાવી લાગ્યશાળી કર્યો હાય, એમ લાગે છે. અહિંયાં પેલા કરળ કાળ યુરુલની ભીતિના તા લેશ પણ સંભવ નથી, પણ માત્ર

<sup>\*</sup> અહિંયાં ત્રેમા એટલે નિષ્કામ બક્તિમાન સમજવા.

પ્રેમાવેશમાં જ તે આમ અચેત થયેલા લાગે છે; માટે ચાલા, ફાેર ખસા, આપણે તેને જાગત કરીએ."

એમ કહી તે મહાત્મા તેની પાસે જઇને બેઠા, ને મસ્તકે તથા શરીરે હાથ ફેરવી, મીઠે સ્વરે બાલાવા લાગ્યાે; "હ પ્રિય પંથી! હે અચ્યુતપ્રિય! \* તું શા કારણથી આમ પહેલાે છે? સાવધ થા, સાવધ થા." આવા એ ત્રણ સાદ કરવા સાથે તેને સારી પેઠે ઢંઢેળ્યાં ત્યારે નિદ્રામાંથી જાગતા હાય તેની પેઠે તે, બેખાઠળા સરખાે, ગામેર દર્ષિ ફેરવતા, બેઠા થયા; ને મહાત્મા સત્સાધકને પાતાની પાસે ઉલેલા જોતાં જ, "અહા! ધન્ય ગુરુવર્ય! ખસ! આપે કૃતાર્થ કીધા!" ઐવા શખ્દાે ખાલવા સાથે તેના ચરણમાં પાછા પૂર્વવત્ નમી પલ્યો. સત્સાધકે હાથ ઝાલી ઊઠાડીને તેને પ્રેમથી પાતાના હૃદય સાથે ચાંપ્યા ને આ શા પ્રકાર અન્યા હતા, તે જણાવવા આગ્રા કરી. તેણે પુન: ચરણ વંદી, કર જોડીને કહ્યું; "કૃપાળુ ગુરુદેવ! અહા! સદ્ગુરુના મહિમા અગાધ છે. એવું હું ઘણીકવાર મહાત્મા પુરુષાને મુખે સાંભળતા, તે મેં આજે પ્રત્યક્ષ અનુલવ્યું, આપ કૃપાળુના પારમાર્થિક ઉપદેશમાંથી, સા પંથીએા સાથે હું જગતપુરમાંથી કાલભય જાણી, નાસીને આ અલય પંથે ચહ્યો, તે સર્વ આજે મને સફળ થયું. હું આજે ખરેખરા નિર્ભય થયા ! અચ્યુ-તતીર્થમાં નેયલું ૧૬૦૫ પરષ્રદ્યારૂપ આજે મેં અહીં પ્રત્યક્ષ દીઠું છે! શું દીઠું ? ના, ના ખસ એ જ સ્વરુપમાં હું લીન થઇશ! રે થયાં છું. પણ તેનું વર્ણન ન થઈ શકે, એ તે એ જ! અન્ય નહિ! અહાે! અચ્યુતતીર્થમાંથી નિકળ્યા ત્યારનું એ અદ્ભુત સ્વરુપ મારી દૃષ્ટિ સમીપ રમણ કરતું હતું; પણ જ્યારે આપે મને તે કૃપાળુના નામમત્રનાં ઉપદેશ કર્યો, ત્યારથી તા, જયારે જયારે હું તે નામમન્ત્ર ઉચ્ચારુ છું, ત્યારે ત્યારે તે ઘનશ્યામ પ્રતિમા મારા હૃદયમાં ખડી થવા સાથે, મારાં રામેરામ ખડાં થઈ જાય છે, ને પ્રેમાવેશથી જાણે હું તેને લેટી પડું એમ થાય છે. પણ એ શી રીતે ખને!! એવા જ આવેશમાં આજે સૌની સાથે હું નામધ્વનિ કરતા બેઠા હતા, તેવામાં હૃદયને વિષે દેખાતા

<sup>\*</sup> અગ્યુતપ્રિય–અગ્યુત પ્રભુને અતિ પ્રિય એવા હે પથી ! કારણ કે એવા અગ્યુતપદ્પેમી પથીએા, અગ્યુતને સૌ કરતા વધારે વહાલા છે.

<sup>†</sup> ઉપર જયા જયા નામમત્ર શબ્દ વાપર્યો છે, ત્યા ત્યા સગુહે\ાપાધિક બક્તિપરે ઈશ્વરના નામા-ત્યાર ને નિર્ગુણ ઉપાસના પક્ષે વાસનાક્ષય અને પરપ્રદ્રાસ્ત્રપમાં લય થવાનુ સાધન સમજહ.

સ્વરુપાનંદમાં મીચેલાં તેત્ર ઊઘડી ગયાં ને સ્વરુપાનુસંધાન થઈ ગયું. મારી સામે પણ પ્રત્યક્ષ એ જ અદ્દલુત મૂર્તા રમણ કરતી મારા જેવામાં આવી. તેનું તેજ અપાર હતું. સૂર્ય, ચંદ્ર, તારા, વિદ્યુત્ કે અગ્નિના પ્રકાશથી પણ તે પ્રકાશ શ્રેષ્ઠ હતો. તેના પ્રકાશમાં જ સર્વ હતું. સામું જોઇ જ ન શકાય તેવું હતું. છતાં પ્રેમાવેશમાં જ તેને લેટી પડ્વાને એકાએક હું દોડ્યો. હું તત્કાળ અદ્દલુત દિવ્ય મૂર્ત્તાનાં ચરણારવિંદમાં જ સ્વાભાવિક રીતે જઈ પડ્યો. મારાં મનને નિશ્ચય હતો કે, મારે અને સર્વને માટે સૌથી નિર્ભયસ્થાન માત્ર એ જ છે, તેથી મેં તે મહામંગલ મંજીલ યુગલ ચરાણારવિંદને વળગી પડી, તે ખંનેના મધ્યમાં મસ્તક મૂકી દીધું. પણ વાર એટલી જ થઈ કે, હું કંઈ પ્રાર્થના કરું, ને તેત્ર ઉઘાડી તે વહે એ મહા મંગલસ્વરુપને સારી રીતે અવલોકવા શક્તિમાન્ થવાની તે કૃપાળુ પાસે કિચિત્ લિક્ષા માચું, તે પૂર્વે તો મારી લીહેલી આથ મને ખાલી પહેલી લાગી ને મારા મસ્તક આગળથી તે મંગળ મંજીલ ચરણકમળ કાેણુ જાે ક્યાંય અદશ્ય થઈ ગયાં! અહા! કૃપાનાથ! હવે મને પામરને ક્રી તે ક્યાંથી પ્રાપ્ત થશે!! શું હું તે પરમ પૂજ્ય કલ્યાણકારી સ્વરુપનું દર્શન કરવા પુનઃ કાેઇક પણ સમય ભાગ્યશાળી થઇશ?"

તેનું આવું ભાવણ સાંભળી, સર્વે પંથીઓ વિસ્મય પામી ગયા. મહાત્મા સત્સાધકે ખહુ હવંથી તેને પાતાના હુદય સાથે ચાંપીને કહ્યું; "અહા! ભગવત્પ્રેમીજન! તું સો કરતાં માટેા ભાગ્યશાળી, કે તને એવા ભગવત્વરુ પના ભાસ થયા. તારા શુદ્ધ પ્રેમને વશ થઈ કૃપાળુ અચ્યુ-તપ્રભુ તને શીઘ પાતાના સાક્ષાત્કાર આપશે. આપ, તને ધન્ય છે, તારુ કલ્યાણુ થાઓ." પછી તે સર્વ પંથીઓને કહિવા લાગ્યા, "પાંચિકા! જુઓ, આનું નામ જ અચ્યુતસ્મરણ! એ પ્રમાણે પ્રભુની દિવ્ય મૂર્તિને પ્રેમથી અંતઃકરણમાં જોવા સાથે મુખેથી સ્મરવામાં આવે, એ જ નામ-સ્મરણ શીઘ કૃળદાયી છે, અને એ પ્રકાર પ્રત્યેક પંથીને સાધ્ય થવા સારુ જ માર્ગમાં અચ્યુતતીર્થનું પવિત્ર દર્શન છે. અચ્યુતતીર્થમાંની અચ્યુત પ્રતિમા, પ્રત્યેક પંથીના અંતઃકરણમાં આલેખી રાખવાની છે; અંતર્ચક્ષવંદું અહિનશ તેનું અવલોકન—શાધન કર્યા કરવાનું છે. આપણા આ પ્રેમાળ પંથીએ અર્થ યથાર્થ સિદ્ધ કર્યો છે; તો તેનું ફળ પણ તેને પ્રાપ્ત થવા માદેલું આપણે સૌએ પ્રત્યક્ષ ત્રેયું. અહા! અંતર્યામી

<sup>\*</sup> યુગલ=ખે; જોડ † અંતર્ચક્ષુ=અંત.કરણુમાનાં ચક્ષુ, અર્યાત્ મનામય ચક્ષુ.

પ્રભુ અચ્યુત કેવા પરમ દયાળુ અને પ્રેમાધીન છે, કે પાતાનું માત્ર નામસ્મરણ કરનારને અને સ્વરૂપનું સ્મરણુ-ધ્યાન કરનારને આવી મળ્યા વગર રહેતા નથી. માટે આપણુ સૌ અંતરમાં તેના સ્વરૂપને જોતા જઈ, મુખેથી નામસ્મરણ કરતા જાઓ. ભૂતમાત્રનું નિદાન એ જ છે, કે તેને જે નિરંતર ભજે છે-અનુભવે છે-તે જ એ છાદ્યમાં લીન થાય છે. નિષ્કામ ભક્ત જ એ અચ્યુત પ્રભુમાં ઠરે છે. તે કૃપાના સાગ-રની લહેર આપણા ઉપર અવશ્ય આવશે જ."

એટલું કહી વળી તે મહાત્મા બાલ્યો; "પણ પ્રિય પથિકા! પ્રભુના નામના એવડા માટા મહિમા મેં તમતે સંભળાવ્યા ને આપણે સોએ પ્રત્યક્ષ નિયા પણ ખરા; તા પણ એ ઉપરથી કેટલાક મૂર્ખજના જેમ અવળ માર્ગે દારાઈ જાય છે, તેમ ન થવા માટે તમારે સહને સાવધ રહેવાનું છે. કેટલાક કુટિલા અને મિચ્યાચારી જના એવા વિચાર દસાવે છે કે, 'જ્યારે પ્રલુનું નામ જ માત્ર સકલ પાપને નાશ કરનારું, સર્વ અપવિત્રતા મટાડરું ને પુષ્યના લંડારહ્મ પે છે, ત્યારે તો હવે આપણને પાપને માટે શી ચિંતા છે, ને કીયું કુકર્મ આપણને નડવાનું છે? ગમે તેટલું પાપ થશે, તો પણ તે માત્ર પ્રભુનું એકાદ નામ ઉચ્ચાનીને દ્વ કરી દઇશું! વાહ! આ તો બહુ સારું થયું! હવે તો આપણે શાસ્ત્રમર્યાદાની, પરલાકની, કે નિયંતા આદિ કાઇની લીતિ રહી નહિ! એમ માનીને યથેચ્છાચરણ કરવા માંડે છે, ને અંતે પાતકના એાદમાં તાલાઈ મરે છે. પણ હે પુર્યવાન્ પંથીએમાં ભગવાનના નામના પ્રસાવ જાણીને કાઇએ પણ સદાચરણ કે સન્માર્ગ ત્યાગ કરવાના નથી. જગ-તની વાસનાના ક્ષય થયા વિના પરમાત્મા પ્રાપ્ત થતા નથી. જેની વાસ-નાના ક્ષય થાય છે, તે જ છવ શુદ્ધ આત્મા-પરમાત્માને પામી શકે છે, અન્ય નહિ. રાજાના રાજ્યમાં રહી મુખેથી તેના યશ ગમે તેટલા ગાય, પણ તેને માઠું લાગે તેવાં કાર્ય-તેના સ્થાપિત સદાચારની મર્યા-દાનું ઉલ્લંઘન કરતા હાય, તેવા મનુષ્યને રાજા ક્યાં સુધી ક્ષમા કરશે ? અંતે ગમે તેવા દયાળુ રાજાને પણ, તેવા મિચ્ચાચારી મનુષ્યને, રાજય-રક્ષણાર્થ-ધર્મરક્ષણાર્થ અવશ્ય માટી શિક્ષા કરવી પડશે. તે જ પ્રમાણે આપણે પણ સર્વ સમર્થ પરમ દયાળુ પ્રભુ અચ્યુતને શિંચત પણ માર્ટું લાગે તેવું આચરીને અને તેના કરેલા નિયમના ભંગ કરીને-કે જગત્ મિથ્યા છે તે પરમાત્મા જ સત્ય છે, એમ ન જાણી, માહમાં રહીએ,

તા પછી ગમે તેટલું તેનું નામસ્મરભુ\* કરીએ, તા પણ શું ફળ થશે? તેને આપણે શી રીતે પ્રિય થઈ શકીએ? અને તે આપણાપર કેમ કરીને દયા કરે?" એ પ્રમાણે વાતચિત કરતાં તેઓ સૌ પથિકાશ્રમમાં આવ્યા, ને નામસ્મરણ કરતા કરતા થાડીકવારે નિદ્રાવશ થઈ ગયા.

ખીજે દિવસે અરુણાદય પહેલાં, નિત્યનિયમપૂર્વક મહાત્મા સત્સાધક, અચ્યુતસ્મરણ કરતા પથારીમાંથી ચડપ લઇને છેઠા થયા. નામધ્વનિ સાંભળી એક પછી એક પંથીએ પણ બેઠા થઈ, પ્રાતઃસ્મરણ કરવા લાગ્યા. પછી નિર્મળ સરિતાપર સ્નાનસંધ્યાદિ નિત્ય કર્મ કરવા સારુ ગયા. ત્યાંથી પરવારી સર્વ સંઘ એકત્ર થયા, ને સર્વેશ્વર પ્રભુ અચ્યુતના જયધ્વનિ સાથે તુરત જ માર્ગે પડ્યો. કેટલેક દ્વર પહોંચતા મહાત્મા સત્સાધક બાલ્યા, "પ્રિય પથિકા! જે કે ઉત્તરાત્તર આપણા માર્ગ સરળ આવતા જય છે ખરા, તાપણ જેવી કર્મમાર્ગમાં કેટલીક ભૂલવણીએ, આપણામાંના અસ્થિર મનવાળા પંથીએને સહજમાં ભાળવી નાંખવા માટે જણાતી હતી, તેવી જ આ માર્ગમાં પણ આવશે. માટે ગમે તેવી લાલચ જોઇને પણ કાઈ ભાળવાતા નહિ. આ જુએ પેલી દ્વર આપણા માર્ગની જમણી ખાજા એક ભૂલવણી આવી છે. આ પ્રસ્થાનમાં પણ કેઠ સૂધી પેલા કામદેવની સત્તા તા છે જ; અને પંથીએ!— લાલચુ પંથીએ!ને આ શુભ શ્રેયસ્કર માર્ગથી ભ્રષ્ટ કરવામાં મુખ્ય કારણ-

<sup>\*</sup> ટીકા-ભગવલામસ્મરણ એટલે અહિયા પરમાત્માને વિચારવા, એવા અર્થ ઘટાડવા ઉપાસના પક્ષ, મભુનુ સ્મરણ મભુસ્મરણ માણીને સર્વ પાપમાથી મુક્ત કરનારુ અને ઉક્ત ગુણેમી યુક્ત છે ખરું, પણ તેને જપનારે કેટલા અપરાધાથી બચલુ જોઇએ, એ માટે સાસકર્તાઓ આ પ્રમાણે કહે છે —સત્ પુરુષ, સન્જન વા સત્પદાર્થ કે સહ્ધે—સન્માર્ગ, પ્રભુનામ ઇસાદિની નિન્દા, અનિધકારી, દુરાચારી એવા અસત્ જન આગળ સ્મરણનું માહાત્ય કહી બતાવલ તેને વિષ્ણુ, શિવ ઇસાદિ અનેક કારણપરત્વે ધારણ કરાયલા પ્રભુનાં જૂદા જૂદા સ્વરુપોતે વિષે નિન્દાત્મક ભેદખુષ્ટિ; વેદશાસ ઉપર અધ્રહ્મા, મહાત્મા-ઇશ્વર અશી સત્પુરુષાની વાણીપર અશ્રહ્મા, નામને વિષે અર્થવાદ (એટલે કે તામ નામ લઇને પૂર્વે નલ, નીલ વાનરાએ પાણી ઉપર પાષાણ તાર્યો હતા, તે કેકાણે અત્યારે કોઈ એક ઝીણા કાકરા પણ કેમ તારી શક્ત નથી શે ઇત્યાદિ વિતડા કરવી તે), વળા નામ જેલ (સહેલું) સાધન છે તો પછા ગમે તેમ વર્તાશું તાય ચિન્તા નથી, એમ ધારીને તેને (સહેલું) સાધન છે તો પછા ગમે તેમ વર્તાશું તોય ચિન્તા નથી, એમ ધારીને તેને વિહિત એટલે પેતાને પાગ્ય આવશ્યક કર્મ આચરવા જોઇએ તેના સાગ કરવા તે, અને અન્ય ધર્મો સાથે નામસ્ત્રપ સાધનની સરખામણી કરવી તે એવા રીતે પ્રભુના નામસ્મરણ કરનારને એટલા દરા અપરાધાથી ખહુ જ સાવધ રહેલુ જોઇએ; નહિ તો નામસ્મરણનુ યપાર્થ કૃળ યાય નિહ

ભૂત એ જ થઈ પરેંટું છે. એટલા દુંમાટે પૂર્વે આ માર્ગે થઇને વિચરેલા મહાનુભાવ પંથીએ, પ્રત્યેક પંથીને, નિષ્કામ બની, કંઇ પણ આશા-તૃષ્ણા- કામના–તે સત્ હા કે અસત્ હા, તેથી વિમુખ–નિઃસ્પૃહ થવું, એવી ખાસ આગ્રા કરી ગયેલા છે ને તેને અનુસરવું એ જ કલ્યાલુકર્તા છે." સગુણાપાધિ માર્ગો

આ પ્રમાણે વાતચિત કરતાં તેઓ કેટલીકવારે એક વિસામા આગળ જઇ પહોંચ્યા. અપાર થવાને હુજી કેટલીકવાર હતી, માટે મધ્યાદ્ધ ગાળવા સારુ વિસામે ન ઉતરતાં, સંઘ આગળ વધવા માંડ્યો, તેટલામાં એક તેજસ્વી હૃપ્યુષ્ટ મનુષ્ય સંઘની સામે આવતા દેખાયા. એ શરીર સુરાહિત છતાં ખાલવામાં ઘણા ચતુર હતા, તેણે વસ લાલ પહેર્યા હતાં ને લલાટમાં સિન્દ્વરનું તિલક હતું. કંઠમાં કરેણનાં લાલ ગુષ્પની માળા તથા હાથમાં હાથીદાંતની જપમાળા હતી. પાતાના વિચિત્ર વેશથી તે આખા સંઘનું ચિત્ત પાતાલણી ખેંચીને બાલ્યા: "હ યુષ્યવાના! હવે તમે શાને માટે ને ક્યાં ગણપતિ ઉપાસન જવા માટે ઉતાવળ કરી રહ્યા છા ? ગ્રાપ્ય-પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય પદા-ર્થની પ્રાપ્તિ થયા પછી શા ઉચ્ચાટ છે? મારા બાલવાના મર્મ તમે સમજયા તા નહિ હા; માટે મારે કહેલું જાઇએ કે, જે નિર્ભયસ્થાન પ્રત્યે જવા સારુ તમે નિકળ્યા છા, ત્યાં જવાના ખરા માર્ગ હવે તમને પ્રાપ્ત થઈ ચૂક્યા છે; માટે તેને ઉલ્લંઘીને આગળ વધવાની કશી આવ-શ્યક્તા નથી. આ તમારી જમણી ખાજીએથી આરંભાય છે, એ જ માર્ગ , તમારે માટે આગળ વધવાના છે તે એજ માર્ગ સત્ય છે, ને સર્વથી શ્રેયસ્કર, સરળ અને જયાં દુઃખના લેશ પણ નથી, એવા સુખસ્થાન પ્રત્યે પહોંચાઉ છે. એ સુખસ્થાનના અધિપતિ શ્રીગણેશ, કે જેને આખું જગત્ આદિદેવ તરીકે વંદે છે; ને જે સમગ્ર દેવગણ, મનુષ્યગણ, પિતૃગણ અને સંક્ષેપમાં સમગ્ર સંપ્રિગણના સ્વામી હાવાથી, જેનાં ગણ-પતિ, ગણાધિપતિ, ગણનાથ, ગણેશ ઇત્યાદિ અનેક નામાં છે, તેવા સમર્થ પ્રભુની સાર્શિધ્ય આ માર્ગે થઇને જઇ પહોંચાય છે. એને શરહો થનાર મનુષ્ય સર્વ ઝાહિ સિહિના લાકતા થાય છે, કારણ કે તે સર્વ ઝાહિ સિદ્ધિના પણ પતિ છે. વળી એ સર્વ વિદ્યાના પણ અધિપતિ છે, સર્વ મંગળના દાતા છે, વિકા માત્રના વિનાશક છે. એટલા માટે સર્વ વિદ્યાએ. સર્વ શાસ્ત્રા ને સર્વ માંગલિક કાર્યોમાં સૌથી પહેલું તેમનું જ સ્મરણ-પૃજન થાય છે. માટે નિરંતર સુખ લાેગવવાની ઇચ્છાવાળા તમે, કે જે નારાવંત

જગત્પુરમાંના ત્રાસથી નાસી આવેલા છા, તે આ શુલ માર્ગે થઇને પરમ-સ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા જાએા. કહેશા તા હું પણ ઠેઠ સૂધી તમારી સંગે આવીશ, કે જેથી માર્ગમાં કાેઇ વાતની તમને અડચણ નડશે નહિ."

એ સાંભળી ઘણાંક પંથીઓનાં મન લલચાયાં, ને કેટલાકા ગળીને પછવાં કે રહેવા માટે ટપાટપ ખેઠા પણ ખરા; પરંતુ મહાત્મા સત્સાધકે તે ગણાશભકતને નમસ્કાર કરીને એટલું જ પ્રત્યુત્તર દીધું કે; "અમે ઘણાંક ઋદ્ધિ સિદ્ધિના ત્યાગ કરીને એટલું જ પ્રત્યુત્તર દીધું કે; "અમે ઘણાંક ઋદ્ધિ સિદ્ધિના ત્યાગ કરીને આવ્યા છીએ, માટે અમારે તેની આશા નથી. વિદ્ય ત્યાં છે કે જ્યાં નિર્વિદ્યનું નામ નથી; જગતની સર્વ વિદ્યામાં અપરા વિદ્યા શ્રેષ્ઠ છે, જે અમને પ્રાપ્ત છે; જો માર્ગ અમે જઇએ છીએ તે માર્ગ મંગળમય જ છે; શાસ્ત્રના લક્શમાં જે લપટાય છે તેના છૂટવાના આરા નથી. માટે અમે તો માત્ર આ સીધે સેરહે અચ્યુતપુર જવા ઇચ્છીએ છીએ; અમે સો શ્રી ગણાશને આમારા અચ્યુતપુર પ્રયાણ માર્ગમાં કાઈ પણ પ્રકારનું વિદ્ય ન આવે માટે પ્રેમપૂર્વક પ્રણામ કરીને આગળ વધશું." એમ કહેતાં જ તેણે પંથીએ!સહ આગળ ચાલવા માદ્યું.

ચાહેક આગળ જતાં વળી એક આહા ફંટાતા અતિ દેદીપ્યમાન રાજમાર્ગ આવ્યા. ત્યાંથી એક સૂર્ય સમાન તેજરવી પુરુષ આવી, પાતાના માર્ગના સિદ્ધાંત પથીએાને સમજાવવા લાગ્યા. તેણે કહ્યું; "અહા લાગ્ય-

સૂર્ય ઉપાસન જાવને પોતાના પ્રકાશવરે જીવન આપનારા ને પ્રકાશનારા એવા હિરણ્યસ્પ સિવતા—સૂર્યદેવને મૂકી બીજા દેવને કાેેે હું હપાસે છે? વેદનચી જેની ઉપાસના કરવાની અવશ્ય આગ્રા કરે છે; અને જેનું નિરંતર ગાન કરવાથી તેની ઉપાસનાના મહામંત્રનું 'ગાયત્રી' એહું પવિત્ર નામ પડ્યું છે. એ "ગાયત્રી" મંત્રમાં માત્ર એ જગત્મકાશક દેવના સર્વોત્કૃષ્ટ તેજનું ધ્યાન કરવા સંબંધે કહેલું છે, અને સર્વ પવિત્ર ચાગી મુનિજન, સર્વ મહાન્સાગ્ણ અને સર્વ સંસ્કારયુક્ત દ્વિજગણ, નિરતર એ સર્વોત્કૃષ્ટ તેજનું જ ધ્યાન કરે છે; તેના જ સ્તુતિપાઠ લાે છે ને સર્વ રીતે તેની જ ઉપાસના કરે છે. એ પ્રતાપી દેવના ઉપાસક આ લાેકમાં પરમ સુખી રહે છે. તે શરીરે આરાેગ્ય તથા દારિદ્રયથી મુક્ત રહીને, અંતે તેના દિવ્ય લાેકને વિષે જાય છે, ને ત્યાં તેના જેવા જ દિવ્ય શરીરવાળા થઈ અનંતકાળ મુખ લાેગવે છે; માટે હે પંથીઓ ? નારાયણના બીજા રૂપ જેવા સૂર્યનારાયણની સમીપ જવાના માર્ગ પ્રાપ્ત થયા છતાં, તેને અતિક્મણ કરી આગળ ચાલવાની વૃત્તિ તમે કેમ ધારણ કરી રહ્યા છો?"

એના ઉત્તરમાં ગુરુ સત્સાધકે કહ્યું; "હ દેવ! આપનું કહેનું ચથાર્થ છે, પણ અમારે તો આ સીધે સેરડે અચ્યુતપુર પ્રત્યે જનું છે, કે જયાં સૂર્ય ચંદ્ર કિવા અગ્નિ કત્યાં કિંકના પ્રકાશના આવરયકતા નથી ને જયાં આખો લેલક જ સ્વતઃસિદ્ધ પ્રકાશમય છે, આનંદમય છે તથા ત્યાં ગયા પછી કહી પાછા આવનું પડતું નથી. આપના માર્ગ શ્રેષ્ઠ છે એ સત્ય છે, પણ અમે તો દેવચાનમાર્ગ જવાની કામનાવાળા છીએ. એ અર્ચિમાર્ગ પરમ શ્રેષ્ઠ છે, એનું આ અમારી પયએલિનીમાં જણાવ્યું છે; તે તેને જ અમે અનુસરનારા છીએ. મહાત્મા શુક, એ સૂર્યમંડળને લેહીને જયાં ગયા છે, તે તરફ અમારું પ્રયાણ છે." એટલું કહીને, આ રાજમાર્ગ, જેને વેદામાં પણ શ્રેષ્ઠ કહ્યો છે, તેના ત્યાં કરી, તે આગળ વધ્યો.

થાઉક દ્વર જતાં એક સુંદર તેજસ્વી યુરુષ સામા મળ્યાે. તેના ગળામાં તુલસી-કમળની માળાંગા, લલાટે ઉધ્વેયુંડ્ર તિલક, શરીરે નિર્મળ श्वेत वस्त्रा ने भुणे दिर, गाविंह, नारायण, स्वेत नामान्यार हरता, સૌમ્ય ચિલ્લો ધારણ કરેલા, તે જ રાજમાર્ગની જમણી ભાજૂએ આવેલી એક અતિ રમ્ય આડગલી દેખા-વિષ્ણુ ઉપાસન ડીને સમગ્ર પંથીએ પ્રત્યે તે કહેવા લાગ્યા; "હે યુણ્યવંતજના! સમસ્ત ભક્તિ મુક્તિના દાતા, સર્વલાકના ઈશ્વર અને લક્ષ્મીના પતિ એવા વૈકુંઠવાસી વિષ્ણુ ભગવાનના આ પરમ માર્ગ મનુષ્ય દેહમાં જન્મીને, અવશ્ય પ્રાપ્ત કરવા ચાગ્ય છે. એની સત્તાથી જ સઘળું છે, એની કૃપા-સંપાદન, એ જ મનુષ્ય માત્રનું કર્તવ્ય છે. એને શરણે થનાર અર્થાત એનું ખાનું-શરણચિલ ધારણ કરી, આ માર્ગે ચઢનાર પ્રાણી છેવટે એમના વૈકુંઠલાક-વિષ્ણું લાકને વિષે જઇ પહોંચે છે, ને ત્યાં દિવ્ય ચતુર્લુજ રૂપ ધારણ કરી, સદાકાળ સુખ ભાગવે છે. લગવાન વિષ્ણને શરણ થવાથી જગતપુરનાં સમગ્ર દુઃખાથી તદ્દન મુક્ત થયેલા તે પંથી, વૈકું-ઠમાં નિત્ય અધિકાધિક આનંદ માનતા થકા, પુનઃ કાેે પણ કાળે તે દુઃખા પ્રાપ્ત થવાના ભયથી કેવળ મુક્ત જ ખને છે. એવા આ વૈષ્ણવ માર્ગને ઉલ્લંઘી, આગળ વધવામાં કાેેે જાે જાેે તમાએ શું વિશેષ પ્રાપ્ત કરવા ધાર્યુ છે ? પણ એથી તાે તમારી માર્ગની અજ્ઞાનતા જ જણાય છે, , એ માર્ગમાં પ્રવેશ કરતાં જ કેવળ સુખ અને શાતિના લાલ થાય છે. અને સર્વ દુ:ખનાં કારણા નષ્ટ થઈ જાય છે, તા પરિણામે તેમાં કેવું સુખ હશે, એ કંઈ કહેલું પઉ તેમ નથી. તમે સૌ ઊર્ધ્વપુંડ્ધારી અને

મુખેથી હરિનામાચ્ચારણ કરતા હાવાથી, સ્વાભાવિક વૈષ્ણુવા જ છા, તા પછી આ અતિ પવિત્ર વિષ્ણુમાર્ગનું કેમ અતિક્રમણ કરશા ? અહીંથી આગળ વધાતું જ નથી. એનાથી પર કંઈ જ નથી. ક્ષરથી પર જે અક્ષર કહેવાય છે, તે આ જ છે."

જેને રુચ્યું તે પંથીએ પછવાં આળી ગળીને રહેવા લાગ્યા, પણ તેઓની સ્પૃહા કર્યા વગર, સત્સાધક તાે એક સરખા ચાલતા જ રહ્યાે, અને સાથેના પથીઓને ચેતાવતા રહ્યો કે; "અત્યારે આપણે વાત કરવા પણ ઉભા રહેવા જેલું નથી; કારણ ઘણે અંશે એ અધી ભૂલવણી-ચૂકવણીઓ છે; તે એ અધીના સાર હું તમને આગળ જઇને કહી સંભળા-વીશ. આપણા સંઘમાંથી જે જે પંથીએ પાછળ રહી ગયા છે, તેઓ ખરા માર્ગથી ચલિત થયેલા છે, એમ જ સમજલું."

આગળ ચાલતાં કેટલેક દૂર પહોચ્યા ત્યારે, વળી એક મસ્ત મદા-નમત્ત પુરુષ તેમને સામા મળ્યા. તેલે કપાળમાં કુંકુમથી પીયળ કાઢેલી, તેમાં ભૂમધ્યભાગે સિંદ્દરની, કાળી ઇત્યાદિ ભાત-શક્તિ ઉપાસન ભાતની ખિન્દીએ કરી હતી. હાથમાં અનેક તાવીજ, દ્દારા, કઠાં તે એવાં બીજાં વિચિત્ર આભરણા પહેરેલાં હતાં. આંખા દેશયલી, લાલ અને વાળી વિવેક વગરની હતી. આવતાં જ લાગલા, જાણે પોતાના કરતાં સર્વને અજ્ઞાની સમજતો હાય, તેવા આડંખરથી કહેવા લાગ્યા કે; "અરે એ મૂઢા! જેએ ખરી વસ્તુથી ખહિર્મુખ રહેનારા અજ્ઞાનીઓ છે, તેએ જ વગર સમજે ભટક્યા કરે છે! જે સત્તાને વિષે સમગ જગત્ અને ખ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, મહે-ધરાદિ જગત્પતિએા બંધાયલા છે, એ મહાસત્તા–મહાશક્તિ જગતની ઉત્પન્ન કરનારી **હાવા**થી જગન્માતા, જગદંખા તથા જેનાથી સર્વ ધારણ કરાયલું છે એવી આધ-શક્તિ, ઈશ્વરીને આળખ્યા વિના, જે કંઈ છે તે સઘળી વૃથા દાહાદાહ જ છે. જે આદિ માયા મહાશક્તિ જગદંખા, સર્વ પ્રાણીમાં અને સર્વ પદા-ર્શમાં શક્તિ-સત્તારુપે વસી રહી છે, અને જે શક્તિને નામે જ ઐાળ-ખાય છે, તે સર્વના આધારહ્ય તથા સર્વની માતા છે. તે શરહો આવ-નારનું માતારુપે લાલન પાલન કરે છે. એને ઘર-એના લાકમાં જવાના આ સુખમય માર્ગ છે, તેને ઉલ્લંઘીને તમે ક્યાં જાઓ છા ? પાછા વળા, ચાલા હું તમને ત્યાં લઈ જાઉ. અરે! સાક્ષાત વિશ્વમાતાને મૂકીને અન્યને શંરણે કાેેે મૃઢ જાય ે નાનું બાળક પણ પાતાની માતાને મૂકીને અન્ય સ્ત્રીનું સ્તનપાન કરતું નથી, તે પરથી તમે સમજો, ને બ્રમણામાં લડ-

કાવ નહિ. માર્ગમાં પ્રવેશ કરતાં જ જુએા, એ તમને ફેવા પ્રકારનાં લાડ લડાવે છે! રે! સર્વ પ્રકારનાં સુખ અને વૈભવ તાે એ આદિ માતાના ઘરમાં જ છે."

એના બાલવાને કરીા આદર ન આપતાં, સંઘ સાથે સત્સાધક આગળ વધ્યા. પણ હવે સમય થવા આવ્યા હોવાથી મુકામ કર્યા વગર ચાલે તેમ નહાતું. ચાઉક જવાં એક પધિકાશ્રમ આવ્યા, તેમાં સૌએ હતારા કર્યો. પાસેનું ઉપવન ઘણું સુંગ્રાેભિત અને પયિકાંશ્રમ આગળ થઇને વહેતી નહાની સરિતાની શાભાથી ખહ્ સુંદર હતું. સત્સાયક સહિત ઘણાક પંથીએ તે નિહાળવા, અને તે સાથે સમય થવા આવ્યા હાવાથી સંધ્યાવંદનાદિક કરવાને, પધિકાશ્રમમાંથી ખહાર ગયા. તે લાગ જોઈ, એક વિચિત્ર મનુષ્ય, પથિકાશ્રમમાં પેસી ગયા! અને માંહે રહેલા પંચીએનાં મન વિદ્લળ થઈ જાય, તેવા પ્રકારના બાધ કરવા લાગ્યા. પ્રથમ તેણુ સત્સાધક આદિક સર્વ પંથીઓને કેવળ અન્નાત જણાત્યા. પછી કહ્યું; "અરે મૂર્ખાંચા ? શું તમે સાક્ષાત્ જગઠી ધરી મહામાયાને જાણતા નથી ? અરે એના વિના જગતમાં છે જ શું ? એને શરહો ન થયા, તેમણે અધા લવ એળ ખાયા ? આ લાક ને પરલાકનાં સુખ તા એના જ હાથમાં છે. જુઓ! આરંભમાં જ કેવા પ્રત્યક્ષ ચમત્કાર છે, કે માલ પામવાના ખીજા સર્વ માર્ગો–રે સઘળા તુચ્છ માર્ગા, કે જેમાં અપાર દુઃખ, કષ્ટરૂપ સાધન, દુઃખે પળાય તેવા નિયમ, સુખના ત્યાગ, વિરાગ, સ્મરણ, લજન ને ખીજાં અનેક વગાણાં છે; અને તેમ છતાં ચૂક્યા તા થઈ રહ્યું! પરંતુ આ લગવતી લવતારિણીના માર્ગમાં તેવા ક્રોઈ પ્રકારતું કપ્ટ તા શાતું જ હાેય, પણ ઉલદું પરમ સુખ છે. માતા જેમ પાતાના પ્રિય ખાળકને લાડ લડાવે છે ને ખાળક જે જે ઇચ્છા કરે છે, તે તે એ માતા પૂરી પાટે છે, તે પ્રમાણે આ જગન્માતા, તેના શરણાગત ખાળકાને લાડ લડાવે છે ને સર્વ ઇચ્છાએ પૃરી પાઉ છે! આવા સુગમ માર્ગ મૂકી તમે શા માટે વહેમે ભરાઇને આગળ જવા ઇચ્છા છા ? સમજા ને ઝટ ગાલા. હું તમને એ સુંદર માર્ગ દેખાંડું. એ જગન્માતાના લાેકને વિષે જવાના એક માર્ગ તમે આળંઘીને આવ્યા, તેના કરતાં આ ખાકુ સુખરૂપ છે. પણ એ ગુપ્ત માર્ગ છે. જેટલું સારું તેટલું ગુપ્ત અને અલભ્ય હાય છે. તેમ આ માર્ગ અતિ સરલ અને સુખરૂપ હાવાથી જ શુપ્ત છે! માટે ચાલા, હું એ માર્ગના ભામિયા છું, તે તમને ત્યાં સહીસલાયત લઇ જઇશ. ત્યાં તમને માઢ માગી સિદ્ધિઓ

ુમળશે! ત્યાં પરમ પ્રેમસમાગમ થશે!" આવી તેની લલગામણી વાણી સાંભળી, જેઓની પાસે હજી પણ કેટલાંક સંસારભારનાં પાટલાંઓ હતાં, તેઓનાં મન દુષ્ટભાગની આશાએાના ઉભરાથી દાલાયમાન થઈ ગયાં! કેટલાકા તે ભક્તની સાથે ગ્રાલ્યા પણ ખરા.

આ સઘળા પ્રકાર એકચિત્તે અંતરિક્ષથી જોઈ રહેલા મહારાજા વરેપ્સુ આદિ વિમાનવાસીએા, ગુરુ વામદેવજીને નમનપૂર્વક પૃછવા લાગ્યા કે; "હે કૃપાળુ! મહાત્મા સત્સાધકના સંઘમાંથી જે પંથીએા અચ્યુત-માર્ગ-સર્વની મધ્યમાં રહેલા શુદ્ધ શાંત નિરુપદ્રવ માર્ગ મૂકીને, આડા માર્ગોપર ચઢી ગયા છે, તેઓની પરિણામે કેવી સ્થિતિ થશે ? અને તેઓમાં પણ પેલા મદમત્ત પુરુષ, દેવીના અતિ ગ્રુપ્ત માર્ગનું નામ દઇને, પાટલાંના ભારવાળા પંથીએાને, સત્સાધકથી છૂપી રીતે ઘસડી ચાલ્યા છે, તે તેઓને ક્યાં લઈ જશે ?" ત્યારે ખટુક વામદેવે કહ્યું; "રાના! આ પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગ તો કેવળ સાદા, કાઈ પણ જાતની મિશ્યા લાલચા વગરના અને સત્ત્વશીલ છે; તે અંતે—પરિણામે સાત્વિક સુખની પ્રાપ્તિ કરાવનારા છે. અને બીજા માર્ગો તા કાઈ રજેગુણી, કાઈ તમાન્ ગુણી અને કાઈ રજ-તમ—સત્વ એ ત્રણે ગુણથી મિશ્રિત છે. જે સુખ આરંભમાં વિષના સરખું લાગે છે—અર્થાત્ પ્રાપ્ત કરી લેલું અતિ કહિન હાવાથી અને કાઈ જાતની ખાટી લાલચ વગરનું હાવાથી અપ્રિય લાગે છે, પણ પરિણામે—અર્થાત્ તેમાં થયાર્થ પ્રવેશ થયા પછી અમૃત સરખું મીઠું લાગે છે; અને જે કાઈ જાતના વિષયોથી નહિ, પણ આત્મ-વિચારમાં—પ્રભુ અચ્યુતની પ્રાપ્તિ થવા સંબંધી વિચારમાં મગ્ન એવી સુપ્રસન્ન ખુદ્ધિથી પ્રાપ્ત થાય છે, તે સુખ સાત્વિક કહેવાય છે. પણ જે સુખ વિષયા અને ઇંદ્રિયાના સંયાગથકી ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી આરભે અમૃત સરખું મીઠું છે, પણ અતે નાશવંત હાવાથી, તેમ જ બીજાં દુ:ખાને ઉદ્દભવનારુ હાવાથી વિષ સરખું કઠવું થઈ પડે છે, તે સુખ રાજસ છે; અને જે સુખ, આરંભે ને અતે પણ ચિત્તને માહ હત્પન્ન કરનારુ હાઇને નિદ્રા, આલસ્ય અને પ્રમાદ—કલાવા થકી ઉત્પન્ન આ પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગ તા કેવળ સાદા, કાઈ પણ જાતની મિથ્યા ઉત્પન્ન કર, અતિ કર્યું હોઇને નિદ્રા, આલસ્ય અને પ્રમાદ–અલાવા થકી ઉત્પન્ન થાય છે, તે સુખ તે તામસ છે. આ લેદથી જાણુ કે, સાત્વિક સુખ વિના ખીજાં સુખ, એ વાસ્તવિક જેતાં દુઃખરૂપ જ છે.
"પરમસાત્ત્વિક અચ્યુતમાર્ગના અનુગામીઓને આરંભથી માર્ગમાં કરોા પ્રત્યક્ષ લાભ કે સુખ દેખાતું નથી, તેથી તેના અંતિમ શુણુ નહિ

જાણનારા ખિચારા કામનાવાળા-જગતના સુખની ઇચ્છાવાળા-કૂળની

કામનાવાળા અને વાસનાક્ષય વગરના જના, તે સાદા, ફીકા, લુખા માર્ગને દુઃખરૂપ માનીને, ખીજા દેખાતા સુંદર, પણ કીટ કંટકથી ભર-પૂર આડમાર્ગો પર ચઢી જાય છે. ત્યાં તા જે હાય તે જ મળે. ત્યાં જનારા અનેક દુ:ખર્સા પહે છે. આપણે જે જે આડમાર્ગો જોયા, કે જેમાંના કાૈઇને પણ આદર આપ્યા વગર, આ સંઘના અગ્રણી સત્સાધક અહીં સુધી ગ્રાલ્યા આવ્યા છે તે આગળ પણ એ જ પ્રમાણે ગ્રાલ્યા જવાના છે, તે તે આડમાર્ગો, ટંઈ અચ્યુતપુર જતા નથી, પણ તે તે પરિણામે નાશવંત લાક પ્રત્યે પુનઃ ઘસડી જાય છે; તે તેના અનુગા-મીંગા, વાસનાવાળા હાવાથી, કામનાની વાસનાંગામાં ગુંચવાઈ, આગળ ચાલી ન શકતાં, માર્ગમાં જ રવડી મરે છે, હુઃખી થાય છે, તે અંતે પાછા જગત્પુરમાં જઈ વસવા વેળા આવે છે; અને ત્યાં જઈ, કાળના લક્ષ થઈ, આવર્જન વિસર્જન-જન્મલું ને મરલું-એ જ લાગ લાગવે છે! પરમાત્મા વગરના માર્ગો, ભયપ્રવૃત્તિના જ માર્ગો છે. આવા માર્ગોન માંથી પાછા વળવા, તે અન્ધનાશક નિવૃત્તિમાર્ગે વળવાને સત્સાધકે ળા્કું બાેધ્યા છે; અને બાેધ્યા છતાં પણ જેને ટાેઈ પણ પ્રદારે અનુસવ થતાં નથી, એવા નરાકૃતિને મટાહાના ખાવાજ જ સમજવા અને તેને ગાધ શી રીતે થઈ શકે ?-શ્રેય એક છે; પ્રેય એક છે. જીવને એ બન્ને જાૃદાં જાૃદાં કાર્યમાં નૃતનસ્પે દર્શન દેઈ બંધ ઉપજાવે છે, પરંતુ એમાંથી જે શ્રેયનું ગહુણ કરે છે, તે કલ્યાણ-પરમ બંધનાશને મેળવે છે; અને જેને પ્રેમની લગનિ લાગે છે, તે અર્થથી રહિત થાય છે. હે રાજા! જીવને શ્રેયપ્રાપ્તિમાં વાસનાત્યાંગ જ શ્રેષ્ઠ છે. છવે દેહની વાસના ત્યછ. ભાગની પણ વાસના ત્યજવી; પછી ભાવ અભાવ બેને ત્યજવા; અને તે તજ્યાથી જ નિર્વિકલ્પ સુખના લોકતા થશે. એ વાસના તે શું? પૂર્વાપરના પરિણામના વિચાર કર્યા વગર, દૃઢ ભાવનાથી, જે પદાર્થો-પર ચાટ, તે જ વાસના! ગુરુ બાધે, શાસ્ત્ર સમજે, વિચાર કરે, પણ વાસનાથી મુક્ત થયા વિના મુક્તિ જ નથી! આ સંઘમાં આવી રીતના મુક્ત થયેલા ઘણા થાડા છે, તેથી પાછા ચારાસીના ફેરામાં અટવાય છે. તેમાં પણ છેલ્લા ગ્રુપ્ત આડમાર્ગ, કે જે અચ્યુત માર્ગની ડાખી આજૂએ આવેલા છે, તે જેતે, પૂર્વ અહીં થઇતે ગયેલા મહાત્મા અચ્યુવ-પંથીએ એ વારંવાર ત્યજેલા હાવાથી, તેના અનુગામીઓએ, તેને માખ-રૂથી ગુપ્ત સરખાે કરી મૂક્યા છે; ત્યાં જનારને પાછા જગત્પુરમાં તાે શું, પણ છેક નીત્રામાં નીચા નરકમાં પણ લઈ જઇને નાંખનારા તે થઇ પડે

57

છે. એટલા માટે પેલા મદાન્મત્ત પુરુષ જે મૂર્ળ પંથીઓને ઉલદું સમન્ જાવીને પથિકાશ્રમમાંથી છાનામાના લઈ જવા યત્ન કરે છે, તે બિચા-રાઓની જે દુર્દશા થશે, તેને માટે બહુ એદ ઘાય છે!" પુનઃ ગુરુ વામદેવ બાલ્યા; "પણ પુણ્યજના! આ દેખીતા લુદ

માર્ગ, ક્રિયાઓથી જો કે ભ્રષ્ટ છે ખરા, પરંતુ પથીઓને આવી રીતે ભ્રષ્ટ કરી નાશ કરવાના હતુ તેના નથી, કિંતુ ખરા દઢ વિરાગી મનના પંથીઓની પરીક્ષાના હેતુથી નિર્મી રાગ્યાે હાય, એમ ભાસે છે. જગ-ત્પુર ઉપર જેને વિરાગ-અપ્રીતિ ઘયા હાય, એવા પ્રાણી અચ્યુત માર્ગ ચહે છે અને તેમાં પણ જગત્પુરનાં, કે આડ માર્ગોનાં ઇંદ્રિયજન્ય સમગ્ર સુખા ઉપર જેને દૃઢ વિરાગ ચયા હાય તે જ પંથી, પ્રયત્ન કરવાં છેક સુખો ઉપર જેને દૃઢ વિરાગ ચર્ચા હાય તે જ પૈથી, પ્રયત્ન કરતા ઇક અચ્યુતપુર પહોંચે છે. તેવા દૃઢ વિરાગ કયારે સમળય, કે જયારે આ લુધ માર્ગપર આપણને જણાય છે તેવી, સર્વ વિષયપાષક સામગ્રીઓ અનાયાસે પ્રાપ્ત થવા છતાં, તેઓ સાથે ગાઢા સંસર્ગ થતાં પણ, જે મહાભાગનું મન, તેના ઉપલાગ કરવા ભણી કિંચિત પણ ડગે નહિ, તેને જ ખરા વૈરાગ્યવાન જાણવા પરદારા માતા જેવી, પરદ્રવ્ય મૃત્તિકા જેવું, સર્વ પ્રાણીપર પાતા જેવી જેની દૃષ્ટિ છે, તે જ સત્ય વિરાગી! એ વિરાગ જગતના ત્યાગથી જ ચાય છે. એ જગત્યાગ શી રીતે યાય ? અી દ્રવ્યના ત્યાગ થતાં જ જગતના ત્યાગ થશે ને જગતના ત્યાગ થયો કે સકલ મનારય પૂર્ણ થશે. જગતના જણાતા આ સર્વ પદાર્થો વિષ-ચાથી ભરેલા છે. એ વિષયા આજ નહિ તા કાલે, વર્ષે, પાંચે કે પચીશે, જનારા જ છે, ત્યારે જીવે તેના ત્યાગ કાં નહિ ખુશીથી કરવા ? જે જીવ સ્વેચ્છાથી વિલાસા તજે છે, તે જ નિઃસીમ સુખ ભાગવે છે. પણ આ વિલાસસુખના ત્યાગ વિરલ છે. તેના ત્યાગી મહાતમા પાતાની તે વિરક્તિનાં કળરૂપે સુખમય અચ્યુતપદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે; ને એવી રીતે સઘળેથી વિરક્તિ પામેલા ચિત્તથી જ અચ્યુત પરખ્રદ્યાની અનન્ય ઉપાસના કરી શકાય છે. પણ તે વાતના ખરા મર્મ ન જાણતાં, મૂર્ખ જના આ વિષયાગારમાં પડીને, પાતાના વિનાશ વહારે છે. આ પંથીઓમાં જયારે ખરું ખાંદું જાણવાની શક્તિ નહાતી, ત્યારે તેમણે પાતાના ગુરુરૂપ સતસાધકના કહેવા ઉપર જ વિશ્વાસ રાખીને રહેવું જોઇતું હતું. અરૂ મનુષ્યા પણ માત્ર શાસ્ત્ર કિંવા ગુરુનાં વચનાપર દુઠ વિશ્વાસ રાખીને આલે છે, તો વિના પ્રયત્ને માત્ર શ્રદ્ધા-અંધ શ્રદ્ધા ભક્તિથી જ પાતાનું કદયાણુ કરે છે. આ મૂઢ જનાએ તા મહાત્મા

સત્સાધકની પવિત્ર આજ્ઞાના લંગ કર્યો, તેનું જ આ ક્ળ-પાછું જન્મલું ને મરલું, એમ કાળના વિલાસ ભાગવવા-તે મેળવશે. માટે હે પુષ્ય-જના! પ્રત્યેક પંથી ઉપાસકે-સાધકે, પાતાના ઉપદેશક ગુરુની દૃઢ મનથી આજ્ઞા પાળવી, એ તેના મુખ્ય ધર્મ ને પ્રથમ કર્તવ્ય છે. ચાલા હવે સમય થઈ ગયા છે. કીર્તના આરંભ કરીએ."

હવે અહીં શું થયું તે જોઇએ. સ્તાનસંધ્યાથી પરવારી પંથીસમૂહ-સહિત મહાતમા સત્સાધક અચ્યુત નામની ગર્જના સાથે પથિકાશ્રમમાં ચ્યાવ્યા, ને સર્વ હેઠા બેઠા, ત્યારે આખા સંઘપર દર્ષિ ફેરવી તે બાલ્યા; "અહા! કેલું આશ્ચર્ય છે! જુએા, આપણે જગત્પુરમાંથી નિકળ્યા ત્યારે એટલા ખધા મનુષ્યા આપણી સાથે આવવા નિકળ્યા હતા કે, સંઘને ચાલવાના માર્ગ પણ નહાતા મળતા; અને અત્યારે આપણે કેટલા છીએ! માર્ગમાં વારંવાર આવેલી અનેક લાલચાને અને ભૂલવણીઓમાં લલચાઇ કસાઈ પડતાં પડતાં, છેવટે અહીં સુધીમાં આપણે માત્ર શાહાક જ ળાકી રહ્યા છીએ, અને હુજુ છેવડે અચ્યુતપુર પહોંચતાં સૂધીમાં કેાણ જાણે શુંએ થશે ? સર્વે ધર પ્રભુ અચ્યુતે પાતાના શ્રીમુખથી જ એ માટે સ્પષ્ટ કહેલું છે કે:-'હુજારા મનુષ્યામાંથી કાઈ એકાદ મનુષ્ય જ .મને પામવા માટે પ્રયત્ન કરે છે; અને તેવા હજારા ચતન કરનારા-મારે માર્ગે લાગેલા-મને ભજનારા મારે માટે સર્વસ્વ ત્યાગ કરનારા-માંથી કાઈ એકાદ જ મને યથાર્થપણે જાણે છે.' અને જાણ્યા પછી પામવાનું તા દૂર રહે છે: આ પ્રમાણે પંચીઓને ખરા કલ્યાણ માર્ગથી પાછા પાડવાનું કામ જયાં જોઈએ ત્યાં પેલા દુષ્ટ કામદેવનું જ છે! આપણે આ ઉપાસનાસાપાનમાં ચઢી આવ્યા પછી પણ જે જે માર્ગો જોયા, તે પ્રત્યેક માર્ગના બાધ કરનારા મનુષ્યા જો કે તે તે માર્ગના અનુયાયી સરખા દેખાતા હતા, પણ વાસ્તવિક નેતાં ગુદ્ધાપણે તેઓ એ કામદેવના જ અનુયાચીએ હતા; કેમકે તે પ્રત્યેકના બાલવામાં ને તમે સમજ્યા હા તા, ગુદ્ધપણે અનેક કામનાએા-વાસનાએ જ રહવહતી હતી. ગણેશના ઉપાસક તે માર્ગે ચઢનારને ગણેશની કૃપાથી અનેક ઋહિ સિદ્ધિઓની પ્રાપ્તિની આશા ખતાવતા હતા; સૌરમાંગી સૂર્યલાહને विषे क्य सूर्यसमान तेकस्वी हेड्थी अनंतक्षण सुभ तथा आ क्षेत्रभां પણ સુખ ભાગવવાનું જણાવતા હતા; તે જ પ્રમાણ વિષ્ણુમાર્ગીએ! અને શક્તિમાર્ગીઓ પણ અનેક આશાચ્યામાં અને પરસ્પરની નિંદામાં મસ્ત જણાતા હતા. હજું પણ એવા કેટલાક માર્ગો, ખરા માર્ગથી ભૂલ-

વનારા આવશે, જેનાથી સારી પેંઠે સાવધ રહેવાનું હું તમને સૂચવું છું." એ પછી નિત્ય નિયમ પ્રમાણે અચ્યુતકીર્વન કરી સૌ નિદ્રાવશ થયા.

ળીજે દિવસે પ્રાત:કાળે રનાનસંધ્યાદિક આટાપી લઇને અચ્યુતનું રમરણ કરતા સંઘ આગળ ચાલ્યા. કેટલીકવાર સૂધી ચાલ્યા પછી એક માટા જણાતા રાજમાર્ગમાંથી, એક લબ્ય પુરુષ તેઓને સામા મળ્યા. તેણે આખે શરીરે લસ્મના લેપ કર્યો હતા, મસ્તકે પિંગટવર્ણી જટાના આડળંધ બાંધી, કંઠમાં માટા રુદ્રાક્ષાની માળાએ પહેરી હતી; એક

હસ્તમાં લાહનું માટું ત્રિશ્ળ, ને ખીજા હસ્તમાં ડમરુ શિવસાર્ગ નામનું વાદ્ય, હિમાક્ હિમાક્ એવા માટા શખ્દથી વગાહી નામનુ વાદા, ાડમાક્ ાડમાક્ અવા માટા શખ્દથાવગાડી પોતાના આવવાની તે જાળુ કરતા હતા, 'હર હર મહાદેવ, જય પાવંતી-પતે, જય શભા,' ઇત્યાદિ શખ્દો ઉચ્ચારતા તે પંથીઓને સંખાધીને એાલ્યા; "અહા ! ધન્ય ભાગ્ય છે તેમનાં, કે જેઓ કુશળપણે આ કલ્યા-ણુરુપ શિવમાર્ગ સુધી આવી પહોંચે છે! હે પુષ્યજના ! આજે તમારા પ્રયત્ન સફળ થયા, કારણ તમે જગદ્દશુરુ અને સર્વના ઇશ્વર એવા શિવજીના લાક પ્રત્યે–પરમસુખરુપ કલાસલાક પ્રત્યે જવાના માર્ગના મુખ આગળ આવી પહોંચ્યા છેા. દેવના પણ દેવ એવા શંકરને શરણ થઈ, તેમના માર્ગને અનુસરનાર પ્રાણી, અવશ્યમેવ એ શિવલાંકને વિષે જઈ, પરમ સુખ લાગવે છે. શિવલાંક-કૈલાસ, એ કેવળ આનંદનું અને સુખનું જ ધામ છે. શિવ કલ્યાણવાચક છે; શંકર 'સુખકર્તા' છે-અર્થાત્ શરણે આવનારને અવશ્ય પરમ સુખના દાતા હાવાથી જ તેમનું નામ શંકર છે. ભગવાન્ શિવજીના શરણાગતને પરલાકમાં જ સુખ મળે છે એમ નહિ, પણ આ લાેકમાંએ તે પ્રાણી પરમ સુખલાગી થાય છે; કારણ જગતમાં પોતાના ભક્તને ધન, ધાન્ય, પુત્ર પૌત્રાદિકનું સુખ આપવામાં પણ એ શંકર ભાળાનાથ જ સર્વમાં અગ્રગણ્ય છે. તે એવા કૃપાળુ અને પ્રસન્ન સ્વભાવના છે કે, થાડીક સેવાના ખદલામાં, તેમના ભક્તને તે ઘણી સમૃદ્ધિ આપી દે છે. વળી શંકર ભગવાન સર્વના ગુરુ પણ છે! ચાલા તે શકરને શરણે!"

સામા ઉભા રહીને આ પ્રમાણે ખાલતા તે શિવમાર્ગીને પ્રત્યુત્તર આપ્યા વિના ચાલે તેમ નથી એવું ધારી, મહાત્મા સત્સાધક બાલ્યાઃ "અહા! ભગવાન શંકર, કે જે અમારા અને સકલ વિશ્વના શ્રેષ્ઠ ગુરુ છે તથા ઇશ્વિર છે, વળી પાતે સુખરૂપ છે, અન્યને સુખના દાતા છે, તેમને અમારા અનેકવાર પ્રભામ છે. અમે એમના માર્ગને ઉલ્લંઘતા

નથી, પણ એમણે અતાવેલા માર્ગને અનુસરીએ છીએ! પણ આપે વર્ણું વ્યાં, એ સુખા તા આત્માનાં નથી, પરંતુ ઇન્દ્રિયાનાં છે. સાક્ષાત્ શંકરે પણ સ્વમુખે કહ્યું છે કે, 'ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના વિષયા તુમ કરે, તેથી સુખ થતું નથી, માત્ર મનના ઐાત્સુકયની ક્ષણભર શાંતિ જ થાય છે.' શ્રીશંકર અનેક રૂપધારી છે, 'ત્રયી,' ત્રિમૂર્તિ, તે ૐ એ શ્રીશંકર છે. એમનું ટૈલાસ એ આ લાેકનું ધામ છે, પણ તે મહાદેવનું મુખ્ય ધામ તાે 'તુરીય' છે, ત્યાં અમે જવા ઇચ્છીએ છીએ; કેમકે જે દેવે, સકળ જગતને નાશના મુખમાં માટલનાર કામને ભરમ કીધા છે, તે દેવના મુખ્ય ચેષ્ઠ ધામમાં વાસ કરવા, એ શું અહા ભાગ્ય નથી ? હિરિ ને હર ખજ્ઞેને પ્રણામ! હરિ જ પ્રથમ છે, તે તરફ અમારું પ્રયાણ છે; કેમકે ત્યાં હર પણ વસે છે. આપે વર્ણવેલાં સુખા, સુખ નથી પણ વિષયા છે; અને એ વિષયાથી મનુષ્યને સુખ શી રીતે વાય ? બ્રાંતિવાળા છવા જ એ દુઃખમાં સુખ કલ્પે છે. અમા તા સત્-ચિત્-આનંદથી શંક-રના ભક્ત છીએ. આપને પ્રણામ! શંકરને પછ્ય પ્રણામ! જય અચ્યુત!" એટલું કહી, નમન કરીને સંઘસહિત તે પાતાને માર્ગ ચાલતા થયા. તે વેળા, તે મહાત્માના બાલવાના યથાર્થપણે ગર્ભિત અર્થ નહિ સમજવાથી કેટલાક પંથીએા, એ શિવમાર્ગે જવાના લાલથી પછવાડે રહી ગયા.

હવેના માર્ગ સીધા અને કાઈ પણ બાજૂએ શાખા કે ફાંટા વગ-રના હતા. બંને બાજૂએ રહેલાં સુંદર ઘટાદાર વૃક્ષાની છાયાથી ઠંકાયલા, પોતાની મેળે ખરી પહેલાં, વિરંગી પુષ્પાથી સુશાભિત થયેલા ને અનેક પક્ષીઓના સુલલિત શખ્દાવંડ કુજિત થયેલા તે માર્ગમાં થઇને, મહાત્મા સત્સાધક પાતાના સંઘસહિત ચાલ્યા જતા હતા તે વેળા તેના મનમાં વિચાર ઘઈ આવ્યા કે, 'વચમાં આવેલા અનેક માર્ગોનું અતિક્રમણ કરી, તેમના અનુગામીઓના" તે તે માર્ગ સંબંધી કરેલા બાધને ન ગણકા-રતાં, તથા તેમને તેના પ્રત્યુત્તર પણ ન આપતાં, હું આ સંઘને એમના એમ મારી સાથે ઘસહતા આવ્યા છું; પણ તેમ થવાથી માર્ગનું રહસ્ય નહિ સમજનારા એવા કેટલાક અન્ન પંથીઓ, પછવાં રહેતા ગયા છે, તે સાથે આવેલાઓ પણ જો કે ચાલી આવ્યા છે ખરા, પણ શકા-શીલ તા હશે જ; માટે તેઓનું હવે સમાધાન કરવું જોઇએ.' એમ ધારી, તેણે ધીમા પડીને સૌ પથીઓને સંબાધી, તેઓ એક સરખી રીતે સાંભળ, તેમ બાલવાના આરંભ કર્યો.

<sup>\*</sup> ते ते भार्भने द्वयनुसरनाराः

તે ગાલ્યા; "મારા પ્રિય પંથીએ!! આપણને અહીં આવતા સૂધીમાં આપણા આ માર્ગમાં અનેક ઉપાસનામાર્ગો જણાયા છે. તે તે માર્ગના અનુયાયીઓએ, આપણુને તેમના સંગી થવા માટે અનેક પ્રકારના બાધ કર્યો; પરંતુ તેમાંના એકેને ન ગણકારતાં, તેમ જ તેમને કશા પ્રત્યુત્તર પણ ન આપતાં, આપણે સીધે સીધા ગ્રાલ્યા જ આવ્યા છીએ. પણ એ સંબંધ તમારે કેટલુંક જાણવાનું છે. એ આડમાર્ગમાં ચાગમાર્ગ, ગણેશમાર્ગ, સૂર્યમાર્ગ, વિષ્ણુમાર્ગ, દેવીમાર્ગ અને શિવમાર્ગ ઇત્યાદિ મુખ્ય માર્ગો છે! તે તે માર્ગીઓએ પાતપાતાના ઉપાસ્ય દેવને સર્વો ત્કૃષ્ટ માનીને જ તેને શરણે જવું જોઇએ, તે વિના યથાર્થ ઉપાસના થઈ શકે નહિ, એમ કહ્યું છે. પણ પ્રથમ તો ઉપાસના જ કાની કરવી, એ સંગધે ખહું વિચાર કરવાના છે. દૃશ્ય અને અદૃશ્ય, સ્થાવર અને જંગમ એવી સકલ સૃષ્ટિના પિતા-નિયંતા-પ્રભુ તા માત્ર એક જ પ્રભુ છેઃ જગ-તમાં કંઈ એ પ્રલુ નથી. તે પ્રલુ-પ્રહ્મ નિર્ગુલ, અચિત્ય અને ગૃઢ હાવાથી, સહજમાં તેની પ્રાપ્તિ થઈ શકતી નથી. તેની ઉપાસના કરવાના, અર્થાત્ તેને શરણુ જઈ તેને ગામ કરી લેવાના માર્ગ સૃક્ષ્મતર છે. સર્વે ઉપા-સકાના આવશ્યક ધર્મ પણુ એ અવિનાશી પરમેશ્વરને જ ઉપાસવાના છે; પણુ તે સર્વેશ્વરની ઉપાસના તો, આ જગત્પુરનાં તથા માર્ગનાં ઇદ્રિય-જન્ય નાશવંત સુખાની કામના ન કરતાં, માત્ર અવિનાશી એવા પરમ-પદ-સુખમય પ્રદ્મપદની પ્રાપ્તિ માટે, તે કૃપાળુ પ્રભુને અનન્ય લાવે શરણ થવારુપ જ કામના કરવાની છે. આપણી આ પથેમાધિનીમાં કહીં છે કે, ઉપાસના સત્ય કેઈ, કે જે એમ અનુભવે છે કે, 'હું સર્વભૂતને વિષે સમાનપણાથી રહું છું, અને મારે કાઈ દ્રેષ્ય નથી, કે મને કાઈ પ્રિય નથી, પણ મને લક્તિથી જે ભજે છે તે મારામાં છે ને હું તેનામાં છું,' આમ માનનારા જ સત્ય ઉપાસક છે. આવી ઉપાસના ખરા અધિ-કારી, શુદ્ધ અને દૃઢ મનના ઉપાસક વિના કેમ કરીને થઈ શકે ? હવે જેઓની ઐહિક તથા માર્ગનાં ઇંદ્રિયજન્ય નાશવંત સુખાેની ઉપાસના મડી નથી, તેઓને તેા વિવિધ પ્રકારનાં સુખ મેળવવાની વિવિધ રુચિએા હાય છે અને જ્યાં પાતાની રુચિને અનુસરતું સુખ પ્રાપ્ત થવાની આશા અધાય છે, ત્યાં જ પાતાનું સર્વોત્કૃષ્ટ ઉપાસ્ય દૈવત તેઓ માનીને, તેને અનુસરે છે. આપણું જેતા આવ્યા છીએ કે, ચાગાદિ સર્વ માર્ગોના ઉપ-દેશકા પાતાના માર્ગમાં અનેક પ્રકારની ઐહિક સુખ સમૃદ્ધિ મળવાની લાલચ, પંચીચ્યાને દેખાડતા હતા; જેમાં લલચાઇને આપણા સંઘમાંના

અનેક અસ્થિર મનના યાત્રાળુ જના મુમુક્ષુઓ, જેઓની વાસનાના ક્ષય થયા નહાતા તેવા પંથીઓ, તે તે માર્ગ વળેલા છે. પણ નિઃશંક તેઓ ખરા માર્ગથી પતિત જ થયા છે. પતિત એટલા માટે કે, પ્રથમ તા તેઓ એહિક સુખની લાલસાવાળા હતા. અનન્યભાવ વગરના— બ્રષ્ટચિત્તવાળા હાવાને લીધે જ, તે તે માર્ગના અધિકારી દેવ, એટલે તે તે માર્ગને અંતે પ્રાપ્ત થનારા એ ગણેશાદિક દેવ પ્રત્યે, કે તેમના લાક ગણેશલાક, સૂર્યલાક ઇત્યાદિ પ્રત્યે પહોંચી શકવાના નથી. કદાચ કાઈ અનન્ય ભાવવાળા પથી દઢચિત્તે માર્ગ ચાલીને—ઉપાસના કરીને તે ઉપાસ્યદેવના લાક પ્રત્યે જઈ પહોંચે, તાપણ તે તે દેવ તથા તે તે લાક, ઘણા કાળને અંતે પણ, આપણા સર્વ શક્તિમંત પરમેશ્વર એવા અચ્યુન તપરપ્રદ્વાને વિધે, પરિણામ પામનારા—લય થઈ જનારા છે, એટલે તે તે લાકમાં જઇને પણ અવિનાશી સુખની આશા તો વ્યર્થ જ છે—અન્તે પણ તેને અચ્યુતપુર આવ્યા વિના ગતિ નથી. એટલા માટે પાતે અચ્યુત પ્રલુએ જ પોતાના શ્રીમુખથી તે સંબંધે પાતાના એક પ્રિયતમ પથી પ્રત્યે કહ્યું છે કે—

## ''कामैस्तैस्तैर्द्धतज्ञानाः प्रपयंतेऽन्यदेवताः।

## तं तं नियममास्थाय प्रकृत्या नियताः स्त्रया ॥

અર્થ-તૃત્દી તૃત્દી કામનાએલિંડ જેઓનું જ્ઞાન હરાઈ ગયેલું હોય છે એવા મૂર્ખ પથીએ, અન્ય-મારા વિના ળીજ દેવતાએને લજે છે-હપાસે છે, અને પાતપાતાની પ્રદૃતિને અનુસાર તે તે દેવતાએને વિષે અનેક પ્રકારના નિયમોથી બધાય છે

"વળી પરમાત્માએ કહ્યું છે કે, 'જે જે મનુષ્ય, જે જે દેવતાને વિષે ભક્તિ રાખીને શ્રદ્ધાથી તેનું આરાધન—ઉપાસના કરવા ઇચ્છે છે, તેની તેની શ્રદ્ધા, તે તે દેવતાને વિષે હું સ્થિર કરુ છું. કારણ કે સર્વ દેવતાઓનું દેવત અને ઈશ્વર હું જ છું;' 'પછી તે મનુષ્ય તે શ્રદ્ધાથી ચુક્ત અનીને, તે દેવતાની ઉપાસના કરે છે; ને મેં જ નિર્મી રાખેલું તે તે કામનાઓનું ફળ તેને પ્રાપ્ત થાય છે; કારણ કે સર્વના નિયંતા હું છું; સઘળી સત્તા મારા જ હાથમાં છે.' પણ તેથી શા લાભ? એવા અલ્પણદ્ધિ મનુષ્યાને તેમની ઉપાસનાનું જે ફળ મળે છે, તે તા નાશવંત હાય છે. એવી રીતે ઇચ્છા—કામના અને દ્રેષ—એએ થકી જે સુખદુ:ખા ઉત્પન્ન થાય છે—અર્થાત્ હરકાઈ પ્રકારની કામનાથી ઉપાસના કરીને જે સુખાદિક ફળ મેળવવામાં આવે છે, તેને લીધે પાછા જગન્તુરમાં જઈ પડવાના એટાળામાં—જન્મમરણના રગડામાં તે જઈ પડે છે. એ કામથી દ્રવ્ય, પુત્ર, કીર્તિ ઇત્યાદિ લાગ લાગવવાની જે ઇચ્છા

થાય છે, તે જ વાસના છે. એ વાસનાથી લેદખુદ્ધિ થાય છે ને એ લેદ-ખુદ્ધિથી અંતઃકરણ આડું અવળું તણાય છે, ને તેથી પ્રદાલક્ષ્યથી દૂર થવાય છે. દેવગુર્વાદિમાં એક જાતની વાસનાચુક્ત શ્રદ્ધાથી બંધાય છે; પણ એ બંધાયલાને પાછું જગત્પુરમાં સ્વડવાનું જ છે અને 'એ પ્રમાણે જગત્પુરથી માંડીને છેક પ્રદ્મલોક પર્યત (કે જેમાં સર્વ દિવ્ય સ્વર્ગો ને અંતરિક્ષમાંના સમગ્ર લોક પણ આવી જાય છે તેમાં વસનારા સર્વ પ્રાણીએ) મનુષ્યા, દેવા, રાક્ષસા ઇત્યાદિ સર્વે, પાછા જગત્પુરમાં આવી પડવાના એટલે જન્મ મરણના માટા ભયમાં જ રહે છે. પણ માત્ર મારે શરે આવનાર પ્રાણી જ એ માટા ભયથી-જન્મ મરણના દુઃખથી સદાને માટે મુક્ત થઈ જાય છે,' એમ શ્રીપ્રભુની આગ્રા છે. એટલા માટે જ આ દિવ્ય માર્ગે ચહેલા દૈવી પ્રાણીએ, દઢ ભાવથી માત્ર તેના જ આશ્રય કરવા; ને તેનેજ પ્રાપ્ત કરી લેવાની લાલસા રાખવી, કે જેનામાં આશ્રય કરવા; ન તનજ પ્રાપ્ત કરા લવાના લાલસા રાખવા, ક જનામાં વાસ કીધા પછી પાછું જન્મવાનું જ નથી. માત્ર પ્રભુના ભક્તો જ તેની સમીપ જઈ શકે છે. પણ આ માર્ગે ચઢવા છતાં પણ ખીજા દેવતાઓને ઉપાસનારા તો, તે તે દેવતાઓને જ જઈ મળે છે, એમ શ્રીમુખે જ કહ્યું છે. વળી, 'જેઓ દેવાની ઉપાસના કરે છે, તેઓ દેવલાક પ્રત્યે જાય છે, પિતરાની ભક્તિ કરે છે તેઓ પિતૃલાકમાં જાય છે, ભૂત પ્રતા-ફિકની ભક્તિ કરનારા તેઓના લાકપ્રત્યે જઈ પહોંચે છે;' પણ પ્રભુ કહે છે કે, 'મારી ભક્તિ કરે છે, તેઓ તો મને આવી મળે છે' તેથી ખીજે માર્ગે વળ્યા તા પાછા યુનરાવર્તન-જન્મ મરણના ખટલા માથે આવ્યા જ જાણવા! કેમકે જે દેવાદિકા પાતે જ યુનરાવર્તનના ભયમાં છે, તેને આશ્રયે જનાર તે ભયથી શી રીતે મુક્ત થઈ શકે?

"માટે હે પ્રિય પંથીઓ ? માર્ગમાં આવતા એવા શાખામાર્ગોમાં ને ભૂલાવાઓમાં ન ગુંચવાતાં, આપણું માત્ર પ્રભુ અચ્યુતની પ્રાપ્તિ સારુ, આ વચલે સીધે શેરે જ ચાલ્યા જવાતું છે. એ પરમ પુરુષ અચ્યુત, કે જેને વિષે આ સમગ્ર પ્રાણીઓથી ભરેલી સૃષ્ટિ સમાયલી છે, ને જેના સામર્ચ્યવડે હાલી ચાલી શકે છે, તે તો કેવળ તેના જ ચરણમાં અનન્ય ભક્તિ હાય છે તો જ પ્રાપ્ત થાય છે. એ પરમ પુરુષ અચ્યુતની જેઓને પ્રાપ્તિ થઈ, તેઓ તો માટામાં માટા ભાગ્યશાળી થયા; અને તેઓ તો સર્વ સાધન કરી ચૂક્યા. તેમના સંબંધમાં પ્રભુ અચ્યુતે શ્રીમુખથી કહ્યું છે કે, 'જેઓને હું પ્રાપ્ત થયા, તેઓ તે મહાત્માઓ ખન્યા, ને તેઓને મહા સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ; અને તેથી તેઓને હું ખના સ્થાનરૂપ તથા

અશાધ્યત–નાશવંત એવા જે જન્મ, તે યુનઃ ગ્રાપ્ત થતા નથી; કારણુ કે, મારુ પરમ ધામ–શ્રેષ્ઠ સ્થાન, કે જે અવ્યક્ત, અક્ષર, ખ્રદ્ધ ઇત્યાદિ સંગ્રાઓથી એાળખાય છે, તેને જ પરમગતિ કહે છે.' અને તે સ્થાન પ્રાપ્ત થયું, એટલે મનુષ્ય ત્યાંથી પાછા ક્રસ્તા નથી."

એટલું કહીને વળી મહાત્મા સત્સાધક એાલ્યા, "હે પુષ્યવાન્ પંથીઓ! એવા અચ્યુતધામ પ્રત્યે જવાના આ જ પવિત્ર માર્ગ છે. માટે જ બીજા કાઇ પણ માર્ગને આપણે લેખવ્યા નથી. આ પુષ્યવંત પંથની એક બીજી પણ અમત્કૃતિ છે તે તમે જુઓ. ગમે તેવા દુરાચારી મનુષ્ય હાય તા પણ, જે વિશુદ્ધ અંતઃકરણથી, અચ્યુત પ્રભુને શરણ થઇને, આ માર્ગ ચેઠે છે તા, તે અંતે અચ્યુતધામ પ્રત્યે પહોંચી જાય છે, પણ નાશ પામતા નથી. એ માટે પ્રભુએ શ્રીમુખથી કહ્યું છે કે; 'કહાય કાઇ માટા દુરાચારી હાય, તાપણ તે જે મને અનન્ય ભાવથી ભજે છે, તા તેને સાધુ જ જાણવા; કેમકે તે ઉત્તમ માર્ગ વળેકા છે; અને તેથી તેની છુદ્ધિ ત્વરિતપણ ધર્મને વિષે લાગે છે; તથા તેને છેવટે અવિનાશી શાંતિ— યુખ પ્રાપ્ત થય છે.' એપરથી આપણે નિશ્ચયપૂર્વક ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે, કાલાંતરે પણ, વિશુદ્ધિને પામેકા પ્રભુના ભક્ષ્ત નાશ પામતા નથી.

"વળી હે પ્રિય પંચીઓ! આપણા આ અચ્યુતપંચમાં એવી પણ કરીી અડચણ કે કશો પ્રતિખંધ નથી, કે અમુક મનુષ્યથી જ આ માર્ગ ચઢાય ને અમુક મનુષ્યથી ન ચઢાય. અચ્યુત પ્રભુને તો આપણે સૌ સરખા જ છીએ. તેટલા માટે આ માર્ગ ચઢવાની તે કૃપાળુએ સર્વને સરખી છૂટ આપી છે. તેમણે શ્રીમુખે કહ્યું છે કે, મારા ચાશ્રય કરનાર તે ચાહે સ્ત્રીજન હા, વશ્ય હા, શ્રદ્ર હા, કિવા ગમે તેવી પાપસ્પ નીચ ચાનિમાં જન્મેલા મનુષ્યો હા, તો પણ તે પરમ ગતિને પામે છે, અને તે મારા પરમધામ પ્રત્યે જાય છે, તો પછી પુષ્યુપવિત્ર કુળામાં જન્મેલા મનુષ્યો, પુષ્યુરુપ કર્મ કરનારા પ્રાહ્મણા અને લિક્તિમાન એવા રાજપિઓ, મારા પદને પામે,' એમાં કહેલું જ શું? માંડ આ જે દેહ સૌને પ્રાપ્ત થયેલા છે, તે અનિત્ય અને અસુખ–દુઃખ–સ્પ છે તેથી, તેમાં ન લાલાતાં, પ્રભુને લર્જો, તેની આગ્રાને અનુસરા, તેની લક્તિ કરા, તે સંગે ઐક્ય કરો ને તેમાં જ લીન યાએમ. પ્રભુ કહે છે કે; 'સર્વ પ્રાણીઓને વિષે હું સરખા છું, અર્થાત મારે સૌએ સરખા છે, કૃષ્ય–અળખામણું કે કાઈ પ્રિય નથી;' 'પરંતુ જેઓ મને લિક્તિપૂર્વક લજે છે, તેઓ મારે વિષે છે, તે હું તેઓને વિષે છું.' અર્થાત ભક્ત-જેની સકળ વિશ્વની વાસના ટળી ગઈ છે, તેની સાથે પરપ્રદ્રાનું એક્ય સત્વર થઈ જાય છે.

"હે અચ્યુતમાર્ગીએા! પ્રલુ શ્રીઅચ્યુતપરણક્ષનાં આ વચના ઉપ-રથી સહેજે આપણને જણાઈ આવે છે કે, નાશવંત જગત્પુરના અને રવા સહજ આવલુન જ્યાંઇ આવે છે કે, નારાવત જગતપુરના અને કાળપુરુષના ત્રાસથી નાસી પોતાને શરણે આવનાર પ્રાણીઓ ઉપર તેમની કેટલી ખધી કયા તે કેટલી ખધી પ્રીતિ છે! જેઓ તે કૃપાળુને શરણ થવાને માર્ગે ચલ્યા, એટલાથી જ પ્રસન્ન થઇને તેઓને અનેક પ્રકારની સહાય કરીને, પોતાને શરણે તે ખેંચી લે છે. એ સંબંધે તે સમર્થે પોતે જ કહેલું છે કે, 'હું સર્વ સૃષ્ટિના ઉત્પન્ન કરનાર છું, ને આ સકલ વિશ્વ મારાથકી ચાલે છે, એવું જાણીને જ્ઞાનીજના પ્રીતિપૂર્વક મને ભજે છે, સર્વદા મારુ કીર્તન કરે છે, ને માટા પ્રયત્નથી, દઢ નિયમ ધારણ કરીને, લક્તિથી નમુ થયા થકા, એક ચિત્તે મારી ઉપાસના– ધારણ કરીને, ભક્તિથી નમું થયા થકા, શ્રીક ચિત્તે મારી ઉપાસના— સેવા કરે છે. વળી મારે વિષે ચિત્ત પરાવીને, મારે વિષે નિર્ગુણ ભાવ રાખીને, પરસ્પરમાં મારા સંબંધી એાધ કરે છે, ને મારા ગુણા-નુવાદ કથન કરવામાં સદા સંતાષ પામી, પાતાનું મન રંજન કરે છે, શ્રીવા વિશુદ્ધ ચિત્તવહે, પ્રીતિપૂર્વક મને ભજનારાઓને હું એવા પ્રકારનું ખુદ્ધિસ્પ સાધન આપું છું, કે જેવહે તેઓ મને પ્રાપ્ત કરી લે છે. તેઓપર અનુચહ કરવા માટે હું તેઓના અંતઃકરણમાં વાસ કરીને સુપ્રકાશિત જ્ઞાનદીપકવહે અજ્ઞાનમૂલક અંધકારના નાશ કરે છું, એટ-હું જ નહિ, પણ એ પ્રકારે અનન્ય ભક્તિવહે મારુ ધ્યાન કરતા થકા જેઓ મારી ઉપાસના કરે છે, ને એવી પ્રીતિના અળથી જેઓનું ચિત્ત મારે વિષે બંધાઈ ગયું હાય છે, તેઓને આ મૃત્યુદ્ધપ સંસાર-સાગરમાંથી હું ત્વરિતપણે મારી પાસે ખેચી લઉં છું.' એટલા માટે હે પંથીએ! સર્વ કામના ત્યજી, તે એકની જ કામના કરા, પ્રકૃતિ વિકૃતિના નાશ કરા, વાસનાના વાસનામાં લય કરા, પ્રદ્યાને વિષે જ મન ને જો, ને તેને જ વિષે ખુદ્ધિને સ્થાપન કરા, કે જેથી તેનામાં જ નિરંતર આ મન-ચિત્ત વાસ કરી, અન્યપ્રતિ દૃષ્ટિ જ કરવાને અસમર્થ અની રહે!

"હુ પ્રિય પંથીએ ! આવી મહત્તાવાળા આ શ્રેષ્ઠ માર્ગ છે, એ વાત સારી પેઠે લક્ષમાં લઇ, પ્રયત્નપૂર્વક ચિત્તને નિયમમાં રાખીને, શ્રહા સાથે મારી સાથે ચાલ્યા આવા; જેથી પરિણામે સુખરૂપ અચ્યુતપુર પહોંચશા. આપણે જગતપુરમાંથી નિકળ્યા, તે અચ્યુતપુર જવા માટે જ; ત્યાં જવાથી જ કાળપુરુષના મહાલયથી સુકૃત થઇશું. કાળપુરુષના મૃત્યુરૂપ કરાળ સુખમાંથી હું ખહાર ઉછળી પડ્યો, ને મેં તેને ક્ષમાયાચનાપૂર્વક નિર્ભયસ્થાને નાસી જવા માટે પૂછશું, ત્યારે તે મહાતમા

કાળપુરુષદ્ધપી લગવાને પણ મને આ જ માર્ગે નાસી આવવાનું સૂગ્રગ્યું હતું. તે વેળાએ જણાવ્યું હતું કે, 'હું, કે જે દેખાતી અને ન દેખાતી એવી સઠલ સૃષ્ટિના લક્ષક હાવાથી મૃત્યુરૂપ છું, ને મારા આ ઠાળ-રૂપની જેમાંથી ઉત્પત્તિ થયેલી છે, ને ઘણા ચિરઠાળને અંતે જેમાં પાછા મારા લય થઈ જશે; તથાં સકલ સૃષ્ટિના લય કરી નાંખનારા મારા સ્વરૂપના પણ લય થઈ જવાથી, છેવટે જે સ્વતંત્ર મહાપુરુષ એકલા જ અવશેષ રહેશે, તે પરમપુરુષને શરણે જનાર પ્રાણી, મારા ભયથી તદ્દન મુક્ત થઈ જાય છે, અને તેને શરણે જવાના આ પ્રદ્રોક્ય જ માર્ગ છે. આ તત્ત્વ ન સમજતાં, અચ્યુતમાર્ગના ત્યાગ કરી. અસ્થિર ચિત્ત રાખીને, નિત્યસિદ્ધ જે માર્ગે આપણે ચાલીએ છીએ, તેના ત્યાગ કરવા ને અન્ય માર્ગે ચઢી જવું અથવા માર્ગની અધવગ્રમાં જ પ્રમા-દથી રખડી મરવું, એના જેવી ખીજી કંઈ મૂર્ખતા ? અને વળી અહા ! આવા સમર્થ સર્વેશ્વર અચ્યુતપ્રભુ, કે જેનાથી વિશેષ તા શું, પણ જેના સરખુંએ કાઈજ નથી, ને સર્વના નાશરૂપ એવા કાળપુરુષને પણ જેને શરણે જ રહેલું પહે છે, તેવા પ્રભુની પ્રભુતાનું કાણુ વર્ણન કરી શકે ? અને તેવા સર્વસમર્થ પ્રભુને મૂકી, કાઈ અન્ય ક્ષુદ્ધક દૈવતને-કામનાવાળા દેવને, પ્રલુ કરીને માને, તેની મૂર્ખવાનું પણ કાેેેેે વર્ણન કરી શકે? વિષયાનું ધ્યાન કરનારને, પદાર્થ અવિદ્યમાન હાય તાપણ, સ્વપ્નમાં પણ અનર્થ ઉપજાવનારા પદાર્થો જણાય છે, અને જે નથી ને જે નાશવંત છે તેનું પણ રમરણ રહે છે; તેટલા માટે અસન્માર્ગ લઈ જનારા પદાર્થોની લક્તિ અને વિરાગવંડ આસક્તિ ત્યજવી તથા જયારે એમ કરશા ત્યારે જ પરમધામમાં જવાશે. તત્તવગ્રાન સંપાદન કરવું, મનાનારા ને વાસ-નાક્ષય કરવા, એથી જ ત્યાં પહોંચાશે. હવે સમય પણ થઈ જવા આવ્યાે છે. તે આ પર્થિકાશ્રમ આવ્યા છે, માટે એ વાત હવે આપણે નિરાંતે કરીશું." પછી અચ્યુત પરપ્રદ્વાની જયગર્જના સાથે તેઓ તે માર્ગની જમણી-ખાલુપર આવેલા, વૃક્ષઘટાથી રમણીય પથિકાશ્રમમાં જઈ ઉતર્યા.

સાયંકાળનાં સ્નાન સધ્યાદિક નિત્ય કર્મથી અને અચ્યુવકીર્તનથી પરવારી, સૌ પંથીએ પોતાના ગુરુ સત્સાધકને વિટાઇને એઠા; ત્યારે તે મહાત્મા બાલ્યા; "પ્રિય સંગીએ!! સમસ્ત વેદા, સ્મૃતિઓ, પુરાણા અને ટુંકામાં ઐહિક પારલૌકિક સર્વ શાસ્ત્રા, યથાર્થપણે કિંવા સપાંતરથી પ્રભુ શ્રીઅચ્યુતના જ ગુણાનું વર્ણન કરે છે. તે સર્વે કેવટે એકે શબ્દે જણાવે છે કે, સર્વેશ્વર તા પ્રભુ અચ્યુત જ છે, ને પ્રત્યેક પ્રાણીએ તેને

જ શરે જો જવું આવશ્યક છે; કેમકે તે પ્રભુએ પોતાની અદ્દભુત સત્તાના સંબંધે શાડાકમાં કહ્યું છે કે;—'મારાથી શ્રેષ્ઠ હાય એવું બીજું કંઈ જ નથી, સૂત્રને આધારે જેમ અનેક મિલુ પરાવીએ ને તે સ્વસત્તા-બળવાળા જણાય છે, પણ સર્વના આશ્રય તા સૂત્ર જ છે, તેમ આ સર્વ મારે વિષે પરાવાયલું છે; અથવા એટલું બધું જાલુવા કરતાં આટલું જ માત્ર પાકું ધ્યાનમાં રાખા, કે આ સમગ્ર જગતમાં એક અંશથી હું વ્યાપી રહ્યો છું, સર્વત્ર, હું, હું ને હું જ છું, મારા વિના કંઈ જ નથી.'
" એવી રીતે સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ, સર્વથી અધિક, સર્વથી પર, સર્વના

અધિપતિ, સર્વથી પવિત્ર, સર્વથી શુભ, સર્વથી સમર્થ, સર્વશક્તિમાન, સર્વના કત્તી, સર્વના હત્તી, સર્વના પાલક પાયક, સર્વના પરમેશ્વર, સર્વથી સુખમય, સર્વનું દેવત, સર્વમાં વ્યાપક અને સર્વમાં સમાન એવા પ્રભુ અચ્યુતને બૂલી સુખની આશાથી જ્યાં ત્યાં ભટકે છે, એવા મહામૂર્ખની મૂર્ખતાનું ક્યાંસુધી વર્ણન કરીએ ? જેમ જળના તરસ્યાે મનુષ્ય, અતિ મૂખતાનું ક્યાસ્થા વધુન કરાઅ ૧ જમ જળના તરસ્યા મનુષ્ય, આત પવિત્ર પુષ્યસ્તપ તેમ જ સર્વને વાપરવાને સરખી છૂટવાળી જળ વહન કરતી શ્રીમતી ભાગીરથી-ગંગાના તટ ઉપર રહ્યા છતાં, પાતાની તૃષા મટાડવા માટે કૃવા ખાદવા માંકે, એ જેટલું ડહાપણ ગણાય, તેટલું જ વાસુદેવ એવા પ્રભુ અચ્યુતને મૂકી બીજી ઉપાસના કરવાનું ડહાપણ જાણું અન્ય દેવતાઓની હીનતા દર્શાવવાસ્ત્રપે હું કંઈ તેઓની નિંદા કરતા નથી; પણ પ્રભુ અચ્યુતનું તે સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠત્વ કેટલું છે, એનું યથાર્થ વર્ણન કરુ છું. કાઈ પણ દેવની કે સ્ટિપમાંના કાઈ પ્રાણીની નિંદા કરવી, એ પ્રભુ અચ્યુતના અપરાધસપ છે; કેમકે તે કૃપાળુએ પાતે જ પાતાની સ્થિતિ જણાવતાં કહ્યું છે કે, 'સર્વ દેવાનું દૈવત હું છું, સર્વના આતમા હું છુ ને સર્વમાં સરખા હું બ્યાપી રહ્યો છું.' એમ છે તેથી, સર્વસપે પ્રભુ અચ્યુત જ છે, ને તેથી જેની નિંદા કરીએ, તે પ્રભુ અચ્યુતની જ નિંદા કરી એમ ગણાય. આ ઉપરથી કદાચ તમારામાં કાઇને એવી શંકા થશે, કે અચ્યુત પ્રભુના વ્યાપકપણાને લીધે જ્યારે કાઇની પણ નિંદા એ અચ્યુતનિંદા જ ગણાય, ત્યારે પછી કાઇની પણ ઉપાસના કરીએ તે અચ્યુતાપાસના ક્રેમ ન ગણાય? નિઃશંક, તે પણ અચ્યુતની ઉપાસના ગણાય, પણ એમાં કેટલાક લેદ છે. એ માટે તે કુપાળુ પ્રભુએ જ શ્રીમુખયી કહ્યું છે કે; 'જેઓ શ્રદ્ધાપૂર્વક અન્ય દેવતા-ઓને ભજે છે, તેઓ ખરુ જેતાં મને જ ભજે છે; પરંતુ તે મારી સેવા અવિધિપૂર્વક છે; વિધિપૂર્વક નહિ; કારણ કે હું જ સર્વ યંત્રા અને ઉપા-

સન આદિ[કિયાએાના ભાકતા–અધિકાર કરનારા–ગહણ કરનારા અને પ્રભુ-નિયંતા, તે તે ઉપાસનાદિકનું ફળ આપનારા છું, એવું તેઓ જાણતા નથી. તેથી, ચ્યુતિ-પતન-જન્મે મરણ પામે છે.' જેમ કાઈ એક વૃક્ષ પાતાનાં મૂળ, થડ, ડાળાં, ડાળીઓ, પાંદડાં, ફૂલ અને ફ્લા-દિક અંગાવેડ ગમે તેટલું વિસ્તરેલું હાવા છતાં, પાતે એક જ છે; તેવી જ રીતે આખા વિશ્વસ્ત્પે વિસ્તરેલા છતાં, પ્રભુ અચ્યુત એક જ છે. અને જેમ ડાળાં, પાંદડાં કે ફળ વૃક્ષનાં અંગ હાવાથી વૃક્ષ જ છે-જૂદાં નથી; તેમ વિશ્વમાંના પદાર્થો, પ્રાણીએા, દેવતાએા ઇત્યાદિ અચ્યુતનાં અંગ હાવાથી અચ્યુત જ છે. પણ જેવાનું એમ છે કે, વૃક્ષને જળ સિંચવાથી પરમ ફળ આપે છે, પણ જળ સિંચનાર જો તેનાં પાંદડાં, ડાળાં કે ફળ ફલે ઉપર સિંચે, તા તેથી પરમ ફળ ન મળે ને તેથી તેનું જળ સિંચલું, જેટલું અવિધિપૂર્વક ગણાય, તેટલી જ અન્ય દેવાની ઉપાસના કરવી, એ અચ્યુતની જ ઉપાસના છતાં, વિધિ વગરની ઉપાસના ગણાય. કેમકે ડાળાં પાંદડાંપર સિચવાથી જેમ વૃક્ષનું પરમ ફળ મળતું નથી, પરંત મૂળમાં જળ સિંચવાથી જ સર્વાગે વૃક્ષ આનંદ પામે છે ને ફળ આપે છે; તેમ અચ્યુતના અંગ પ્રત્યંગરૂપ અન્ય દેવતાઓની ઉપાસના કરવાથી પ્રલુ અચ્યુત પ્રસન્ન થતા નથી, પણ સકલવિશ્વવૃક્ષના પ્રળ-રૂપ અચ્ચુત પર્દ્રહાની ઉપાસનાથી જ તેમના સહિત સકલ વિશ્વના દૈવતા સંતુષ્ટ થાય છે ને પરમ ફળ-મુક્તિ આપે છે. માટે સર્વને તે સર્વેધ્ધરની ઉપાસના જ કર્તવ્ય છે. ચાલાે હવે રાત્રિ ઘણા ગઈ છે, ને हिवसे यासवाना श्रमथी थाडेदाय्याने श्रमनिवारणार्थ विश्रामनी जक्षर છે, માટે વિશ્રાંતિ લા." પછી ઉપરાઉપરી પ્રભુ અચ્યુતના પવિત્ર નામની જયગર્જનાઓ કરીને સા પાતપાતાને આસને જઈ અચ્યુતનું સ્મરણ કરતા કરતા વિશ્રાંતિ પાસ્યા.





## ષષ્ઠ બિંદુ-ષષ્ઠ સાપાન

33333566CE

## વિજ્ઞાનભક્તિમાર્ગ

यथ मृद्धतमो लोके यथ बुद्धे. परं गतः।
ताबुभो सुलमेयते क्रिस्यत्यन्तरितो जनः॥
वद्ध्वस्तमसदाभासम्रत्यव्यनगरोपमम्।
वर्षप्रोन्मृष्टचित्राभं जगत्पस्यत्यवासनः॥

"અર્ધ-આ જગતમાં જે અત્યત મૃદ છે અને જે છુિદ્ધની પરાકાઇને પહોંચ્યા છે, તે ખે જ સુખ ભાગવે છે. વચમાં રહેનારા મનુષ્યને ક્લેશ જ થાય છે. વાસના-રહિત જ્ઞાની આ જગતને ઉજ્જડ થયેલું, અસત્, આભાસરુપ, ગન્ધર્વ નગર જેલું, વરસાદયી ભુસાઈ ગયેલા ચિત્ર જેલું જીવે છે

અવતારચરિત્રા- એ સર્વ ગમે તેવા નિરુત્સાહી પંથીના મનને પણ, ઉત્સાહ તથા આનંદમાં મસ કરી દેતાં હતાં. આવા ઉત્સાહમગ્ન પંથીઓ આગળ વધતા ગયા. તેમ તેમ તેઓને માર્ગની આસપાસની અનેક દિવ્ય વસ્તુઓ દેખાવા લાગી. જગત્પુરમાં રહીને તેઓને જે તારા અને નક્ષત્રગણ માત્ર ચાંદરણીરુપ, તેમ જ ઘણે દ્વર દેખાતા હતા તે અહીં આગળ ખૂક નજીકમાં અને માટા તેજરવી મંડળના સપમાં દેખાવા લાગ્યા. તેથી આશ્ચર્ય પામી એના મર્મ જાણવા સારુ તેઓએ મહાતમા સત્સાધકને પ્રશ્ન કર્યો. તે પરથી તેણે કહ્યું, "પ્રિયજના! એ પરથી જ તમ જાણી શકશા કે આપણે જગતપુરમાં હતા, તે વેળા કેટલા અધા નીચાણમાં હતા, ને આ ઊંઠ્વ માર્ગે ચઢતાં કેટલા ખધા ઉંચે આવી પહોંચ્ચા છીએ! આ આકાશમાં ચામેર ઝળકી રહેલા નક્ષત્રગહ્યા, તમે જગત્પુરમાં રહીને જોતા હતા તેવી આ ચાંદરણીએ જ નહિ, પણ તે પ્રત્યેક વિવિધ પ્રકારની દિવ્ય સુખસામગ્રીઓથી ભરપૂર દિવ્ય ભૂમિઓ છે. જે વસ્તુ ઘણી દ્વર હાય, તે જે કે ઘણી જ માટી હાય તાપણ ખહુ નાની લાગે છે, તે પ્રમાણે આ દિવ્ય મંડળા જગતપુરથી ઘણાં ઉચા હાવાને લીધે, તેમ જ આપણે જગત્પુરમાં વસતા હાવાથી આપણી દૃષ્ટિ પણ ત્યાંના મિચ્યા વ્યવહારાથી ખહુ ટૂંકી હાવાને લીધે આપણને તદ્દન આ દિવ્ય સ્થાના નાનાં દેખાતાં હતાં. આ ઉપરથી તમને સહજ જણાશે કે, આપણા માર્ગ ઉત્તરાત્તર કેટલા ખધા ઊંચે જતા છે! ને જગત્યુ-રથી આપે છે કેટલા બધા લેંચે આવી ચઢ્યા છીએ! ખરે આપે દિગ્યલાકની ળહુ સમીપમાં આવી પહોંચ્યા છીએ. હવે એ સઘળાં દિવ્ય સ્થાનાને પણ અતિક્રમણ કરીને આપણે લાંચે જવું છે-તે સ્થાન હવે દૂર નથી, પણ મહાશ્રમથી જવાય તેવું છે. સર્વના મહિશ્વર પ્રભુ અચ્યુતના કહી નાશ ન થનારા લાક-અચ્યુતપુર તા આ સર્વ દિબ્ય લાકના હપર છે, સર્વથી પર છે, તેનાથી પર કશું જ નથી. ત્યાં સૂર્ય પ્રકાશતા નથી, નથી ચન્દ્રના પ્રકાશ, કે નથી વારાના ઝળઝળાટ, કે નથી વિદ્યુતના ઝગઝગાટ. ત્યાં તા દિવ્ય પ્રકાશ જ પ્રકાશે છે, કે જેના પ્રકાશવાથી સર્વ વિશ્વ પ્રકાશે છે. વળી ત્યાં ગયા પછી આવર્તન જ નથી. એવા ઉચામાં ઉચા તે શ્રેષ્ટમાં શ્રેષ્ટ સ્થાન મત્યે જવા સારુ કેટલી સાવધતા ને કેટલા , ખધા પ્રયત્નની આવશ્યકતા છે, તે તમે જાણા છા જ. વળી માર્ગમાંની અનેક ભૂલવણીઓ-માયા, લાલચા-આશા, તથા વિટંખણા-કામકાય भेवा छे हैं, गम तेवा सावध पंथी पणु सथस्या विना रहे नहि. छतां

અન્ધશ્રદ્ધાને આશ્રયી વિચરનાર પંથીને પાતાને માર્ગેથી પતિત ન થવા દેવા માટે, કૃપાળુ પ્રભુ પાતે જ ઘણીક રીતે સહાય કરે છે. માર્ગની ભૂલવણીઓ, લાલએ ને વિટંખણાઓ, એ પ્રભુ અચ્યુતની ન કળી શકાય એવી દુસ્તર માયા છે. એવી દુસ્તર છતાં પણ એ માયા, પ્રભુને અધીન દુાવાથી પ્રભુના શરણાગતને-ઉપાસકને-ભક્તને પજવતી નથી, એ માટે તે સમર્થનું જ વચન છે કે:-

"देंबी लेपा ग्रुणमयी मम माया दुरत्यया। मामेव ये प्रपंथते मायामेतां तरंति ते॥

અર્થ-એ અતિ દિવ્ય અને ત્રિગુણાત્મક મારી માયા-વિલક્ષણ રાક્તિવાળી-ખદુ દુસ્તર છે; પણ જેઓ મને અનન્ય ભાવે ભજે છે, તેઓ તે માયાને તરી જાય છે. "માટે તે કૃપાળુને શરણે થયેલા આપણું તેના આશ્રયના ખળ-

"માટે તે કૃપાળુને શરહો થયેલા આપણે તેના આશ્રયના ખળ-થી જ સૌ વાતે નિડરપણે ગ્રાલ્યા જવાનું છે." આ પ્રમાણે માર્ગ સંબંધી અને પ્રભુના સામર્થ્ય સંબંધી અનેક પ્રકારની વાતચીત કરતા તેઓ ઘણા ઉંચા સ્થાન સૂધી વધી ગયા. આ વેળા ઘણી દિવ્ય ભૃમિઓ તેઓને નીચ પરમાણુ જેવી જણાવા લાગી; અને ઉચ્ચસ્થાન સમીપમાં જણાવા લાગ્યું. મધ્યાદ્વ થયા, વિશ્રાંતિ લેવાની અપેક્ષા હતી. છેટે એક અતિ રમ્ય અને પુષ્પિતલતાઓથી ઢંકાયલું પધિકાશ્રમ પણ દેખાતું હતું. થોડી વારે તેઓ ત્યાં જઈ પહોચ્યા ને હર્ષથી પ્રભુના નામના જય-દ્યાપ કર્યો. તે સાંભળી આશ્રમમાંથી એક સ્ત્રી બહુ હર્ષભેર આવીને દ્વાર આગળ એઠી. તે અચ્યુતપંથીઓની બહુ પ્રેમથી સ્વાગત કરવા લાગી. તેના આદરથી સંતાષ પામેલા તેઓ અંદર જઈ ઉતર્યા ને નિત્યકર્મા-દિકમાં પ્રવૃત્ત થઈ ગયાં.

નિત્ય કર્મથી પરવારી ચાહીક વાર વિશ્રાંતિ લઇને સંઘ પાંછા ચાલવા તૈયાર થયા. તે જોઈ તે સ્ત્રી, જે તેંગ્યાને પથિકાશ્રમના દ્વારપર આવકાર દેવાને સામી આવી હતી, તેંગુે ધીમે ધીમે અચ્યુતનું સ્મરણ કરી, હાથ જેહી, સંઘના અચણી મહાત્મા સત્સાધક પ્રત્યે કહ્યું,—''હ સાધુ! ઉતાવળ કેમ કરા છા ? અચ્યુતમાર્ગના સર્વ સંઘા આ મુકામે આખા દિવસ નિવાસ કરે છે, કેમકે અત્ર કરાા ઉપદ્રવ નથી, શાતા છે, નિર્લયતા છે; તા તમે માત્ર મધ્યાદ્વ ગાળીને કેમ ચાલ્યા? આગળ ક્યાં જઇને રાત્રિ રહેશા ?"\* એ સાંભળી સત્સાધક છાલ્યા; "સાધ્વી! આપ

<sup>\*</sup> દીકા-આ પધિકાશ્રમ તે બક્તિધામ છે. ખાઈ તે ભક્તિ છે બક્તિ સફળ કરવા ત્ર માટે ખહુ કાળ, ખહુ શ્રમ ને ખહુ વિશુદ્ધિ જોઇએ; 'માટે એ બક્તિધામમાં વધુ સમય રહેવાની સૂચના કરી.

કાેેે છા, ને આવે શરીરે એકલાં અહીં કયાંથી? વળી તમને કયાંથી ખખર કે અચ્યુતપથના સંઘા સઘળા અહીં જ રાતવાસા કરે છે ?" તે બાલી, ''હે મહાપુરુષ! હું પણ આ તમારી સાથેના સઘળાની પેઠે એક અચ્યુતપંથી જ છું; પણ મારા એક નહિ કરવા જેવા અપરાધને લીધે આ દશાને પાર્મી, મારા સંઘથી વિખૂરી પડી, પછવાઢે રહી ગઈ છું. અને તે દિવસથી હવે હું એકલી સતત અહીં રહું છું. મેં ખહ કાળથી, મહુ વેળા નેયું છે કે, અહીં અચ્યુતપથગામીએ સતત રાત-વાસા કરે છે. હવે પછી આગળ આજ સાયંકાળ સૂધીમાં તમે પહોંચી શકા, એવા પથિકાશ્રમ નથી,\* તેથી જ અત્યારે ચાલનારે રાતવાસા કયાં કરવા, એમ ધારીને સૌ અઢીં જ મુકામ કરે છે." એ સાંલળી રાતવાસા ત્યાં જ કરવાની સૂચના સત્સાધકે કરવાથી, સૌ પંથીઓ નિશ્ચિત-પણ તે મહાત્માને, તેમ જ પેલી સાધ્વીને વિટાઇને બેઠા. તે ખાઇન શરીર અહુ કાંતિમાન્ અને પવિત્રતાને લીધે લબ્ય લાગતું હતું. જે કે તેની અવસ્થા મધ્યમ હતી, તાપણ અચ્યુતપ્રભુ પ્રસન્ન થાય, એવા નિયમારૂપ ત્રત ધારણ કરવાને લીધે અને સતત શિયળને (એક પતિ– અચ્યુતનું મનસા વાચા કર્મણાએ ધ્યાન સેવન કરવાને) લીધે તેનું વય કળી શકાતું નહાતું. લલાટમાં સુંદર કુંકુમચંદ્ર, શિરપર શિખામણિ, કંઠમાં મંગળસૂત્ર અને કરમાં કંકણ, એ ચિદ્ધ ઉપરથી તે સુવાસિની હાવા છતાં પાતાના પતિથી કેમ વિખૂડી પડી હશે, એ પ્રશ્ન સૌના મનમાં ઉત્પન્ન થયા હતા. મહાત્મા સત્સાધકે પૂછ્યું, "સાધ્વી! તમારા અપ-રાધના વૃત્તાંત જણાવશા ?" પ્રથમ પ્રભુ સ્મરણ કરી, પછી તે સાધ્વી બાલી,† "આનંદથી ભલે સાંભળા. હે સાધુવર્ધ! આપની પેઠે જ અમે પણ જગત્પુરવાસી હતાં. અજ્ઞાનપર્ણાને લીધે કાળપુરુષના સાધારણ લક્ષ્ય તરીકે ત્યાં પડ્યાં રહ્યાં હતાં. કાઈ મહાત્મા સદ્ગુરુ જગદ્ધિતે 28ના‡ પ્રસાદથી મારા ભર્તારના જાણવામાં આવ્યું કે, અમા માટા ભયમાં છીએ, માટે આ ભયંકર દુઃખરૂપ સ્થળેથી નાસી કાઈ નિર્ભયસ્થાન પ્રત્યે

<sup>\*</sup> દીકા-સજ્ઞાન ભક્તિ દૃઢ થયા પછ જિજ્ઞાસુ માટે બીર્બું;સાધન રોષ નથી-સજ્ઞાન ભક્તિ જે મેણતુ સાક્ષાત્ સાધન છે. સજ્ઞાન ભક્તિ એટલે જગીને વિચારીને, વાસનાના લય કરવા, ને પછા શ્રદ્ધમા આત્માના લય કરવા. † દીકા-આ સાધ્વો તે ભક્તિ ને તેના પતિ તે જ્ઞાન, જ્ઞાન વિનાની એટલે સર્વ વાસના-કામનાના લય વગરની ભક્તિ તે સગુણા-પાધિક ભક્તિ, અને જ્ઞાન સહિત ભક્તિ તે નિર્ગુણાપાધિક ભક્તિ આ કયા પ્રસંગ સમજવા માટે જિજ્ઞાસુને જણાવવાની જરૂર છે કે, જ્ઞાન સાથે સગુણાપાધિક ભક્તિ ને શોભે-તેથી પતન થવાના ભય છે, કેવળ પરયક્ષ પ્રાપ્તિન વિધાના સાનસહિત નિર્ગુણાપાધિક ભક્તિ જ છે. ‡ આખા જગતનુ હિત કચ્છતારા. અહીં આતમારુપે રહેલા પરમાતમા.

જલું જોઇએ. આવા વૃત્તાંત જાણીને તેઓ ઘર આવ્યાં, અને પાતાની સાથે ઘરમાંની કશી પણ વસ્તુ ન લેતાં મને આવવાને કહ્યું. મેં આશ્ચર્ય પામીને પૂછ્યું, 'કૃપાનાથ! આપ એક્દમ ક્યાં પધારા છાં?' તેમણે કહ્યું, 'વાત કરવાના વખત નથી, ટુંકામાં કહું છું કે, કાઈ નહિ જાણી શકે એવા આપણે માથે ભય છે. તે કાેણ જાણે કેઈ વેળાએ આપ- ભુને પક્કી પાડશે, તે કહી શકાતું નથી; માટે આપણે અહીંથી નાસી છૂટલું જોઈએ. તારે આવનું હાેય તાે તું ઉઠ, હું વધારેવાર અહીં રહેનાના નથી.' હું મારા સ્વામીને ખહુ પૂજ્યભાવથી જેતી હતી, તેમની આગ્ના પાળતી હતી, તાે પણ મારા સ્ત્રીસ્વભાવને લીધે મેં ધાર્યું કે, વારંવાર જેઓ સ્ત્રીઓને અને ધનપુત્રાદિકને ધિક્કારે છે, અને ઘરના થવાના છાંધ કર્યા હતે છે, એવા સાધુઓના સંગ કરવાથી, મારા સ્વામીને પણ એલું જ કંઇક ચેટક લાગેલું હશે. હશે, એ ગમે તેમ હાય, પણ મારે તાે તેમની સાથે જ જલું. જયાં એ ત્યાં જ હું, સ્ત્રીથી સ્વામી વિખૂટાં કેમ રહેવાય! હું સાથે હાઇશ તાે લાગ આવતાં પ્રયત્ન કરી, સમજાવીને ઘર પણ લાવીશ. વળી તેઓ પાતે જ મને સાથે આવવા આગ્ના કરે છે, તાે પછી બીલું શું જોઈએ?

"અમે જગત્પુર છાડીને રાજમાર્ગપર આવ્યાં તો ત્યાં અમારા જેવાં ઘણાંક મનુષ્યા કાઈ જૂદે જ સ્થળે જતાં જણાયાં. અમા તેમની સાથે થઈ ગયાં, ને પુરદ્વારને વટાવી આ માર્ગે ચઢ્યાં. માર્ગમાં થાકી જવાથી અને અનેક પ્રકારનાં સુખ-વાસના-કામના મળવાથી, કેટલાંક મનુષ્યા તો જ્યાં ત્યાં અટકી પડતાં હતાં; પણ અમે તો દઢ નિશ્ચયથી અનેક આડમાર્ગોને આળદી આગળ વધતાં ગયાં. હું મારા અજ્ઞાન† અને સ્ત્રીસ્વલાવને અનુસરી કામદેવની જાળમાં ફસાઈ જાઉં, એલું ઘણીક વાર ખન્યું, પણ મારે તા પતિવ્રત, એટલે મારા સ્વામીથી (જ્ઞાનથી) છૂટી ન પડી શકું, એ કારસ્થી જ વારંવાર અચી ગઈ. પરંતુ છેવટે શક્તિમાર્ગ આગળથી મારું પ્રારખ્ધ વાંકું થયું. તે આદ્યશક્તિના ઘણાક ઉપાસકા, પંથી-એમાં જેવા જ થઇને અમારા સંઘ સાથે છાનામાના ચાલ્યા. એમાં કેટ- લીક સ્ત્રીએ પણ હતી. તેમાંની એક સ્ત્રી! મારી સાથે થઈ. તેણે અનેક

<sup>\*</sup> દીકા–ધર તે પરવ્યક્ષધામ. જ્ઞાન એક્લુ ગાયા ખાય, પણ જો બક્તિસહિત જ્ઞાન હાય તા તે સ્થિર વિશુદ્ધિ પામીને પાતાના નિસના અક્ષરધામમાં રહે.

<sup>†</sup> रीम-झानराहित-समला वगरनी भक्ति ल अज्ञान. ‡ ये श्री ते वासना भक्ति.

પ્રકારની રુચિકર વાતા કરીને મને પાતાની સાથે પ્રીતિમાં લુખ્ધ કરી દીધી. તેણું વાતચિત કરતાં કહ્યું કે; 'આઘશક્તિ સર્વ કામનાએ પૂરી કરે છે, અપાર સુખ આપે છે;' ઇત્યાદિ કહીને ઘણીક લાલચા ખતાવી. તેમાં માત્ર હું પતિવતા, તેથી એટલી જ લાલચમાં મારુ મન લાેલાયું કે, તે મહાદેવી અખંડ સૌભાગ્યદાયિની છે; અર્થાત્ મારા પ્રિય પતિની સાથે અનંતકાળ સૂધી હું આ લાેકમાં રહી સુખ ભાેગવીશ;\* અને ને કે મારા સ્વામી આ વાતને હમણાં નહિ માને, પણ હું તે માર્ગે ચઢીશ, त्यारे ते महाशक्तिनी सत्ताथी, तेथा आपाआप मारी पासे यादग આવશે. આવી આશાથી મારું મન વિદ્વળ ખની ગયું. તે દિવસે જે પથિકાશ્રમમાં અમે ઉતારા કર્યો હતા, ત્યાંથી બીજે દિવસે પરાહીએ અંધારામાં સંઘ ચાલ્યા, તે વેળા મારી સખી સાથે હું પણ ગ્રુપ્ત રીતે આડમાર્ગે ચઢી, સીધે માર્ગે જ અમે પાછાં વળીને આદ્યરાક્તિમાર્ગ સુધી જઇએ, તા કદાચ જાણ પડતાં મને કાઈ પાછું તેડી જાય, માટે આડે. માર્ગ થઇને તે મને લઇ ચાલી. ત્યાં અંધારુ હતું. ભૂમિ પણ એવી હતી કે, કાઇ ઠેકાણે માટા ઉદા ખાદા, તા કાઈ ઠેકાણે ડુંગરા, સ્થળ સ્થળે નાના માટા પથરા, ને અનેક પ્રકારની એવી ઘીચ ઝાડી, કે તેમાંથી નિકળી શકાય નહિ. તાપણ હું શક્તિમાર્ગે જવાના ઉત્સાહથી કેટલુંક ચાલી. એવામાં તે જંગલમાંથી મેં એવા માટા ભયંકર શખ્દ સાંભળ્યા કે, માટા ત્રાસ અને આશ્ચર્યથી હું ચમકી ગઈ; અને કાઈ આમથી આવશે કે આમથી, એમ લયની મારી નાસવા જાઉં છું, તા આગળ એક ઘણા માટા ખાડા,† કે જેમાં માટા માટા અણીદાર પથ-રાએા હતા, તેમાં હું ઉભીને ઉભી પડી! 'અરે! એા ખહેન! હું પડી! પડી!' એમ મેં ઘણી ચીસા પાડી; પણ કાની ખહેન ને કાનું કાઈ! થઈ રહ્યુ. એ અંધારામાં ત્યાંથી મારા ઉદ્ધાર કરવાને ખદલે તે શક્તિભક્તાણી શ્રદ્ધા અદેશ્ય થઈ ગઈ. પણ મારુ કર્મ મેં ભાગવ્યું. પથરાચાપર પડ-વાથી હું અપંગ થઈ ગઈ.

"અરુણાદય થતાં તે ખાડામાં કંઈક પ્રકાશ‡ આવ્યા, ત્યારે મેં ઊંચું

<sup>\*</sup> ટીકા-આદ્યશક્તિ એટલે તા ટ્રેલાસનાક્ષયનુ ળળ આપનાર, આદ્ય એટલે છવ સસારમાં આવ્યા તે જ ક્ષણથી વારાનાક્ષય, સસારમાં સાર નથી ને સર્વ અનિત્ય છે તે દૃઢપણું નાણવાથી થાય છે અને તેનુ નાણવા પછી પરણકાને નાણનારી જે શક્તિ-ભક્તિ, તે પાતાના પતિ જ્ઞાન સાથે સદા જ રહી શકે છે. એ અંબંડ હેવાતનવાળી છે-સાંભા-ગયવતી છે. † ટીકા-એ ખાડા તે કામનાના-વાસનાના સમજવા. ‡ ટીકા-જ્ઞાનપૂર્વક નાષ્યું કે, વાસના જ સંકટરૂપ છે, તેવા વિચાર.

જોયું, તો હું ઘણાંક ઊંડાણમાં આવી પહેલી હતી, ને મારાથી કાઇ રીતે અહાર નિકળી શકાય તેવું નહાતું. સારે ભાગ્યે તે સ્થાન અચ્યુતમાર્ગથી ને પશિકાશ્રમથી ઘણું દૂર ન હાવાથી, મારી ખૂમ માર્ગમાં જતું આવતું કાઇ પણ મનુષ્ય સાંભળશે, એટલી જ આશાથી મે જરા ધીરજ પઠડી, પણ સંઘ તો ચાલ્યા, એટલે ત્યાં હાય કાણુ ? કેટલાંક અહારાત્ર, મેં એ જ કારાગૃહ જેવા સ્થાનમાં પરમ દુ:ખે ને આશાએ નિર્ગમ્યા. તે અરસામાં મારા સ્વામીના વિચાગનું ને તેમને છળીને કરેલા અપરાધનું દુ:ખ તો મને અપાર જ થઇ પડ્યું. અહા! એક પતિવૃતા પાતાના પતિને જ સર્વસ્વ માનનારી અને તેની સેવામાં જ પાતાનું સર્વ સાર્થક જાણુનારીને, આવા પ્રપંચ ભરેલા છળકપટથી થયેલા વિચાગને લીધે, કેટલું અધું અસદા સંકટ થયું હશે, એના આપ સુત્ર હાવાથી, પાતે જ વિચાર કરશા."

યુનઃ તે બાેલી, "હે સજ્જન! એ નરકની શિક્ષાને વિષે મને મારા અપંગપણાંથી અસહ્ય પીડા થઈ. એ પીડામાં ને પીડામાં મારું મરણ થશે, તેવા મને ભય લાગ્યા! એમાં પણ મેં મારા પવિત્ર ભર્તારની કરેલી વંચના, તે પ્રિયતમના હાથે કરીને વાહોરી લીધેલા અસહ્ય વિયાગ, ને એથી કરીને હવે મારે માટે તેમના મનમાં કેવા તુચ્છ વિચારાએ ઘર કર્યું હશે–એ સર્વ વાતનું સંકટ મને અતીવ અસદ્ય થઈ પડ્યું. એ ઉપ-રાંત હું પવિત્ર અચ્યુતમાર્ગથી બ્રષ્ટ થઈ, એ સંકટ તા મને ભાલાની પેઠે હુદયમાં સાલતું હતું. આવાં સંકંટામાં છે ત્રણ અહારાત્ર વીતી ગયાં, ત્યારે હું તદ્દન મૃત:પ્રાય થઈ ગઈ. મારી આંખ, કાન, આદિ જ્ઞાનેંદ્રિયા પણ હવે અશક્ત થઈ ગઈ. શરીર અને ઇંદ્રિયા અળહીન થઇ ગયાં, પણ આત્મળળ ધીમે ધીમે વધ્યું, તેમાં મહા ઉગ્ર શાકે-વિરાગે સહા-યતાં કરી. ઘણીકવાર સૂધી ગાઢ રુદન કરતાં કરતાં કંઠ બેસી ગયો, નેત્રમાં જળ ખૂટી ગયું, ને મસ્તક ખાલી પડવાથી શૂન્ય થવા લાગ્યું. તા પણ હૃદયના ઉભરા તા ઉલટા વધતા જ જતા હતા. વારંવાર એમ થાય કે, 'અરેર! કાઈ પણ દયાળુ મનુષ્ય-સદ્દગુરુ મારી ગરીખની યમ સાંભળ ને મને અહીંથી કાઢે, તાે હું ગમે તેમ દાહમદાહ કરી રાવ ને દિવસ એક સરખું ચાલીને મારા વિચાગી સ્વામીને જઈ મળું, ને મારા અપરાધની ક્ષમા માગું. મારા સ્વામીના જઈ મળાવાના ઉભરામાં મારા શરીરની સ્થિતિ પણુ હું ભૂલી જતી હતી! સદ્ગુણી કંપતી (જ્ઞાન-ભક્તિ)ના પરસ્પરના પ્રેમાવેશ કેવા અદ્ભુત હાય છે! તેવા પ્રેમ

(વિજ્ઞાનભક્તિ) જે પ્રભુ ઐચ્સુતનાં ચરણમાં ઉપજે, તાે તે કૃપાળ પ્રેમ-સાગર, તે પ્રેમને અધીન થઈ, એક મુહૂર્ત માત્રમાં દર્શન આપે, એમાં સંશય નથી. એવા આવેશમાં ને એવી આશામાં મારાં નિસ્તેજ થઈ ગયેલાં તેત્ર પરાણે ઉઘાડી ઉઘાડીને ઊંચે જેતી હતી, પણ તે કેાતરની ટાેચપર આવેલાં અનેક પ્રકારનાં વૃક્ષા વિના કશું મારી દૃષ્ટિએ પડતું ન હતું. હું થાકી નિરાશ થઈ, છેવટે કંટાળી, આવાં દુઃખામાં અહીં પડી રહેવા કરતાં, જેમ દુષ્ટ કામનાને લીધે અચ્યુતમાર્ગથી બ્રષ્ટ થયેલા ઘણાકા કાળપુરુષના પંજામાં સપડાઈ જાય છે, તેમ મને પણ તે કાળ-નર પાતાના લાંખા હાથથી ઝડપી લે તાે ઘણું સારું, એમ પણ થયું. પણ અરે, એમ થવાથી તા મારા નાશ થઈ જાય-અધાગતિ થાય; ને મારે માટે મારા સ્વામીના મનમાં સદાના તુચ્છલાવ અને મારા મનમાં મારે હાથે વહારી લીધેલું તેમનું સદાનુ વિચાગદુઃખ જન્માજન્મ સાલ્યા જ કરે, તે હું કાઇ પણ સ્થળે વિશ્રાંતિ ન પામું." મારા અપરાધ-સકામ ઉપાસનાની શિક્ષા મને પૂર્ણ મળી વિચાર થયા કે, મેં અપરાધ પર-ણદ્યાના જ કર્યો છે, તા તેમના વિના અનુગ્રહ પણ ખીજું કાેણ કરશે? મારા સ્વામીને મુખે મેં વારંવાર સાંભળ્યું હતું કે, તે પ્રભુ પરમ દયાળુ છે, ક્ષમાના લંડાર છે, કરુણાના સાગર છે, ને શરે વચારના રક્ષક છે; તેથી આ પરમ દાર સંકટમાં હું મારા અંતઃકરણથી તેમને શરણ થાઉં. એ જ પ્રલુ મારા અહીંથી ઉદ્ધાર કરશે-એવા નિશ્ચય થતાં મેં તે કુપાળની પ્રાર્થના આરંભી:-

"હેં દયાસિંધા! હે સર્વેશ્વર પ્રભુ અચ્યુત! તમારા કાઈ કાળ નાશ-ચ્યુતિ-પતન ન હાવાથી, તેમ જ તમારે શરણે પહેલાં કાર્તન ભક્તિ આને પણ તમારી પાસેથી કદી પતન થતું ન હાવાથી, તમારુ નામ અચ્યુત પહેલું છે. સકલ સ્ટિશના સ્વામી પાષક ને પિતા આપ જ છા, ને આ સર્વ આપનાથી જ ઉત્પન્ન થયેલું છે ને અંતે આપને વિષે જ લય થઈ જવાનું છે. આપ છા તેવા ને તેવા જ નિરંતર રહા છા. અમે સૌ પ્રાણીઓ આપનાં જ સંતાન હાવાથી, આપને સરખાં જ પ્રિય છીએ, તા પણ અમારામાંથી જેઓ પ્રીતિપૂર્વક આપને શરણે થાય છે, ને આપનું સ્મરણ કરે છે, તેઓ આપને અતિશય પ્રિય થઈ પહે છે; અને તેમને આપ મૃત્યુરુપ જગત્પુરમાંથી ઉદ્ધારી આપની સમીપમાં ખેંચી હયા છા. હું દીન અપંગ અખળા છું; મન, વાણી અને કાયાએ

<sup>\*</sup> ટીકા-જ્ઞાન વગરની બક્તિની એ દેશા વર્ણની છે.

કરીને માત્ર તમારે જ શરણે પહેલી છું; તેના આ મહુત્સંકટમાંથી ઉદ્ધાર કરા. હે દીનબંધા! આપનું એલું વર્ત છે કે, ગમે તેવા નીચ, સઘળાં પાપથી પૂર્ણ, આખા જગતમાં નિંદાયલા પ્રાણી પણ જો એક વાર ખરા પાપવા પૂર્ણ, આખા જગતમાં ભિદાવલા ત્રાણા પશુ જ વ્યક્ત પાર પર મનથી આપને, 'હે પ્રભાે, હું તમારા છું' એલું કહે, તા તેનાં સર્વ અકા-ર્યને ન લેખવતાં, તેને આપ પાતાના લાકમાં તેઢા છેા હું આ મહત્સંકટમાં છુ; માતા, પિતા, ભ્રાતા, ભગિની, પુત્ર, કુટુંખી, મિત્ર, સ્નેહી કે સ્વામી કૃત્યાદિ કાઇના પણ સહાય વગરની થઇ પહેલી છું; અને હવે એ સર્વ સગાં સહાદરસ્ત્પે મારે માત્ર આપ જ છા, તે તમારે શરણે આવેલીના ઉદ્ધાર કરા. હે પ્રભા! આપ સર્વત્ર વસાે છાં, સર્વત્ર આપનાં પાણિપાદ\* છે, માટે આપના પવિત્ર પાણિવડે મને અહીંથી ઉંચકી લ્યાે. સર્વત્ર આપનાં નેત્ર અને મસ્તક વ્યાપેલાં છે, તે પવિત્ર નેત્રવહે મારી આ દુર્દશા જીઓ તથા આપના શ્રીમુખથી મને પાતાની કહીને બાલાવા; અને સર્વત્ર વ્યાપેલા આપના શ્રાત્ર-કર્ણવડે મારી આ દીનપ્રાર્થના શ્રવણ કરાે. ગ્યાપેલા આપના શ્રાત્ર-કહુંવડે મારી આ દીનપ્રાર્થના શ્રવણ કરો. દે ક્ષમાવંત! મે કરેલા મારા સ્વામીના, પણ ખરુ જેતાં મારા સ્વામીના પણ સ્વામી એવા જે આપ, તેના અપરાધથી મારું હૃદય ઘણું કંપે છે. એ અપરાધવડે હું મહા પતિત થઈ છું, તો પણ આપની પતિત-પાવનતા-ગમે તેવા પતિતને પણ પાવન કરવાની અદ્ભુત શક્તિ જાણીને હું આપને શરહ્યું આવી છું; માટે ક્ષમા કરીને આપ મને શરહ્યું લા. દે પ્રભા! જગતપુરમાં પ્રાણીઓને જે વારંવાર જન્મવા મરવાદ્ભપ અપાર દુ:ખ પડે છે; વળી જન્મીને વિવિધ પ્રકારના રાગ અને આધિત્યાધ ઉપાધિદ્ભપ દુ:ખ પડે છે; અને અનેક જન્મામાં અનેક દુરાચાર થઈ જવાથી, ઉત્તરાત્તર ગધેડાં, ભુડ, 'કુતરાં, કાગડા કલ્યાદિ નીચ ચાનિ-એમાં જન્મીને મહાદુ:ખો વેઠવાં પડે છે; એમ અધમાધમ સ્થિતિ થતાં હતાં છેવડે તરકમાં પડી અપદા લખો બેડાવવાં પડે છે. થતાં થતાં, છેવટે નરકમાં પડી અસહ્ય દુઃખા ભાગવવાં પડે છે:-એ સઘળું માત્ર આપ પરમ આનંદને ભૂલી, અનિત્ય આનંદની લાલસાનું જ ફળ છે અને તે પ્રમાણે હું પણ આપને ભૂલી જવાથી જ આ દશાને રૂગ છે એને લે ક્સાંચું હું વહું આવત ખૂલા જવાવા જ આ કરાત પામેલી છું, માટે તે અપરાધ ક્ષમા કરા. હે જગદી ધર! આપ જગ-તને અદશ્ય છા ને આપે ખાંધેલા નિયમ પ્રમાણે જગત સતત ચાલ્યું આવે છે, પહું તેમાં જે કદાચ ધર્મના ઉચ્છેદ થઇને અધર્મ વધી જાય છે, દુર્જનાનું ખળ વધે છે તે સાધુઓને સંકટ આવે છે, તા તે આપથી

भाशिभाद-छाथ पण सर्वतः पाणिपादं तत्सर्वतोक्षिशिरोमुखम् । सर्वतः श्रुतिम-होके सर्वमादृत्य तिष्ठति ॥ २० गाथामां वर्श्वदा २५२५, ५३ २२१७ छ.

સહન થતું ન હાવાથી, આપ તહાલ વિશ્વમાં પ્રકટ ગઈને તે વધી પહેલા અધર્મના અને કું ટાના ઉચ્છેદ કરી, ધર્મનું સંસ્થાપન કરા છા.\* તેમ અસંખ્યવાર વિવિધસ્પે પ્રગટ શકેને અનેક શરિત્રા આપે કર્યો છે, તથા આપને અતિ પ્રેમથી લજનાગ જનોને આપે આપના આ પવિત્ર માર્ગના પણ સ્વતઃ બાેધ કરેલા છે-જે આપનાં પવિત્ર ચરિત્રા સકળ શાસ્ત્રોમાં ગવાઈ રહેલાં મારા સ્વાનીના સુખથી મેં વદ્યીવાર સાંલાળ્યાં છે, અને એમ બીતિથી આપનાં ગરિત્રા શ્રવજુ કરવાં એતું નામ આપની જ્વગમત્તિ છે, એમ મારા સ્વામીના ઉપદેશ છે. હે સર્વેશ્વર! સારાયર કૃપા *કરા* ! પાહિ ! પાહિ !"

આડેલું કહી વળી તે આઈ સત્સાધક પ્રત્યે બાલી; "હે મહાપુરુષ! સ્ત્રા પ્રમાદ્યું પ્રલુના શુલ્ કીર્તનહ્ત્પ પ્રાર્થના કરતાં કરતાં હું પ્રેમાવેશમાં, અચ્યુત પ્રસ लहे। એડલામાં જ हाय तेम भारी सड़ा-યતા માટે બાલાવવા ને પાકારવા લાગી કે;-હિ અચ્યુત, હે અવિનાશી, હે પરાત્પર, હે સર્વે ધર, હે હર, હે વાસુદેવ, હે વિર્દેશર, હે કરુણાસાગર, દયા કરા; મને ઉદ્ઘારા.' આવી રીતે તેનું સ્મરણ કરતાં કરતાં અચ્યુતતીર્થમાં મેં ખુબ ધારી ધારીને તેમેથી પ્રલુ અચ્યુતની व्यति अहलुत साम्य हिन्य अतिमानुं सने स्मरत् थ्युं. ते लहा मने અહીંથી ખહાર કાઢવાને મારી સામે આવીને ઉભી દ્વાય, તેમ ધારી હું તેનાં ચરુરા પકડી લેવા માટે હભી ઘઈ! એવી રીતે પ્રેમાવેશ ચિત્તર્થી પ્રભુનાં ચરેલુનું સેવન કરવું, એનું નામ પારસેવનમक્તિ કહેવાય છે. પશુ જેવી હું અળ કરીને ઉભી થવા ગઈ, તેવા જ સાંધેસાંધા ને સ્ગેરગમાં એવા તા માટા આંગફા લાગ્યા, કે જેથી આંખે અંધારાં ને માથામાં ચાહર આવતાં જ પાછી હું પછરાઈ પડી !† હું એકાએક બેશુદ્ધ-મૃર્છિત ચઈ ગઈ!"

એટલાે વૃત્તાંત ક્કીને તે સાધ્યી શ્લુવાર શાંત રહી, ને પંચીએાના સંઘમાં ચામેર જોવા લાગી તા મૂછિત થયા પછી પાતાનું શું થયું, એ લાલુવા સારુ તે સવળાઓને તેવે ખહુ આતુર ખની ગયેલા જ્યા.

<sup>&</sup>lt;sup>></sup> परित्रागाय साधृनां विनाशाय न दुम्हताम् । वर्महंस्थाननार्थाय सम्बाम हुने हुने ॥

એ ગાયાનું આ વાક્યમાં અનુકરાય છે.

<sup>ા</sup> દીકા-કારણ કે અદિયાં સૂધીમાં-બજન, ઇર્તન, સેંગ વગેરેથી વાસનાના સ્થ थते। नधी, छवते विनश् द्विनी वरत्व है.

તેઓ તેના મુખથી હવે કયા શખ્દ નિકળશે, એની વાટ જ માત્ર તેઈ રહ્યા હતા. એવું તેઈ તેણું તેઓને એ વૃત્તાંત જાલુવાના અધિકારી સમજને કહેવાના આરેલ કયોં; કારણું કે જિજ્ઞાસા વગરના અનિધકારી મનુષ્યને અચ્યુતવાર્તા કહેવી, એ તો એક અપરાધરુપ છે. હવે જેમનાં ચરણારવિન્દમાં અપૂર્વ પ્રીતિ ળંધાઈ હતી, એવા પ્રભુ અચ્યુતનું સ્મરણ કરીને તે બાહી:—

' હે અગ્યુતપ્રિય! હે મહાત્મન્! હવે પછીની વાત ખહુ જાણવા જેવી છે. તે ખાડામાં મારુ શરીર શાખવત થઈ પડ્યું ને જીવ ડૂખી ગયા ખરા, તા પણ મનની વાસના કે, જે ઇન્દ્રિયાનાં મૂળતત્ત્વા સહિત સદા જીવની સાથે રહીને તેને અવતરાવે છે, મરાવે છે ને અનેક સુખ દુઃખ મિશ્રિત અવસ્થાએ લાગવાવે છે, તે કંઈ મરી કે ડૂળી ગઈ નહાતી. પ્રદ્મવાક્ય છે કે; 'મન મરે ન માર્યા મરે, મરમર ગયે શરીર; આશા તૃષ્ણા ના મરે, કહે ગયે દાસ કળીર,' તેમ હુજી મારી આશાતૃષ્ણાના નાશ -વાસનાના નાશ થયા નહાતા. તેણુ તા ઉલદું, બીજાં સા તત્ત્વા શિયલ થતાં પાતે એક્લી પડવાથી ખહું જ પ્રખળ રુપ ધારણ કહીં હતું. એ વાસનામાં એવા ઉત્તમ ગુણ છે કે, જે પદાર્થપર એને ચાેજીએ, તે પદાર્થપર મનને ખહુ દૃઢપણે આરાેપિત કરી દે છે–પછી તેના ચાેજનાર તેને સારે કે માઠે ગમે તેવે માર્ગ યોજે, તા તેને તેનું ભાન નથી-જેવે માર્ગે લાગે તેવી તે થઇ રહે છે. મારે પણ એમ જ ળન્યું. મારા અતીવ સંકટને વિષે મેં મારી મના-વાસનાને પ્રભુ અચ્યુતનાં ચરણામાં યાજ હતી; ને તે જ સમયમાં મારી મૂર્છિતાવસ્થા થઈ, ત્યારે તે મનાવાસનાચ્યે ત્યાં જ પ્રખળતા પકડી. મારા આ સ્થૂલ-પાર્થિવ દેહનું મને ભાન જ રહ્યું નહિ; કારણ તે પાતે જ પાતાના ખળથી એક નવીન દેહરૂપ ખની ગયા, એટલે મારા છવા-ત્માએ લાગલા તેમાં નિવાસ કર્યો.

"એ પ્રમાણે હું નવલ દેહવાળી થઈ, તાેપણ મારા આ સ્થૂલદેહ મારાથી જૂદા પહેલા છે, એવું મારા જાણવામાં રહ્યું નહિ; કારણ, એ સ્થૂલમાં રહીને પણ 'હું' પણું રહે છે-જે વાસ્તવિક રીતે તાે એ વાસનાને જ હાય છે. જેમ સ્વસમાં ઉડનાર, દાેડનાર દ્વર ચાલી જનાર પ્રાણી, જે કે પાેતાના સ્થૂલદેહ પથારીમાં જ પડ્યો છતાં, ઘણું ઘણું પૃથક્ પૃથક્ અને દ્વર સ્થળે જવાના અનુભવ કરે છે, છતાં પાતે એ સ્થૂલથી જૂદા છે કે સંયુક્ત છે ઇત્યાદિનું તેને ભાન રહેતું નથી

તેલું જ ્આ પણ હતું. પરંતુ એ અવસ્થામાં-વાસનાદેહમાં હું કેવળ આરાગ્ય, સશકત અને કાઈ પણ જાતની ઉપાધિ વિનાની હતી, એ સ્થૂલનું દુઃખાદિક તા સ્થૂલની પાસે જ રહ્યું હતું.

"હવે મારી સત્ વાસના જે માર્ગ યાજાઈ હતી, તે જ કાર્ય મેં તે! તુર્ત આરંભ્યું. પેલી, પરમ દિવ્ય અચ્યુત તીર્થમાંની અચ્યુતમૂર્તિ, જે મને વાસનારુપે દુગ્ગાચર થઇ હતી, લિક્તિ તે કંઈ જતી રહી નહાતી. મને તે જોઈ પ્રત્યક્ષ અચ્યુન

તને મળવા સરખી ભાવના થઈ તેથી અતિશય પ્રેમભાવવંડે મેં આરં-ભમાં તે કૃપાળુનાં ચરાષુ સ્પર્શવા માટે જે પ્રયત્ન કર્યો હતા, કે જેને લીધે હું મૂર્છિત થઈ હતી, તે મેં એ વેળાએ પુન: સફળ કર્યો. પ્રહ્યુનાં ત્રિલાકપાવન ચરણ સ્પર્શીને હું કૃતાર્થ થઈ. પ્રીતિનું અંધારણ એનું જ છે! અંતર્યામીપણે મારા પ્રેમને જાણીને તે સર્વેશ્વરે મને પાતાનાં ચરણના પુનઃ સ્પર્શ કરવા દીધા. અહા! હે સાધુજન! ધન્ય ધન્ય તે પવિત્ર ચરણારવિંદ! અહા! શી તેની મૃદુતા! કેવી કાેમળતા! ભાષે પ્રકૃક્ષિત કમળના ઉપર જ મારા કર ન ફરતા હાય! તેના વર્ષ પણ તળિયાંના ભાગમાં તાે ખરેખર ખીલેલા નવ કમળ સરખા ગુલાખી જ અને તેના આકાર પણ અરવિંદના જ. વળાં તે જાણે કમળના મધ્યભાગ, ને સુંદર અંગુલીએ તે નહો કમળની મૃદુ પાંખ-ડીએા! તેના તળામાં જે અનેક પ્રકારની રેષાએા, તેમાં પણ મુખ્ય રેષા પદ્મ એટલે કમળની હતી. આવાં કારણથી જ શાસ્ત્રામાં તે પ્રલુ-ચરણાને ચરણારવિંદ, ચરણુકમળ, પાદાખ્ય ઇત્યાદિ નામા અપાયલાં છે. ઉપરના ભાગમાં જોઉં તા તે ઘનશ્યામવર્ણા ચરણાની આંગળીઓનાં પ્રત્યેક નખરત્ના, જાણે અંધારી રાત્રે શ્યામવર્ણો આકાશમાં તેજસ્વી તારા ચમકતા હાય તેવાં દેખાતાં હતાં. આવાં મંગળમય ચરણારવિંદને વારંવાર સેવવા-સ્પર્શવાથી હું ધરાઈ નહિ, ત્યારે તેની ઉપર મારુ મસ્તક મૂકી દીધું. હુલુ મારા પ્રેમ \* વધતા જ જતા હતા, તેથી એટલેથી સતાષ ન થતાં તે ચરણ મારા મસ્તપર ધારણ કરવાની અને હૃદયમાં ચાંપ-વાની મને પ્રખળ ઊર્મિ થઈ આવી. તેણે એ અંને મંજીલ ચરણારવિંદ મારા મસ્તક ઉપર ધારણ કર્યા અને મેં પ્રેમથી તેને મારા હુદય સાથે ચાંપ્યાં. ત્રિલાેકમંગળ એ ચરણારવિંદ મને સમગ્ર સુખનું સ્થાન અને

<sup>\*</sup> દીકા-અહીંઆ લૌકિક પ્રેમ ન સમજવા, પણ પરપ્રકા કાણ ને ૭વ કાણ, તેઓના સબધ શા, એ જાણવારુબી જે ક્ષમ તે જ પ્રેમ

સકલ સાધુસંતના આશ્રયજ્ઞપ લાગ્યાં. તે સકલશ્રી, સમૃદ્ધિ, પ્રતાપ અને અદ્ભુત ઐશ્વર્યના ધામરુષ્ય હતાં. સર્વ દેવતાઓ, મહાવિઓ અને સાધુ-જના જેનું ધ્યાન કરે છે, ને શિવ પ્રદ્માલિક સૃષ્ટિના ઇશ્વરો જેનું નિરંતર વંદન તથા સેવન કરે છે, એવાં તે અચ્યુતચરણારવિંદ, ધ્યાન કરનારના અંતઃકરણમાંનાં સર્વ પાપા—દુ:ખ, વાસના તથા અજ્ઞાનના સમૃખા નાશ કરે છે. ચરણ એ આખાં શરીરમાં નીચું અંગ છે; ને તેનાથી ઉપરનાં ઉત્તરાત્તર ચઢતાં અંગ વધારે ઉત્તમ છે. પ્રભુની મૂર્તિનાં તે તે અંગો કેવાં સુખમય હશે, તે જોવા ભણી મારી વાસના ઉદ્યોગી થઈ.

<sup>\*</sup> ટીકા–જીવાતમા તથા પરમાત્માની એકતા સંબંધે, આ બક્તિના પ્રકાર નિરાળા જ છે. પરણહાના શાધનમાં પ્રથમ તત્ત્વાના વિચાર કરવા, એ ચરણભક્તિ છે; પચભૂતના વિચાર તે કાર્તનભક્તિ છે. પચકાશના વિચાર તે સ્મરણભક્તિ છે; પંચતત્ત્વ, પંચમહાભૂત, પંચકારા એ સર્વથી હું ન્યારા છુ, એવા જે દૃઢ નિશ્ચય, તે અર્ચનભક્તિ છે; હુ કાણ એવા રીતે મહા વાક્યથી વિચાર કરવા, એ વંદનભક્તિ છે; આત્મા ને પરમાત્મા એક જ છે, પણ હ બીજો નથી-અર્થાત્ આત્મા પરમાત્માની ઐક્યના વિચાર, તે કાસ્યબક્તિ छ, 'ते तु छ' श्रेवा निश्चय अरवा, ते सण्यभक्ति छ, आ सर्व ध्रहा छ, ध्रवररूप ज છે, એમ દઢ નિશ્ચય થવા, એ આત્મનિવેદન છે, અને પરમાત્મા તથા આત્મા એક જ છે, એમ પરમાત્મામાં આત્માને લીન કરવા, એ અનન્ય ભક્તિ છે પ્રભુના સ્વરુપની સેવા સંબંધ આમ સમજવાનું હે. નહું કર્યાંથી આવ્યા, કેમ આવ્યા, કયા જઇશ, મારુ શુ થશે એવા વિચાર થવા, એ ચરણપક્ષાલન છે, સસાર અસાર છે, ને હું મૃત્યુવશ માનવી એવા વિચારથી સસારમાંથી સરતા થવું, એ પ્રભુને સ્નાનાદિક ક્રિયાના પ્રકાર છે હુ છવ નથી, પણ બીજો કાઈ હુ, એવા વિચાર થવા, એ વસ્ત્રપરિધાન છે, હું પચભૂતથી ન્યારાે હુ, પંચકાેશથી ન્યારાે હુ, એવા જે વિચાર તે અલકારપરિધાન ક્રિયા છે, જે તે છે તે જ હું છું, એવા નિશ્ચય તે પુષ્પચદનાદિક કિયા છે, હું વિશ્વવ્યાપિ છુ, મારે ગ્યા જગત સાથે કંઈ સબધ નથી-હું કાઇના નથી, ને મારા કાઈ નથી, એવા જે વિચાર તે મંગળ આરતિ છે, હુ જ એ હુ, એવા નખશિખપર્યત અખડ એકરસ ભાવ પ્રકટના, ને પરમાત્માનું અનુસંધાન કેરલુ, એ પરમ દર્શન છે પ્રભુના ચરણ એ તત્ત્વવિચારન સ્થાન, ધુરી એ પચભૂત વિચારત સ્થાન, નતુ એ પચકારા વિચારતુ સ્થાન; કહિ એ દ્વૈત અદ્ભૈતના ભેદ વિચારતુ રથાન, પેઢ એ પરમાત્મા આત્માની એકતાના વિચારતુ સ્થાન; હાય એ 'તે તુ છે' એ નિશ્ચયતુ સ્થાન; દ્રદય એ, હું સર્વત્ર છુ, કાઇથી ન્યૂરા નથી એવા निश्चयनु स्थान; अपेाण स्थे सर्व वासनाक्षयनु स्थान, मस्तअ स्थान स्थान જાણવાત સ્થાન, અને મુખ એ હું જ પરખ્રહા છુ, એમ જાણીને પરખ્રહામાં લીન-લય લાગવાનુ સ્થાન છે-એવું વેદાતપક્ષે પરમાત્માની ઉપાસનાનુ સ્વરૂપ છે.

"પ્રથમ હું તેમનાં ચરણારવિંદથી તે છેક મુકુટ પર્યંત આખું સ્વરૂપ મીટ લરીને એવા લાગી; પણ સંતાષ પામી નહિ, ત્યારે મે ફરીથી તેમનાં એકેક અંગ એવાના આરંભ કર્યો.\* ધ્યાનચાગ સુંદર ભરાવદાર ગાળ પીંડીએા, કુદલીસ્તંભ સરખી

જંઘાએા, અતિ ગાળ અને યુષ્ટ નિતંધા, જગતના ઉત્પત્તિ સ્થાનરૂપ ગુદ્યાંગ, સિંહ કટિના સરખાે કટિલાગ, ને તેનાપર ખહુ છટાથી પહેરેલું વિદ્યુત્ સરખું તેજસ્વી કૌરીય પીતાંબર, ગંભીર નાભિ, અતિ મનાહર તથા ઉદાર વક્ષઃસ્થળ-હૃદય, પાતાની અદ્દસુત પ્રભા તથા શાભાથી દીપાવતા કૌસ્તુલ મિશુ, તેમના અતિ વિશાળ અને સિંહના સરખા સ્કંધ, દિવ્ય ખાહુ, તૈપર ધરેલાં રતનજડિત બાહુભૂષણા–બાજીળંધ, સુંદર પહોંચી, નવલકમેલ ખીલ્યું હાય તેવા આરકત અને સુકામળ હસ્ત-કમળ, ચન્દ્રસમા તેજરવી નખ અને અંગુલિએા, સુંદર સુદામળ કંઠપ્રદેશ, તેજસ્વી હીરકથી દીમ ખની રહેલી ચિખુક, આરક્ત અધરાષ્ટ્ર, મંદ-મધુર હસિત મુખારવિંદ, હાસ્ય કરતાં કવચિત્ દેખાઈ જતી-જાણે મણિએ જડ્યા હાય તેવી તેની દંતપંક્તિ, સુંદર સુકાેમળ નમણી નાસિકા, તાજા ખીલેલા રકત કમળની પાંખડી સરખાં અને લાવણ્યમય તેજની ખાણ સરખાં વિશાળ કાેમળ નેત્ર, સુંદર વાંઠદાર ભ્રુકુટી, ગાળ સુકાેમળ ગાલ, વિદ્યુત્સમ શાભતા કામળ કર્ણ, ઉચ્છિત કરોાળપર ઝૂલતી શ્યામ રિનર્ગ્ધ કેશની લંટા, ભુમધ્યથી આરભાયલું ભવ્ય લલાટમાંનું કરેતૂરી તિલક, માતીની શેરા તથા મગૂરપિગ્છની ચન્દ્રિકાએાથી અલંકૃત કરેલા મહા શાભાયમાન મુક્રુટ જેનાપર શાહાવેલા હતા, એલું સર્વોપરિ કામળ કેશા-વળિચુક્ત શ્રીમસ્તક, કંઠમાં પહેરેલી કમળપુર્વાની લાંખી વનમાળા, ખલે નાંખેલા સુવર્ણના પીત ઉપરણા તથા ક્રીડા સારુ કરમાં ધરેલું લાંખી દાંડી-વાળું પ્રકુિલિત કમળપુષ્પ–એ પ્રમાણે અંગ પ્રત્યંગા તથા વસ્ત્રાલંકારાનું પૂર્ણ પ્રેમથી અવલાકન કરી, વારંવાર હું તેનું પુનરાવર્તન કરવા લાગી; અને ખૂખ એકાચતા કરીને, હવે પછી તે દિબ્ય સ્વરૂપને કરી ન ભૂલી જાઉ એવી રીતે મેં મારા આત્મમંદિરમાં તેનું ૯૯ સ્થાપન કરી દીધું.

" હવે મારા પ્રેમ ઉત્તરાત્તર તે સ્વરૂપને વિષે વધતા જ જવા લાગ્યા.

<sup>\*</sup> બહાનાર બહે છે તે માતે છે કે, પરમાત્માના અગા, વસ્ત્રાલકારા તે લોકિક અલકારા જેવા નથી, પણ સર્વે દિવ્ય–કલ્પનામા નહિ આવે તેવા, અનિર્વચનીય, અક્ષ્ય્ય છે પરતુ તે સમજાવવા કે મુકાળલા કરવાના શબ્દા, મૃત્યુલાકની વાણીમાં ન જણાવાથી, તે સમજાવવા માટે જ તે ભાષાના વ્યાવહારિક શબ્દોના પ્રયાગ કરાય છે.

મને તેનું અર્ચન કરવા ઇચ્છા થઈ. તે કૃપાળુ પ્રભુની ઇચ્છાથી મારી સઘળી મને વૃત્તિએ – જેઓ અંતઃકરણુ સાથે સદા અદશ્યસ્પે રહે છે તે–તે વેળા અનેક પ્રકારની દિવ્ય પૂજનની સામગ્રીજ્પે થવા લાગી. ઉદ્ધાસચુક્ત મનથી મેં પ્રભુની માનસિક સેવા માંડી. પુષ્પાંજલિવડે તેમને વધાવી લીધા. મનામય પ્રકારથી વિધિપુરઃસર આ સર્વ અર્ચનવિધિ કરી, જે પ્રત્યેક જિજ્ઞાસુ જાણે છે, તું પણુ જાણે છે, આ સંઘ પણુ જાણે છે, તમારા હૃદયમાં તે કરોલું છે, એટલે આ આનંદપ્રકાર વિશેષ વર્ણવતી નથી."

એટલું કહીને તે સાધ્વી ક્ષણુલર ચંભી, પછી પાછી ગાલી; "પછી એ કૃપાળુ પ્રભુ, મારે સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ, પૂજ્ય, માન્ય, સેવ્ય છે, અને

હું તેમને અધીન છું, એલું જણાવવા સારુ મેં તેમની આસપાસ અનેઠવાર પ્રદક્ષિણા ઠરીને, તેમનાં ત્રરણા વંદતભકિત રવિંદમાં સાષ્ટાંગ પ્રણામરુપે વંદન કર્યું. 'હે પ્રભા ! આપ સદા સર્વદા મારે વંદનીય છા, હું આપના પદકમળને પ્રેમથી નમું છું. આપ સર્વને વંદનીય છા. આખું વિશ્વ આપના આગળ નમ્ર છે. આપ દશ્ય અને અદશ્ય એવી સમગ્ર સૃષ્ટિમાંના પદાર્થો અને પ્રાણીએ કરતાં શ્રેષ્ઠ છે. આપના કરતાં કાઇ અધિક નથી. માટે હે અનાથળંધુ! આપ હું કે જે મારા પ્રારુષ્ધયાગથી આ સ્થાને કેવળ અનાથ રૂપ થઈ પડી છું, તેના ઉદ્ધારકરૂપે ગંધુ થયા છા, તેના ખદલા વાળી, આપને પ્રસન્ન કરવા જેલું મારી પાસે કંઈ નથી; સઘળારુપે માત્ર હું આપને વંદન કરુ છું. હે કુપાસિંધુ! આપને માત્ર એકવાર એક જ પ્રણામરુપે વંદન કરવાનું પણ મહાત્મા જના ઘણું માટું ફળ જણાવી ગયા છે. અશ્વમેધ જેવા માટા શ્રૌત યત્ત કરી કરી દશ વાર કરનારને જે મહત્યુણ્ય થાય, તે કરતાં પણ તમને વિશુદ્ધ અંતઃકરણથી શરણે થઇને જે એકવાર સાષ્ટાંગ પ્રશ્રામ કરે છે, તેના કરતાં વધારે ફળભાગી થાય છે; કેમકે દશ અશ્વમેધ કરનાર તા તે પુષ્યથી દિવ્યલાકમાં જઈ અપાર સુખ લાગવે છે ખરા; પણ તે યુષ્યલાગ પૂર્ણ થતાં પાછા તેને જગત્યુરમાં – મૃત્યુલાકમાં જન્મ લેવા પહે છે; અને તમને પ્રણામ કરનાર તા, તમારે શરણે થયા, માટે તેને કરી જન્મલું પડતું નથી.\* હે સર્વેશ્વર! હે વિશ્વરુપ! આપ મારી આગળ આવા મનાહર મૂર્ત્તિમાન વિરાજેલા છતાં, અવ્યક્તરૂપે આખા વિશ્વમાં સર્વત્ર એક સરખા વસી રહ્યા છા. તે વિશ્વરૂપે આપ જ છા, તે જોતાં

एकोऽपि ऋष्णस्य सङ्कत्रणामो दशाश्वमेघावस्र्येन तुल्यः ।
 दशाश्वमेधी पुनरेति जन्म ऋष्णप्रणामी नं पुनर्भवाय ॥

તો આખું વિશ્વ મારે નમનીય છે, ને હું વિશ્વમાંની, જહે કિંવા ચેતન સર્વ વસ્તુની આગળ નમ્ર છું ને તેટલા માટે, હે પરમપુરુષ! હે પરમેશ્વર! હું આપને યુનઃ તુનઃ નમન્કાર કરું છું. હું આપને યુનઃ તુનઃ નમન્કાર કરું છું. આપ સર્વત્ર છેા, ને સર્વસ્તપ છા, માટે આપની આગળ પાછળ, આજી આજી, ઉચે નીચે ને સર્વત્ર આપને મારા નમસ્કાર છે.\* હે પરાત્પર પ્રભુ! આપને જે નથી જાણતા તે જ જાણે છે, જે જાણે છે તે જાણતા નથી. આપ ગમે તેવા છા, પણ હું જાણતા નથી. ચંદનના ભારને વહેતા પશુ ભારને જાણે છે, પણ ચંદનને જાણતા નથી, એવી મારી દશા છે!'

"મારા મનમાં હવે પ્રશ્ન થવા માંડ્યો કે આ સર્વેશ્વરની આગળ હું કૈવા અધિકારમાં છું–અર્થોત્ કેવી ભાવનાથી મારે રહેવું જોઇએ ને કેવા સંબંધ ગણવા જોઇએ ? હું તેમને શરણે છું, ને તે દાસ્યવાક્તિ કૃપાળુ મારુ શરણ્ય છે; તે પરમેશ્વર છે, તે હું તો તેમની અપાર સ્પ્રિમાંના એક દીનહીન જીવ છું, તે એક મહાતેજસ્વી સૂર્ચ છે, ને હું તાે અંધકારમાંના એક કાલક આગીએ છું; તે સમર્થ તાે મહા-સસુદ્ર છે, ને હું તા એક બિંદુએ નથી; તે સૌથી સ્વતંત્ર છે ને હું તા તેમને અધીન છું; તે વિદ્યાસાગર છે ને હું તાે અવિદ્યામાં ગુંચવાયહું એક ક્ષુદ્ધક પ્રાણી છુ; તે માયાપતિ છે ને હું તેમની પ્રબળ માયાના વશમાં છું; તે સર્વર્ગ છે ને હું અલ્પન્ન છું; તે પરમ પાવન-અધમાહારણ છે ને હું અધ-માધમ છું; અને તે મહામંગળ છે ને હું અમંગળ છું. પણ તે ને કૃપા કરીને પાવન કરી લે તાે તેની ભક્ત થાઉ. વાસ્ત્રવિક જાતાં તે મારા અંશી છે ને હું તેમના અંશ છું. એવી રીતે સર્વ પ્રકારે તે મારા કરતાં શ્રેષ્ઠ, માટે તે સેવ્ય ને હું તેમની સેવકી; તે પ્રભુ ને હું તેમની દાસી.t હવે મારે સદા તેમની પરિચર્યામાં જ રહેવાનું છે! આવી ભાવનાથી હુ હાથ નેડી, નમ્ર ચિત્ત કરી, તે કૃપાળુ મને શી આગ્રા કરે છે, તેની વાટ જેતી સન્મુખ ઊભી રહી."

नमो नमस्तस्तु सहस्रकृत्वः पुनश्र भृयोऽपि नमो नमस्ते ।
 नमः पुरस्ताद्य पृष्ठतस्ते नमोऽस्तु ते सर्वत एव सर्व ॥

<sup>†</sup> દીકા-ભક્તિના નવ પ્રકાર છે. अवर्ण कीर्ननं विष्णोः स्मर्णं पाटसेवनम् । अर्चनं वंदनं दार्यं स स्वमात्मीनेवदनम् ॥ दास्थलिक्त्ये सातभे। પ્રકાર છે. ગીતામાં કૃદ્ધ છે કે, સર્વ ધર્મને। પરિત્યાન કરીને, મને એકને શરણે ल, ते પ્રકાર અત્ર વર્ણવ્યા છે. શચ્છ ત્રણ પ્રકારના છે. તેમા હું તેમના હુ, તે પ્રકાર તે દાસ્યબક્તિ છે. એ શરણ મૃદ્ધ છે, પણ તે માલદ દાતા છે.

એટલા સુધી પાતાની મૂર્છાવસ્થાનું વર્ણન કરીને, સર્વ શ્રાતાઓને અચ્યુતભક્તિમાં તલ્લોન કરતી, વળી તે સાધ્વી ગાલી; "એ પ્રમાણે ઘણીક

સખ્યભક્તિ વાર સૂધી સન્મુખ રહી એકાગપણ દાસ્યભાવથી પ્રભુનું स्वरूपानुसंधान अरतां अरतां तेमनी भुणभुद्रा भारापर ળહું પ્રસશ નેવામાં આવી. તે ઉપરથી, મેં મારા સ્વામીની કરેલી વંચના, અચ્યુતમાર્ગના ત્યાગ ને એ સિવાય જગત્પુરથી માંડી આજપર્યંત નાય્યે અજાર્ચે કરેલાં અનેક પાતકા ઇત્યાદિ મારા સર્વ અપરાધા, જાણે કૃપા કરીને તે પ્રિય નાથ, ક્ષમા કરતા હાય એમ મને ભારયું. જેમ કાઈ સુરુ સખા–મિત્ર પાતાના અતિ પ્રિય સખાને ચાઉ, કનેહી કનેહીને, પ્રિય પ્રિયને, માતા સંતાનને અને પતિ પાતાની પત્નીને, પરસ્પરની પ્રીતિના ખદલામાં જેવાં ચાહે, તે તે પ્રીતિના સંબંધથી તેઓમાં જેવી એકતા દેખાય, તે કરતાં પણ વધારે એક્ય મને પ્રલુ સાથે દેખાયું! સખા પાતાના પ્રિય ત કરતા પણ વધાર અક્ય મને પ્રભુ સાથ દેખાયું! સખા પાતાના પ્રય સખાને પ્રીતિના સંબંધમાં પાતાનું ગુદ્દામાં ગુદ્દા અને પ્રિયમાં પ્રિય કંઈ હાય, તે પણ આપી દે છે; તેમ આ કૃપાળુએ પાતાના એ ગુપ્તમાં ગુપ્ત સ્વરુપના અનુભવ કરાવીને, મને કૃતાર્થ કરી. સર્વે ધર પ્રભુની સાથે મને લગની લાગી! તે મારા અંગે અંગમાં વ્યાપી ગયા, જે અદ્ભુત દિવ્ય મૂર્તિ મારા નેત્રમાં હતી તે અદશ્ય થઈ ગઈ ને નવી મૂર્તિ હૃદયમાં ખડી થઈ. ત્યારે મેં જાલ્યું કે, ભલે એ મૂર્તિ જતી રહે, મારા હૃદયમાંથી એ ક્યાં જવાની છે !\* હવે મને કાઇના ભય નથી, એલું અભયદાન મળ્યું હાય એમ લાગ્યું. એ ઉપરાંત પણ વળી કાઈ ળીને માટા ગુપ્ત લાભ મને તેમની પાસેથી થવાના હાય, એલું મારાપર તેમની પ્રસન્નતા ભરેલી, મુખથી તથા કૃપાકટાક્ષ ઉપરથી મને લાગ્યું. અહા! તે કૃપાળુ પ્રભુ પાતાના શરણાગતને કેવા ને કેટલા ચાહે છે! અહા! હું ક્યાં તે તે ક્યાં! છતાં એક મારા જેવા ક્ષુદ્ર પ્રાણીનાપર તેમના આટલા ખધા પ્રેમ કે તે મારા હૃદયમાંથી ખસતા જ નથી. આવું સખાપાલું જોઈ મારા સખ્ય પ્રેમ અથાગ વધી પડ્યો. મને ઉત્સાહ થયા કે, સખ્ય સંબંધમાં તે કૃપાળુએ જ્યારે મને પાતાના સ્વરૂપના અનુભવ કરાવ્યા, ત્યારે તેના ખદલામાં તેમને મારે શું આપલું?

<sup>\*</sup> ટીકા-આ મધ્યમ શરણું છે. શ્રીકૃષ્ણ ગાેપીઓના હાથ તરછાડી નાસી ગયા ત્યારે ગાેપીઓએ કહ્યું કે, ''હે કૃષ્ણ, હાથ તરછાડી, અલાહારે જતા રહ્યા, તેમા શું આશ્ચર્ય! જો મારા દૃદયમાથી બચા તા જ તમારુ પરાક્રમ બછું.'' અત્ર વર્ણવેલા પ્રકાર તેવા છે.

"એમને આપવા યાગ્ય મારી પાસે શું હાય? એવી કચી વસ્તુ હાય કે જેનાથી તેઓ પ્રસન્ન થાય? વળી આ જગતમાં જે કંઈ છે, તે સઘળું તેમનું જ છે; અને મારી પાસે પણ જે કંઈ છે, તે સઘળું તેમનું જે છે; મારું કંઈ પણ નથી. તા પછી ભક્તિ એમને એવું શું આપવું, કે જે મારું હાય? બીબું તા કંઇ મારુ નથી, પણ આ દેહ સુદ્ધાં મારા નથી. મન પણ મારું નથી, ને અંતઃકરણમાંની દેઢ અહેકારગ્રંથિ, જેને હુંપણાનું અભિમાન છે, તના-પર આ કૃપાળુ પ્રભુના આભાસ પડવાથી, 'જીવ' એવી સંજ્ઞા થાય છે, તે પણ મારા નથી. હવે કેમ કરતું ? એ સહુ મારાં નથી, તા પણ તેઓનાપર 'મારાં છે' એલું દઢાભિમાન થઈ રહેલું છે, તાં તે મિથ્યાન ભિમાન સમૂળું ત્યજ દેવાસપે તે જ વસ્તુ તેમને અર્પણ કરવી નાઇએ. કામ્યકર્મના ફળના ત્યાગને મહાત્માચ્યા ત્યાગ કહે છે. પુત્રેષણા ત્યજવી, વિત્તૈષણા ત્યજવી, સ્વર્ગાદિ લોકૈષણા ત્યજવી, નિર્વિષય મન કરેલું, ચિત્ત-નિગ્રહ કરવા, ચિત્તાલાવ થવા, એમ આત્મરતિ આત્મતૃપ્ત જે છે, તે આત્મામાં જ સંતુષ્ટ રહે છે-તેને કંઈ કર્તવ્ય નથી-તેથી આત્મા જ અર્પવા, એ જ શ્રેષ્ઠ છે. આવા નિશ્ચયથી મેં મારુ તન-મન-ધનરૂપ સર્વસ્વ પ્રભુને અર્પણ કરવા ધાર્યુ; અને તત્લણે માટા પ્રેમાવેશથી હું તેમનાં ચરણા-રવિન્દમાં જઇ પડી; અને અહંકારગ્રંથિમાં પડેલા ચિદાભાસર પ જે મારા જીવાતમા, તે મેં તેમને અર્પણ કરી દીધા! તેમના સ્વરૂપને વિધે મારી એકાગ્રતા શઈ\*! તે ઉપર અનિવાર્થ મેમ, અને તેના આવેશથી આ પ્રમાણે થયેલું આત્માનવેદન-આત્માર્પણ-આત્મેક્ય એ સઘળાથી હું તદ્રૂપ મની ગઈ. મને દેહનું કે છવનું કશું લાન રહ્યું નહિ. એ વેળાની મારી સ્થિતિ જ વિલક્ષણ થઈ રહી. પ્રથમ સાંસારિક દશા દેહને થાય છે; અર્થાત્ દેહસ્પે જ પ્રાણી દેખાય છે; દેહની સ્થિત ઇંદ્રિયા સહિત મનથી પ્રતિષ્ઠિત છે; ને એ મન, કે જે ઘણું ચપળ અને સઘળા વિકારા, ૦યવહારામાં કારણરૂપ છતાં સ્વતઃ જડ અને પરપ્રકાશિત છે, તેને પાતાના પ્રકાશ આપીને, ચિદાભાસ-પરમાત્માના પ્રતિબિંબ કિવા અંશ-રૂપ છવ લગ્નત કરે છે. એ પ્રમાણે લગ્નત થયેલું મન જ, પછી પ્રાણીને અંધન રૂપ થાય છે. પરન્તુ મનાદિક જઉાના સંઘ દ્વર થયા,

<sup>\*</sup> આ અવધિરારણું છે. ગાપીએ અને શ્રીકૃષ્ણના સંબધનું આ તાઢરય સ્વરુપ છે. ભાગવતમાં વર્ણવેલી રાસલીલા, ગાપીપ્રેમ, કૃષ્ણને સ્વાત્માર્પણ, એ સર્વ આધ્યાત્મિક વિત્રયના ગૃઢતા, આત્મનિવેદન ભક્તિનું રહસ્ય સમજવાયી ખુદ્ધિમાનને સહજ સમજારી.

એટલે છવાત્મા શુદ્ધ ચિદ્રૂપ-અર્થાત્ પરમાત્માના અંશ હાવાથી અંશીની સાથે એકતાવાળા અને છે. તેની સ્થિતિ પછી સૌથી નિરામય, સુખમય, ચિન્મય અને સન્મય સચ્ચિદાનંદરુપ છે. મારી ક્થિતિ પણ એ મના-દિક જેડાના સંગ દૂર થતાં જ, એવી વાસનારહિત થઈ રહી! મારું કંઈ નહિ! તેમ હું પણ કંઈ નહિ! તે પણ કંઈ નહિ! સર્વથા કેવળ પ્રભુ અચ્યુત જ. મને કશી સંદ્યા રહી નહિ. એવું મારુ નિઃસંદ્યપણું ઉત્તરાત્તર એટલું ખધું તો વધી પહ્યું કે, મારી દૈહિક સ્થિતિના જેમ લય થઈ ગયા હતો, તેમ જેને મે મારું સર્વસ્વાર્પણ કંયું હતું એવા અચ્યુત સ્વરુપનું સાવયવી નિરાવયવી–સાકાર નિરાકારપણું પણ ધીમે ધીમે લય જઈ જવા માંડ્યું; અને કેટલીકવારે સમૂળું તે અદ્દલત સ્વરુપ અદૃશ્ય થઇ ગયું!

"પણ મારા હુદય-અંતરના ગુદ્યાગારમાં, જ્યાંનું, કાઈ પણ, કંઈ પણ જોઈ શકતું નથી, પણ પાતે જ પાતાલ જે જોઈ શકે છે, ત્યાં એક નવી મૂર્તિ-નવું સ્વરૂપ-દિવ્યસ્વરૂપ દૃષ્ટિગાચર થયું. એક સ્વયં-જયાતિર્મૂર્તિ પ્રગટ થઈ! અહા! ગુહા શેથ લેદાવાથી, શાક શમી ગયા, પાપને પણ તે તરી ગઈ, વાસના પણ મરી ગઈ, વિશ્વ લય પામતું જણાયું! લય પામી ગયું. આ સ્વરૂપના સહજાનંદમાં વિહાર કરનારાની વિચિત્ર ગતિ કાણ જાણી શકે છે? તે ગૂઢ જ છે-જે જાણે છે તે જ જાણે છે. પાણીમાં રહેલા મત્સ્યની ગતિ કળાય, આકાશમાં ઉડતા પક્ષીની ગતિ કળાય, વાયુની ગતિ કળાય, પણ સહજાનંદ સ્વરૂપની ગતિ અકિત છે. તે ગૂઢમાં ગૂઢ ને ગુપ્તમાં ગુપ્ત છે! અહા! તે જે જાણે છે તે જ જાણે છે; પણ જાણનાર એાલી શકતું નથી, હવે મારી જે સ્થિતિ થઈ, તેનું વર્ણન હું કરી શકીશ નહિ; કારણ કે એને વર્ણવવા માટે મારી વાણીને પુરતા શખ્દા મળશે નિહ; કારણ કે એને વર્ણવવા માટે મારી વાણીને પુરતા શખ્દા મળશે નિહ; તેમ તેની સરખામણી માટે ખીતું કાઈ ઉપમાન મારા જાણવામાં નથી. એટલા માટે એનું નામ અકથ-અનુપમ સ્થિતિ—એ જ પ્રદ્યાદશા! નેતિ નેતિ!!

"એવી રીતે મને મૂર્ણમાં મહામૂર્ણ પ્રાપ્ત થઈ!! હે અચ્યુતપ્રિય મહાત્મા! એનું વર્ણન ખહુ આનન્દપ્રદ છે. મને અધમ અન્નાત કશા સાધન વગરનીને, માત્ર એક તેમની શરણાગત થયેલી જાઈને, આવી ઉત્તમાત્તમ પ્રાદ્ધી સ્થિતિનું દર્શન કરાવ્યું, એ તે કૃપાળુ પ્રભુની કેટલી અધી કૃપાળુતા! આટલા માટે-જ મહાત્મા જનાએ તેમને 'કૃપાના માગર' કહ્યા છે. એવી નિઃસંગ્રદશામાં કેટલા સમય વીત્યા હશે, તેનું મને સ્મરણ રહ્યું નથી.

"પછી મને એકાએક કંઈ સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થઈ, તે વેળા મારી દૃષ્ટિ આગળ અતિ સાનન્દા શ્રધે ઉપજાવતા નિર્મળ પ્રકાશ મેં નોચા. તે પ્રકાશમાંથી જાણે તે પ્રકાશનાં સંવાન જ હાયની, તેવા સુપ્રકાશિત બે સુંદર પુરુષા મારી પાસે નિકળી આવ્યા. તેએ મને તે પ્રકાશમાં લઇ ગયા! દેષ્ટિપાતથી એયું તેા પ્રકાશ જેના થકી પડતા હતા, તે એક વિચિત્ર વાહન છે, એમ મને લાગ્યું. તેમાં કેટલાક તેજસ્વી જેના બેઠેલાં મારા જોવામાં આવ્યાં. તે વાહુન ભૂમિથી અહર આકાશમાં હતું; ને તેને વહન કરવાને પશુ, પક્ષી, મનુષ્ય ઇત્યાદિ કાેઇની સહાયતા નહાેતી, એવું નેઇ, મારા સ્વામી પાસેથી પૂર્વે સાંભળેલી વાત મને સ્મરી આવી કે, આ વાહન તે આકાશમાં અદ્ધર ચાલનારુ વિમાન જ હશે. મને તેમાં બેસાડવામાં આવી, ને અંદર બેઠેલા જીવા બહુ પ્રીતિથી મારા સત્કાર કરવા લાગ્યા~જાણું કે તેઓ મારાં અતિ નિકટનાં પ્રેમી કુટુંખીઓ જ हिया अद्धारथी नेतां ये विभान भने वायुसमुद्रभां तरती यें नानी સરખી નૌકા જેવું લાગતું હતું, પણ માંહે ગયા પછી તે৷ એના વિસ્તાર ઘણા જ માટા લાગ્યા. તેની શાલા અને રચનાના પણ કંઇ પાર નહાતા. મારું મન મહિની રચના જેવામાં લીન થઈ ગયું હતું, એટલામાં નાનાં વિધનાં સુસ્વર વાદ્યોના, તેમ જ અચ્યુત નામના મંગળ શખ્દોના ધ્વનિએ! થયા. વિમાન ઉપદ્યું. વિમાન ચાલતી વેળા નીચે અને આસપાસ હું નાઈ રહી. હું ખહુ ઉજળા પ્રકાશમાં હતી, તેથી નીચેની ભૂમિ, પદાર્થો ઈત્યાદિ સૌ મને ખહુ ઝાંખાં લાગ્યાં-જાણે કે તેઓ એક સામાન્ય અંધ-કારમાં જ પહેલાં હાય! વિમાન આકારામાર્ગે વેગમાં વધ્યું, પણ તે કેણી-મેર જશે, તે મને ક્યાં લઈ જશે, એ માટે મને જરા પણ શંકા થઈ નહિ. હું તા માત્ર આસપાસ દેખાતા ભૂમિ ને અંતરિક્ષની અદ્દલુત ચમ ત્કૃતિએા જોવામાં જ નિમગ્ન રહી. મારી જોડે બેઠેલાં પવિત્ર જેના સાથે વાતિગ્રિત કરવાનું પણ મને સ્મરણ રહ્યું નહિ. ઘણેક આગળ જતાં મેં નીચે બૂમિપર જોયું તાે એક સાદાે અને શુદ્ધ શેરડાે, યજે બાજીની લતાઓથી આચ્છાદિત થયેલા જેવામાં આવ્યા તે ઉત્તર દિશા લણી જતા હતા, ને ઉત્તરાત્તર ખહુ ઉંચે ને લાચે સૂર્ય મંડળને લેકીને જતા જણાતા હતા. તેનાપર અનેક મનુષ્યાનાં ટાળાં એક પછી એક ચાલ્યાં જતાં હતાં. એવાં ઘણાંક ટાળાંને પાછળ મૂકીને અમારુ વિમાન આગળ

<sup>\*</sup> ટીકા-લોકિકમા જણાયછું, મનાયછુ વિમાન નહિ, પણ સ્વાત્મસ્વસ્ત્રપથી, જ્ઞાની જે અહ્દર ને અહ્દર, અવકારામાં હહે છે, તે સ્ત્રયી વિમાન.

વધ્યું. તેણું જાણું એ નીચના શેરડાના આધારે જ ચાલલું હાય તેમાં તેની સીમા છાડી નહિ, એથી મને તે શેરડાપરની સ્થિતિ જેવાનું સહજે બની આવ્યું. મે ધારી ધારીને જેવા માંડ્યું તો તેપર ચાલતાં મનુષ્યાના ટાળાંમાં, જાણે મારા સહવાસમાં આવ્યા હાય તેવા સર્વે છવા પરિચિત લાગ્યા. તેઓ વારંવાર અચ્યુત નામની ગર્જનાએ કરતા હતા. તે ઉપસ્થી મેં જાણી લીધું કે, એ શેરડા તે પવિત્ર અચ્યુત માર્ગ જ છે, ને આ પંથીઓના નાના માટા સંઘા, તે કાળપુરુષના લયથી નાઠેલાં જગતપુરવાસીઓ છે.

"એક સંઘમાં સૌથી આગળ ચાલતા અને સાથેના પંથીઓને માર્ગના પાય કર્યા જતા એક પુરુષને મેં સારી પેઠે એાળખ્યા. મારા પૂજ્યસ્વિપે ચિરકાળ પરિચયમાં આવેલી એની પવિત્ર મૂર્ત્તિ, પ્રેમાછ મુખમુદ્રા તથા તેમાંથી ઝરતાં અમૃત સરખાં મધુરાં હિતકર વચનાએ મારા ચિત્તને તેના પ્રતિ એક્દમ ખેચી લીધું. તુરત મને સ્મરણ થયું કે, હું તેની અપરાધિની છું. આ વેળાએ પણ, તે ભૂમિપર અડવાણા\* ચાલે છે, ને હું તેનાથી ઊંચે અંતરિક્ષમાં ને દિવ્ય યાનમાં વિચરું છું, એ પણ ઘણા માટા અપરાધ છે. હર! હર! પતિવતાના સંબંધમાં આ કેટલું ગધું ઉલટું અને ખેદપ્રદ છે! હે અચ્યુતપથગામી મહાત્મા! તું સમજ તા ગયા જ હશે કે, એ પુરુષ તે કાેણુ ? એ પવિત્ર પુરુષ તે અચ્યુતપુર જવા નિકળેલા મારાથી વિયાગ પામેલા મમ ભર્તાર! હે સત્સાધક! ઘણા દુર્ધર વિચાગને અંતે મારા સ્વામીને જોઇને મને અતિ આનંદાશ્ચર્ય થયું. પણ તે સાથે, મેં જાણી જોઇને કરેલા તેમના અપરાધથી મારા મનમાં તે વેળા ઘણી ગ્લાનિ અને વિષાદ પણ ઉપજયા. તાપણ એક વાતે મને ધીરજ હતી કે, તેમના સ્વભાવ ખહુ શાંત, પ્રેમાળ અને ક્ષમાશીલ છે, તેથી હું ચરણમાં જઈ પડીશ તા તેઓ મને જોતાં જ મારા સર્વ અપરાધને ભૂલી જશે, ને મારા અંગીકાર કરશે. દુ પંથીવર! પ્રેમાળુ અને ધર્મશીલ સ્ત્રી પાતાના પતિવતના અને પુરુષ પાતાના સ્વામીપણાના યથાર્થ ધર્મ જાણનાર એવાં દંપતીના પરસ્પરના પ્રેમ કેવા ઉત્કટ હાય છે, ને તે પ્રેમના પ્રેખળ પ્રકાશમાં ખીજ સર્વ વસ્તુ કેવી નિસ્તેજ થઈ જાય છે, તે આપનાથી કંઈ અજાણ્યું નહિ હાય. હું તે પ્રેમાવેશમાં કેવળ અંધપ્રાય બની ગઈ. મને વિચાર થઈ

<sup>#</sup> ટીકા-કારણ કે ભક્તિ સાથે નથી. † ટીકા-અહીં બક્તિ ને જ્ઞાનના નિક્ટના સંબંધ અતાવ્યા છે. જો કે બક્તિ કોષ્ઠ છે તે ઉપર છે, પણ જ્ઞાનરહિત તે રાભતી નથી.

આવ્યા કે, હું કેવી હુષ્ટ! કેવા ઠઠણ કાળજાની! કે મને અપરાધણને એટલું પણ ન સાંલર્શું, જે હું તેમનાથી છૂટી પડીશ તા પછી તેમની પવિત્ર સેવા કાેેે કરશે ? સ્વામીનાં સઘળાં જ કાર્યોમાં અંતઃકરણ-પૂર્વક સહાય થનારી હું વિયાગિણા થઈ છું, ત્યારથી તેમને આ એકાંવ-માર્ગમાં કાેેે સહાય કરતું હશે ? પ્રતિદિન માર્ગે ચાલી થાકેલા મારા સ્વામીને ઉતારા આવતાં ત્યાં આસન કાેણ પાથરી આપતું હશે ? વનકલ આદિક લક્ષ્ય સામગ્રી કાેેે લાવી આપતું હશે ? તેમના મુખમાંથી ઝરતું અચ્યુતકથામૃત કાેણ પીતું હશે ? એવી પ્રેમાળ સેવાથી પ્રસન્ન થઇને તેમનાં મુખમાંથી નિકળતા, 'પ્રિય! તારું કલ્યાણું થાએા! કલ્યાણુ થાએા!' એવા આશીર્વાદ લેવાને કાેેે લાગ્યશાળી થતું હશે ? એ તાે જે થયું તે થયું પણ હવે પ્રત્યક્ષ મારા વિયાગી સ્વામીને જેવા છતાં હું કાેની વાટ એઈ રહી છું ? ચાલ, હું તેમને જઈ મળું–આવા ઉભરાયી હું એકદમ ઊભી થઇને પડવાના, કે વાગવાના, કે મારે ને તેમને કેટહું છેંદું છે, હિવા મારી ને તેમની સ્થિતમાં કેટલા બધા અંતર છે, તે કશાના વિચાર કર્યા વગર, એકાએક નીચે જઈ પડવા માટે ઘણા ખળથી ઉછળી; પણ શું કહું ? જેમ સ્વસમાં આવી પહેલા પ્રાણી તે લયમાંથી છૂટવાને ઘણાય પ્રયત્ન કરે, પણ અથાગ પરિશ્રમ કરતાં પણ તેનાથી, જાણે પગ લાંગી ગયા હાય તેમ નાસી શકાતું નથી, અને ઘણા અકળાવાથી એકાએક પડી જાય છે, તે સાથે જ તેની આંખ ઉઘડી જાય છે, ને જાગ્રત થતાં આ<u>ખુ</u> સ્વપ્તું ને પેલા ભય એ સર્વ ક્યાંય જતું રહે છે, તેવી રીતે મારી પણ દશા થઈ. વિમાનમાં મને કાઈ રાકતું નહાતું, તા પણ ઘણા ઘણા પરિશ્રમ કરવા છતાં મારાથી કૂદી શકાશું નહિ. છેવટે જીવ ઉપર આવી જઇને હું જેવી ભારે અળથી કુદવા જાઉં છું, તેવા જ વિમાને એકાએક આંગ્રકા ખાધા. તે સાથે વિમાન સાટા વેગથી આકાશમાં સમાઈ ગયું ને મારી દૃષ્ટિ આગળના સર્વ દેખાવ અદૃશ્ય થઈ ગયાે."∗

<sup>\*</sup> ટીકા-જ્યાંસૂધી ઝવની સ્થિતિ, ભૂતના પૃથગુભાગને એક્સ્ય અનુભવતી નયી ત્યાંસૂધી તે પ્રદાભાવને પૂર્ણપણે પહોંચતી નથી. એ પહોંચતા અનન્યતાની જરૂર છે- આ વિશ્વ પ્રદા છે એવા ભાવ થયા વગર, પૂર્ણપ્રદા પ્રાપ્ત થઇ નથી. અહીં સૂધી છવને દુંઇક અવિદ્યાનું સ્થાન રહે છે-અજ્ઞાનસગતિ રહે છે. જ્યાસૂધી જ્ઞાનાભિમાન નાગ પામનું નથી, ત્યાંસૂધી વિશુદ્ધત્તાન નથી. આ સગતિના નાશ હોવા તેઇએ. અવિદ્યાના થોડા નાગ ક્યાલાપથી, વાડા કાસ્ત્રવિચારથી, પણ પૂર્ણ તેં આત્મમત્યયથી થાય છે. જાભ્યા પછી સર્વના ત્યાગ કરવા, એવા શાંકર સ્વામીના આદેશ છે.

એ પ્રમાણે પાતાનું પૂર્વવૃત્ત કહીને તે અળળા સંઘમાં ચામેર દિષ્ઠ કરીને જેવા લાગી. તેમાંનાં સઘળાં પંથીજના તેના મુખ સામું એકીદૃષ્ટે બહુ આતુરતાથી જેઈ રહેલાં દેખાયાં—એવી લાલસાથી કે હવે પછી તેના મુખમાંથી શું અદ્ભુત વૃત્તાંત નિકળશે! પછી સૂર્ય સામે જોઇને તે બાલી; "હે પ્રિય પંથીજના! સ્વાત્મકથા આટલેથી જ આટાપું છું. સૂર્યનારાયણ અસ્તાચળના શિખરે પહોચ્યા છે, તે આપણને સૂચવે છે કે, 'મને પાતાનું અથાગ તેજ આપીને આખા પ્રદ્માંહને પ્રકાશિત કરવાની આજ્ઞા કરનાર સર્વશ્વર પ્રભુ અચ્યુત પરપ્રદ્મનું સાયંકાળનું ઉપાસન કરવાના સમય થયા છે; માટે આપણે સૌએ આલસ્ય તજી દઈ સાયંસંધ્યાસ્ત્રપ અચ્યુતાપાસન માટે તતપર થયું.' આ સાંભળતાં જ પ્રભુના નામના જયધ્વનિ કરી સર્વે પંથીઓ ઉભા થયા ને પથિકાશ્રમથી થોડેક દ્વર વહેતી એક નિર્મળ સરિતા ઉપર સંધ્યાપાસન કરવા ગયા.

અંતરિક્ષમાં રહ્યા રહ્યા એકાગ્રપણે એ વૃત્તાંત શ્રવણ કરી રહેલા વરેપ્સુ આદિ વિમાનવાસીએા પણ તુર્ત નિત્યકર્મમાં પ્રવૃત્ત થઇ ગયા. સંધ્યાપાસનથી પરવારી સૌ પાંધિકા પથિકાશ્રમમાં આવ્યા. પછી

સંધ્યાપાસનથી પરવારી સૌ પાંચિકા પથિકાશ્રમમાં આવ્યા. પછી પ્રેમ સહિત અચ્યુતકીતનના આરંભ થયા. તે પ્રંથતાં મહાત્મા સત્સાધક પાછા પાતાના સઘ સાથે તે સાધ્વીને વીંટીને ખેઠા, ત્યારે તેણે પ્રભુનું સ્મરણ કરીને યુનઃ બાલવાના આરંભ કર્યો.

"હવે પછીનું વૃત્તાંત સંભારતાં મારુ હૃદય ભરાઈ આવે છે ને કંઠ ખેસી જય છે; કેમકે અંજલિમાં આવેલું અમૃત, હું અનન્યતાના અભાવને લીધે પી શકી નથી. મારું વિમાન ઘણા માટા વેગથી કેટલીકવાર સૂધી અંતરિક્ષમાં ચાલ્યા જ કંગ્રું; તે વેળાના તેના અથાગ વેગને લીધે આસપાસનું કશું મારાથી જેઈ શકાયું નહિ, પણ એટલું તો જાણી શકાતું હતું કે, આકાશમાંના ઊંચામાં ઉંચા ઘણાક દિવ્ય મંડ- ળાને પણ પછવા કે-નીચે મૂકીને વિમાન ઉત્તરાત્તર ઊંચે ને ઊંચે ચઢતું જાય છે. છેવટે તે કાઇ એવા ગાઢ આવરણમાં જઈ ચઢતું કે, જયાં પ્રકાશનું નામે નહેાતું, પણ વાયુ અપાર હતા. એ અંધકારમય પડળને ભેદી દિવ્ય વિમાન આગળ વધ્યું. એ અંધકારથી વિમાનમાં એઠેલાં જનાને કશા પણ ઉદ્દેગ કે વ્યથા થઈ નહિ; વિમાન પાતે જ પરમ પ્રકાશિત અને તેના વાહુકા પણ પ્રકાશમય જ હતા, ને તેમાં એસનારાં સૌ પ્રકાશસ્પ જ હતાં. આવરણસ્પ અંધકારના અંત આવતાં ઉત્તરાત્તર કંઇ અવનવા દિવ્ય પ્રકાશ આવવા માંડ્યો. તેથી અમારાં સૌનાં દિવ્ય તેત્રા

પણ તેની પ્રભામાં મીંચાઈ જવા માંટ્યાં. એનાં દર્શન ઘતાં જ એ અવષ્ય પુષ્ય પ્રકાશ જાણે અમને પાતાનું તે અદ્ભુત તેજ દાન કરતા હાય તેમ દેખાયું. જેમ એક પ્રજ્જવલિત દીપકની શિખાને ખીજી તૈલપૃર્ણુ દિવેટ અડકાડતાં જ તેમાં પણ તેના સરખા નવા દીપક પ્રગટ થાય છે, તેવા પ્રકાર મન જણાયા; અર્થાત્ અમે સાં તેવાં જ સુપ્રકાશિત ખન્યાં; તે તે અનુપમ પ્રકાશમાં મહાલવા લાગ્યાં."

"હવે એક બીજો ચમત્કાર હું તમને કહું છું તે સાંભળાઃ તેવા ચમન रहार ले। गववाने। सभय भावतां, अने श्रित्तने विज्ञानसंगी राभवाशी ने वासनाना वय अरवाथी, वमने पणु तेना व्यनुसव थशे. में क्रोशे तेवा અનંત સૂર્યોની સામટી પ્રભા સરખાે અદ્ભુત પ્રકાશ, તે કંઈ માત્ર પ્રકાશ જ હતા, કે ખીજું કંઇ હતું ? અતિશય પ્રકાશ તા અતિ ઉખ્યુતા કરે! ઘણે દ્વરથી આપણાપર પડતા માત્ર એક જ સૂર્યના પ્રકાશથી આપણને કેટલા બધા તાપ લાગે છે ? ત્યારે અનંત સૂર્યો સરખા પ્રકાશ અને તેના તાપ કાઇથી સહન થઈ શકે નહિ! પણ આ તેમ ન હતું. જેમ એ પ્રકાશ અનંત હતા, તેમ તેવઢ થવી જોઇતી અપાર ઉચ્છાતાને બદલે ઉલદું અમને અપાર સુખ થવા લાગ્યું. એ સુખ કેવા પ્રકારનું ને કેટલું હતું, તે હું કહી શકું તેમ નથી; કારણ કે તે છેક જગત્પુરથી અહીં સુધી અનુલવમાં આવતાં ઉત્તમાત્તમ સુખને પણ તેની સાથે દિચિત સરખાવી શકાય તેવું નથી. એ અપાર સુખની પ્રાપ્તિ તેા રહ્યુ, પણ આભાસ માત્ર દેખાતાં જ, અત્રનાં સર્વ સુખ કેવળ તુચ્છ ભાસે છે. એ સુખ-મય પુષ્ટ્ય પ્રકાશ આપણા સૂર્ય પ્રકાશની પેઠે અસુક સ્થળથી આવતા હાય ને અમુક સ્થળ લણી જતાે હાય તેમ નહાતું; એ તાે જયાંના ત્યાં સર્વત્ર સ્થાયી-અટળ-અચળ અને ભરપૂર હતા. તે ઉપરથી હું એને કેવે નામે તમારી આગળ એાળખાવું, તે હું જાણતી નથી. સર્વત્ર સ્થાયી તે અગળ હાવાથી, તેમ જ ઉત્તમાત્તમ હાવાથી સત્–સત્યરુપ હતા; પ્રકાશ હાવાથી ચિત્-ચૈતન્ય-જ્ઞાનરૂપ હતા; અપાર સુખમય હાવાથી આનંદરુપ હતા. એટલા માટે એ ત્રણે નામ સયુક્ત કરીને આપણે તેને (સત્-ચિત્-આનંદ) સચ્ચિદાનંદ કહીશું. એ સચિચ્દાનંદ કેટલા અવકાશમાં હતા, એમ જાણવાની સૌને સ્વાભાવિક જિજ્ઞાસા થશે; તા તે માટે મને તા ત્યાં આવા પ્રત્યકાનુભવ થયા છે:-"

"જેમ કાઈ જળથી લરેલાે અપાર મહાસાગર હાય છે તેવાે તે હતાે. પછુ નહિ; એ ઉપમાં એને વદ્દન ક્ષુદ્ધ ગણાશે; કેમકે મહાસા-

ગર ગમે તેટલાે ગંભીર ને વિસ્તૃત છે, પણ તેની આસપાસ પાર–સીમા– કિનારા છે, આ તા પ્રકાશ નિઃસીમ-અપાર અગાધ છે!! એને શી ઉપમા અપાય ? કદાચ સંકાેચાઇને એટલી ઉપમા આપી શકારી કે, જળથી ભરેલાે મહાસાગર જેમ અપરિમિત છે ને તેમાં, તે જળથી જ ઉત્પત્તિને વૃદ્ધિ પામેલા અસંખ્ય મત્સ્યાદિ પ્રાણીઓ રહે છે, વિચરે છે, ને તેમાં જ લયની અવસ્થા પણ ભાગવે છે; તેવી રીતે એ અપાર સચ્ચિદાનંદસાગરમાં એક નાનામાં નાના મત્સ્યની પેઠે રહેલું આણું આ પ્રદ્માંડ તથા એવાં ખીજાં અસંખ્ય પ્રદ્માંડા રહેલાં મારા જોવામાં આવ્યાં-જેઓ એ સચ્ચિદાતંદ સાગરમાં જ ઉપજે છે, વિચરે છે અને તેમાં જ લીન-સમાપ્ત થઈ જાય છે! આ ઉપરથી તમારા જાણવામાં આવ્યું હશે કે, એ સચ્ચિદાનંદ કેવા અગાધ, અપાર, અપરિમિત અને અનુપમ છે! એ અજ, અનિદ્ર, અરવપ્ત, અનામ, અરૂપ, એઠ, ચિન્મય અને સર્વન્ન છે. તેને કાર્ય કે કારણ નથી, સમ નથી, અધિક ત્યાં, એની પરાશક્તિ વિવિધ જાતની છે, તેને સૂર્યચંદ્ર પ્રકાશી શકતા નથી, તેને વાયુથી શાષણ થતું નથી, અગ્નિને ત્યાં દાઢ જ કયાંથી હાય! ત્યાં જે જાય છે તેને આવર્તન થતું નથી, તેના લાભથી અન્ય લાભ નથી, તેના સુખયી અન્ય સુખ નથી, તેના જ્ઞાનથી અન્ય દ્યાન નથી, તેના દર્શન પછી અન્ય દર્શન નથી, તેને જાણવા પછી અન્ય જાણવાનું નથી, તેને પ્રાપ્ત થયા પછી મન સમેત વાણી પાછી ફરે છે, તે જ અનાદિ પરખ્રદ્ધ છે. તે સતે નથી તેમ અસતે નથી, તે સર્વત્ર હસ્તપાદવાળું છે, સર્વત્ર ચક્ષુ, મુખ, મસ્તક, શ્રાત્રવાળું છે. એના વિના ત્યાં ખીતું કશું જ નહિ! સર્વત્ર એ જ પરિપૂર્ણ છે-ખીતું કંઈ નહિ, એટલે શાને આધારે મારે દિશાએ પણ કલ્પવી ? કિવા અમુક સ્થાનની કલ્પના કરવી ? તેમ સૂર્ય ચંદ્રાદિક કાળમાન જણાવનાર પણ ત્યાં કેાઇ નથી! તે સત્યરૂપ સનાતન છે-તેને આદિ, મધ્ય, અંત પણ શાના હાય ? આ ઉપરથી મને નક્કી થયું કે, દેશ, કાળ અને અવસાન રહિત એવું સચ્ચિદાનંદમય અચ્યુત પરથકાનું એ મૂળ સ્વરૂપ છે, એમ મારા સ્વામીનાથ જ્ઞાનમૂર્તિ મને ઘણીકવાર કહેતા, તે આ જ! તે સ્વરુપના અનુભવ એટલે સાક્ષાત્કાર તા સર્વથી દુર્વભમાં દુર્વભ જ છે! તે પ્રભુની પૂર્ણ કૃપાના પાત્ર થયેલા સર્વોત્કૃષ્ટ ભાગ્યવાન્ પ્રાણી જ તેને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, એલું પણ તેઓ-મારા સ્વામી જ્ઞાનમૂર્ત્તિ મને કહેતા; તે વાત સાંભરી આવતાં મને મારા પરમ લાગ્યને માટે અપાર હવે થયા.

મારા સ્વામી ઠહેતા કે, સચ્ચિદાનંદ અચ્યુત પરમાત્મા અખંડ એક જ છે, અદ્ભેત છે, અર્થાત્ પ્રત્યેક પ્રાણી પાતપાતાને એક ખીજાથી જૂદા માને છે, તેમ ન છતાં સર્વ જવારુપે પણ તે પાતે જ છે, એ અનુલવ સુદ્ધાં મને ત્યાં પ્રત્યક્ષ થયા. તરત હું મારા વિમાનમાં મારા સંગીએા, વાહકા તથા મારા પાતાના લાણી જેવા લાગી, તા તે સર્વે એકરસ સચ્ચિદાનંદ જ જણાયા! સૌએ તન્મય જણાયા! તદ્ભૂપ જણાયા! અહા! સર્વે ધર અચ્યુત પરખ્રદ્ધની કેવી અકળ ગતિ! આવી રીતે અનેક કારણાથી મેં સુનિશ્ચિતપણ જાણ્યું કે, એ જ અચ્યુત-એ જ પરમાતમા-એ જ પર- પ્રદ્ધ-એ જ અદ્ભુત એ જ પૂર્ણ એ જ તે સર્વે ધરનું સચ્ચિદાનંદમય નિરાકાર અને અક્તિમાન્ સ્વરૂપ કેવું હશે, એવી મને સ્વલાવિક ઊર્ષિ થઈ, કારણ, મેં મારા સ્વામીદ્વારા જાણ્યું હતું કે એક જ પ્રદ્ધા એ પ્રકારનું છેઃ નિરાકાર અને સાકાર, અગ્યક્ત અને ગ્યક્ત."\*

"એટલામાં એક અદ્દલુત ચમત્કૃતિ મારી દૃષ્ટિ આગળ પ્રાદુર્લૃત થઇ! ઉકળેલા ઘીમાં ચાડુંક જામેલું ઘી પહેલું હાય, તે જેમ એક જ છતાં સ્વરુપ જાૂંદું દેખાય છે, અથવા શુદ્ધ જળથી ભરેલા પાત્રમાં પહેલા એક કરા-ખરફથી જામી ગયેલા પાણીના કકડા, જે કે જળ જ છે, છતાં ભરેલા જળ કરતાં તદ્દન જૂદા ને મનાહર રવેત લાગે છે, તેમ એ સચ્ચિદાનન્દની મને કાઇ અદ્ભુત આકૃતિ દેખાવા લાગી! અપાર વિસ્તારવાળું અને અત્યંત દિવ્ય એવું સચ્ચિદાનંદમય એક ભૂમંડળ તથા તે ઉપર તેવા જ સચ્ચિદાનંદમય આખા દિવ્યલાક મારી દૃષ્ટે પડ્યો. વિચિત્ર દિવ્ય કુલ પૃષ્પાયી પરિપૂર્ણ એવી વૃક્ષવાદિકાઓના મધ્યભાગમાં વિરાજી રહેલાં અસંખ્ય મણિમય તેજસ્વી દિવ્ય મદિરા; તેમાં આનંદ-ક્રીડા કરતા દિવ્ય લાકા તથા તેઓની તદ્દન નિર્દોષ અને દિવ્ય ક્રીડા સામગ્રીએા; ત્યાં સર્વત્ર વિરાજ રહેલી અપાર સુખશાંતિ, નિર્દોષ, અવર્ણ્ય અદ્ભુત પ્રેમ-એ સર્વત્ર અનેતા શ્વર્યમય હતું. એ સર્વની મધ્યમાં એક અપાર વિસ્તૃત અને શાભાની મૂર્તિત્વ પ દિગ્ય અખંડ મણિમંદિર હતું, એમાં જ એ સમગ્ર સચ્ચિદાનંદમય દિવ્ય લાકની સઘળી સત્તા વિરાજમાન હાય, સમગ્ર સચ્ચિદાનંદરૂપ મહાધન એમાં જ નિધિ કરીને વસ્યું હાય, સમગ્ર, જાણવા ચાગ્ય ને પ્રાપ્ત કરવા ચાગ્ય, શરણ થવા ચાગ્ય

<sup>\*</sup> हे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्त चैवामूर्त च। श्रह्मना थे स्वरूप छे: એક साधार अने भीलु निराधार.

ને સતત ભજવા ચાગ્ય પૂર્ણ સચ્ચિદાનંદ તત્ત્વનું એ જ મૂળ ધામ હાય; અજન્મા, અચિત્ય, અતકર્ય, અકચ્ય અપાર, સ્વતંત્ર, સ્વયંપ્રકાશ એવા પૂર્ણ પુરુષાત્તમના મુખ્ય દરભાર–સર્વોત્તમ સ્વધામ તે જ હાય એવા મને નિશ્ચય થયા. કારણ કે તે દિબ્ય મહા મંદિર વિષે મે અનંત સૂર્ય સરખા સુપ્રકાશિત સુકામળ રતન સિંહાસન ઉપર વિરાજેલું એક મહાઅદ્ભુત, અતિ મનાહર, અતુલ તે જેમય અને લાવણ્યના ભંડાર-રૂપ એક સુલલિત ખાળસ્વરૂપ જોયું. તે અતુલ તેજસ્વી છતાં સુપ્રકા-શિત નીલમણિના સરખું શ્યામ અને નીલ કમળ સરખું સુકામળ હતું. સૌદર્યવાન્ એવા કામદેવ કરતાં પણ ક્રાેટિગણું સુંદર હતું, એ મનમાહન આળસ્વરુપ જોતાં જ મને અચ્યુત તીર્થમાંની અચ્યુતમૂર્તિ, તેમ જ પેલા ખાડામાં પડ્યાં પડ્યાં મૂર્છિતાવસ્થામાં જોયેલી દિવ્ય ભગવન્મૂર્તિનું સ્મરષ્-દર્શન-થશું. આ સ્વરુપ નિઃસંશય તે જ હતું. પણ તેમાં એટલું તા મારે અવશ્ય કહેલું પડશે, કે અચ્યુત તીર્થમાંના અદ્દભુત સ્વરુપ કરતાં ખાડામાં અવશ્ય કહેવું પડશે, કે અચ્ચુત તીર્થમાંના અદ્દલત સ્વરુપ કરતાં ખાડામાં દેખાયેલું સ્વરુપ અતિ દિવ્ય હતું; અને તેના કરતાં પણ આ સચ્ચિકાનંદ ધામને વિષે વિરાજેલું સ્વરુપ તો સવોત્કૃષ્ટ ને અત્યંત દિવ્ય હતું. આ મુખ્ય હતું, તે ગોણ હતાં. એક પ્રતિમારુપે હતું, બીનું ધ્યાનસ્થ હતું. આ ત્રીનું સ્વરુપ શુદ્ધ સાક્ષાત્ પ્રદ્માનું હતું. એવી રીતે એ ક્ષરપુ-રુષ-અર્થાત્ અચ્ચુત તીર્થમાંની નાશવંત જડ પ્રતિમા તથા ક્ષર પુરુષ-પાડામાં મૂર્છિત અવસ્થામાં મેં જેયેલું અચ્યુતરુપ એ અંને કરતાં પણ એ સચ્ચિદાનંદ ધામને વિષે વિરાજેલા પુરુષ-આળસ્વરુપ પુરુષ અનિવંચનીય, અકચ્ય, વાણીથી પર હતા; માટે એને પુરુષોત્તમ કે પરપ્રદ્મા એ નામથી આપણે એાળખીશું. આ પવિત્ર પથેનાધનીમાં પણ શ્રી અચ્યુત પ્રભુએ પાતાને પુરુષોત્તમ નામથી આળખાવ્યા છે."\*

"એવા સચ્ચિદાનંદ પ્રભુ અચ્યુતનાં પ્રત્યક્ષ દર્શન થતાં જ અમા સૌ કૃતાર્થ થયાં. એ સર્વેશ્વર પ્રભુની સેવામાં અસંખ્ય દાસદાસીએા, કે જેઓ, તે કૃપાળુની હમણાં શી આગ્રા થશે, તેની વાટ જાતાં અનેક સેવાપચારા લઇને તત્પર ઉભાં હતાં; છતાં તે સર્વે પણ કેવળ સચ્ચિ-દાનંદમય અને તે પ્રભુના સ્વરૂપમય હતાં. ત્યાં જે જે કંઈ હતું, તે તે

<sup>\*</sup> यस्मात्सरमतीतोहमक्षरादिष चोत्तम. ॥ अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम: ।

ક્ષરથી હું જહેા, ને અક્ષર થકા ઉત્તમ હોવાથી શાસ્ત્રમાં ને વેદમાં પુરુષોત્તમ

સર્વ કેવળ સચ્ચિદાનંદમય જ હતું. અન્ય જેવું કંઇ જ નહિ! જયાં અન્ય જેવું હોય ત્યાં અન્ય અન્યને દેખે, અન્ય અન્યને વદે, અન્ય અન્યને સુણે, અન્ય અન્યને મનમાં આણે, અન્ય અન્યને સ્પૃશે, અન્ય અન્યને જાણે; ત્યાં જે દ્રષ્ટા છે તે સ્થિર જળની પેઠે એકાકાર એક અદ્ભૈત સચ્ચિદાનંદમય છે. એ જ પ્રદ્રાસે કે, એ જ પરમ ગતિ, એ જ પરમ સમ્પત્, એ, જ પરમ આનદ! એવા એ સચ્ચિદાનંદ પ્રભુ અચ્યુતના નિવાસધામસ્ય આખા લાક એઇ મને થયેલા આનંદનુ કાેણુ વર્ણન કરી શકે કે સર્વાશે મને નિશ્ચિય થયા કે, એ જ અચ્યુત પ્રભુ, ને આ જ અચ્યુતપુર-પ્રદ્રાલીક-અક્ષરધામ."

"અમારું વિમાન આવેલું જોઈ અનેક અગ્યુતપુરવાસી અચ્યુત સેવકા, પ્રભુ અચ્યુત સંગે, અનેક સુસ્વર વાદ્યોના ઘાષ કરતા ને જય-ધ્વની કરતા સામૈયા માટે આવ્યા. વિમાનમાંના પ્રત્યેક હરિજનને દિવ્ય **પુષ્પાેથી વધાવી લઈ માેટા આદરમાન સાથે પુરને વિધે લઈ જવા માંડ્યા.** આણું વિમાન ખાલી થઈ ગયું. પણ મને કાઇએ દિવ્ય સચ્ચિદાનંદમય ભૂમિમાં ઉતારી નહિ. સૌને અચ્યુતપુરમાં પ્રવેશ કરતાં જોઈ મને ધીરજ ન રહેવાથી હું મારી મેળે ઉતરી જવા માટે પ્રયત્ન કરવા લાગી, તા સામૈયે આવેલા અચ્યુત સેવકાને મારા નિષેધ કર્યો; ને કહ્યું કે, 'અનન્ય ભક્તિથી રહીત હાય એવા કાઇ પણ પ્રાણીને અશ્યુતપુરમાં પ્રવેશ કર-વાના અધિકાર નથી. પ્રથમ અનન્ય ભક્તિવહે તારા સ્વામીની સેવા કરવાથી જ, તું તારા સ્વામીથી પાતાની અનન્ય લક્તિવર્ક પ્રાપ્ત થનાર અક્ષરધામમાં પ્રવેશ થવાના અધિકારને પામી છે. પણ પછીથી તારા સ્વામીની સેવામાં ભંગ પાડવાને લીધે, તારી અનન્યતાના ભંગ થયા છે: ને તેથી હમણાં તને આ પ્રવિત્રપુરમાં પ્રવેશ કરવાના અધિકાર નથી. માત્ર અનન્ય ભક્તિથી-પ્રેમભાવથી તે કરેલી તારા અચ્યુતપ્રિય પવિત્ર સ્વામીની સેવાનું-એટલી અધૂરી સેવાનું પણ કેટલું ઉત્તમ ફળ છે, તે પ્રત્યક્ષ જાણવા સારુ જ તને આ અગ્યુતપુરનાં દર્શન કરાવ્યા છે. જા, તને પાછા તારા પૂર્વ લાક પ્રાપ્ત થશે; ત્યાં પાછા અનન્ય ભક્તિના પરિપાક થશે ત્યારે જ તું અહિં આવવા અધિકારિણી થઇશ "

<sup>†</sup> દીકા-ક્ષર અને અક્ષર એ ખેથી જે હત્તમ તે પુરુષાત્તમ. નિર્વાસનામય થઈ માન, મોહ રહીત બની, સગદોષ લળ, સુખ દુ.ખાદિથી મુક્ત થઈ, તીવ વૈરાગ્ય, તે નિષ્કામ ભક્તિ સ્વીકારી, જીવ તે જ શિવ-પણ જીવ શિવનો ભેદ નહિ, એવા અદ્વૈત સ્થિતિ જેની થાય તે જ પુરુષાત્તમ-પરબ્રહ્મના ધામના અધિકારી છે. એવું ત્યારે બને છે કે જ્યારે જીવ નિર્વાસનામય-અતન્ય ભક્ત અને છે

"પુનઃ ઘણાક અચ્યુતપ્રિય પંથીએાના એક માટા સંઘ, અચ્યુત નામની જય ગર્જના કરતા કરતા ત્યાં આવી પહાંચ્યા. તેઓના આદર સત્કાર કરવાને એક માેટું સામૈયું અચ્યુતપુરમાંથી આવ્યું; ને અતિ હર્ષ-ગર્જનાએ સાથે એક પછી એક પ્રત્યેક પંથીને અચ્યુતપુરમાંના મુક્ત હરિજનાએ વધાવી લીધા, પુરમાં પ્રવેશ કરતાં જ સર્વે અદ્ભુત દિવ્ય દેહવાન થઈ, અચ્યુતસ્ત પરમાં લીન થઈ, લાગ્યના લાગી થઈ જવા હતા. त्यांथी पतन के परावर्त्तन पामवाना तेमने क्रेश लय हता नहि. चे સંઘમાં મે મારા સ્વામીનું દિવ્ય સ્વરૂપ નેયું. તેમણે સૌથી પશ્ચાદ્રાગે ઉદાસ મુખવડે અચ્યુતપુરમાં પ્રવેશ કર્યો અને સચ્ચિદાનંદ સ્વરુ પમાં લીન થઈ ગયા.\* એ વેળાના સ્વામી વિચાગથી મને જે મહાવિષાદ ઉત્પન્ન થયા, તેનું હું વર્ણન કરી શકતી નથી. સ્વામી પરમપદને પામ્યા, ને હું રહી ગઈ; એવા અપરિદ્વાર્થ વિચાગાવેશથી હું એકાએક બેશુદ્ધ ખની ગઇ. ક્ષણવારમાં મારી દૃષ્ટિ આગળનું એ અદ્દલત દર્શન તદ્દન અદૃશ્ય થઇ ગ્યું. પછી મને ક્યાં લઈ જવામાં આવી, કિવા મારુ શું થયું ઇત્યાદિ કશું જ ભાન મને નથી. અહા! અચ્યુત પરણદ્વાની કેવી અદ્દલ્ત-અગમ્ય લીલા ! કેવી વિચિત્ર ગતિ ! સાક્ષાત્ સ્વરૂપ દર્શન થવા છતાં પણ પૂર્ણા-ધિકાર વગર પુરપ્રવેશ જ નહિ! અચ્યુત પરખ્રદ્ધાનું આવું સ્વાતંગ્ય છતાં પણ, તેને જાણ્યા વગર આપણા પેલા શુષ્ક તત્ત્વજ્ઞાનીઓ પ્રદ્યાની વાતા માત્ર કરતાં શીખીને, 'अहं ब्रह्मास्मि' એમ ઝુક દઇને નિશ્ચય કરી બેસે છે, તેઓ કેટલા બધા મૂર્ળ છે!! તે પૂર્ણ પુરુષાત્તમ પરમાત્મા, ને આપણે સર્વ તેમના અંશભૂત આત્માઓ! તે તેા આપણા સેવ્ય સ્વામી ને આપણુ તેના સેવક; તેના હૃદયમાં આપણુ નહિ, પણ આપણા હૃદયમાં તે; ર તે સર્વત્ર, અલેદતાએ સર્વ વ્યાપક, ચરાચરમાં તે જ, તે મારામાં ને હું તેનામાં-જ્યાં દૃષ્ટિપાત કરા ત્યાં પણ તે જ, એવી દઢભાવના આપણા અંતઃકરણમાં સ્થિર થવી, એના જેલું ખીજું શ્રેયસ્કર નથી જ, પણ એ સમજવું ને સચ્ચિદાનંદમાં લીન થવું, એ ખહુ માટી ને ગૃઢ વાત છે!"

<sup>\*</sup> ટીકા-જ્ઞાન અને ભક્તિવાળાના પ્રવેશ પરશ્રદ્ધામમા થઈ શકે તે ખતાવે છે. એકલું જ્ઞાન કે એકલી ભક્તિ-સગુણભક્તિ માટે દ્રહ્મામાિત નથી, પણ ખીત્ન સ્થાના છે જ્ઞાનાના બક્તિ ને ભક્તિમય જ્ઞાન વિશુદ્ધ હોય છે. ભક્તિ, જો જ્ઞાનરહિત હોય તો તે કળ પ્રાપ્ત કરાવી શક્તી નથી જ્ઞાન સહિત ભક્તિ તે નિર્ગુણ નિર્વાસનામય છે. જ્ઞાનને પછાડીથી અમ્યુતધામમાં પ્રવેશ થવાનુ કારણ એ જ, કે તે ભક્તિ રહિત એકલું છે.

" અસ્તુઃ એ પછી મારું શું થયું તે સાંલળા, મારી બેશુદ્ધ અવ-સ્થામાં કેટલા સમય વીત્યા હશે, તેની મને ખબર નથી. કાેઇ સમયે એકાએક મને એવા માટા જાણે આંચકા લાગ્યા, કે ખાડામાંથા તેના જારથી તત્કાલ હું જાણે નિદ્રામાંથી ઉદું, તેમ જાગત ઉદ્ઘાર થઈ ગઇ. મારું હૃદય શ્વાસથી ભરાઈ ગયું ને જેરમાં ધડકવા લાગ્યું. મારાં નેત્ર ઉઘડી ગયાં ને હું જેવા લાગી તાે, વૃક્ષઘટાથી ઢંકાયેલા ને પાષાણાદિકથી પરિપૂર્ણ એવા પેલા ધરામાંથી કાેઈ બે સજ્જન પુરુષા મને ઉંચકીને મહાર કાઢતા જણાયા. તેમના પકડવાથી મારા અવય-વામાં પીડા થઈ હતી, ને તેથી જ મને આંગ્રકા લાગ્યા હતા. મને વ્યથિત થતી જોઇને તેઓએ પાછી સંભાળીને હેઠી મૂકી, તથા મીઠી વાણીવહે તેઓ મને ધીરજ અને શાંતિ આપવા લાગ્યા. તેઓની પવિત્ર, શાંત અને સુંદર મૂર્ત્તિ જોઇને મેં અચ્યુતસ્મરણપૂર્વક નમન કરી પૂછ્યું કે, 'આપ કાષ્યું ?' તેઓ બાલ્યા, 'અચ્યુતસેવકા! પ્રભુની આત્રાથી અચ્યુત માર્ગપર વિચરી માર્ગથી ભ્રષ્ટ થઈ તારી પેઠે વ્યથિત થઈ પહેલા પંથી-એાને પાછા માર્ગે ચઢાવીએ છીએ. તારા શરીરપરનાં અચ્યુત પંથીના સરખાં સૌમ્ય ચિક્ષો જોઇને અમે તને આ ધરામાંથી ખહાર કાઢવા માટે આવ્યા છીએ.' મેં નિઃધાસ સૂકી રુદન કરવા સાથે તેઓને પ્રાર્થના કરી કે, 'આ દ્રષ્ટાને હવે ખહાર કાઢવાથી કશું ફળ નથી! હવે અહીં જ મરણુશરણ થવા દેા! મારા અપરાધનું ફળ મને મળ્યું છે, પુનઃ મળવા દેા!' એ સાંભળી તેઓએ મારુ અધાસન કરીને, તેમ કરવાનું કારણ પૃછ્યું; ત્યારે મેં મારા સ્વામીવિયાગરૂપ સઘળા પૂર્વ વૃત્તાંત કહી સંભ ળાવ્યા. તેઓએ કહ્યું, 'તું મહાભાગ્યવતી છે. તારા સરખા અચ્યુત સ્વરુપાનુસંધાન કરનાર પંથી કંઈ સામાન્ય હાય નહિ. હે દેવિ! તારાં દર્શન થવાથી અમે કૃતાર્થ થયા છીએ: તું ચિતા મા કર. પ્રભુની ઇચ્છાને અનુસરલું, એ જ આપનું કર્તવ્ય છે. આપના ખરા અધિકાર થતાં, તુરત જ તે પરમ કૃપાળુ પ્રભુ આપણને પાતાની પાસે ખેંચી લેશે. માર્ગમાં વિચરતાં તને જે અનુભવ થયા, તે કંઈ સર્વને માટે સામાન્ય નથી; પણ જે માર્ગે થઇને તારા પુષ્યાત્મા પતિ પરમ પદને પામ્યાે, એ જ આ અચ્યુત માર્ગ સર્વ પથીએાને માટે સાધ્ય છે. પ્રયત્ન કરતાં તે જ માર્ગે થઇને તું પણ પાર પામી જઇશ,' મેં કહ્યું, 'હવે માર્ગે કેમ કરીને ચલાશે ? માર્ગે ચાલવાનાં સાધનરૂપ સારા પગ તા આપ જીઓ છા, તેમ તદ્દન ભાંગી ગયા છે.' ત્યારે તેમણે કહ્યું કે, "તે જે અદ્દલુત x-36

સ્વરુપનાં દર્શન કર્યો છે, તે પ્રભુતું સેવન સ્મરણુ તું અહીંઆંજ રહીને કરીશ, તા તારું ચિત્ત તેમાં દૃઢપણે પરાવાઇ જશે. તારી માર્ગે ચાલ-વાની ચિતા દ્વર થશે ને તારા ઉદ્ધાર પણ થશે; કારણ એ કૃપાળુએ પાતે જ તે માટે પાતાના શ્રીમુખથી કહેલું છે કે:-

> " मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । तेपामहं सम्रद्धतां मृत्युसंसारसागरात् । भवामि न चिरात्पार्थं मय्यावेशितचेतसाम् ॥

"અર્થ-જેઓ મારે વિધે ચિત્તને સ્થિર કરીને નિત્ય મને ઉપાસે છે, તેઓને મૃત્યુરુપ સસારસાગરથી હુ હહારી-હંચકા 'લર્હ છુ, મારે વિધે ચિત્ત લગાડનારાઓને હહારી લેવામાં વિલંબ કરતા નથી."

"પછી મેં પૂછશું, 'મેં પ્રત્યક્ષ નોયેલું સ્વરૂપ ને કે મને અંતરમાં જેલું ને તેલું જ દેખાય છે, એટલે તેનું દર્શન તે કરુ પણ સેવન શી રીતે કરું! પ્રભુ પ્રત્યક્ષ વગર કેવી રીતે સેવા થઈ શકે!' તેમણે કહ્યું કે, 'અહા દેવી! તારા અંતરમાં તા સ્વરૂપાનુસંધાન થયેલું હાવાથી તારે તા સો વાત સહેલ છે. જેલું તારા ગુદ્યાગારમાં–હૃદયના ઉડામાં ઉડાં લાગમાં–જે સ્વરૂપ દેખાય છે, તેના પૂજન માટે સર્વ માનસિક–મનામય ઉપચારાથી તારે તેનું પૂજન કરલું હે પ્રતિવત! તું હીનાધિકારિણી નથી, પૂર્ણાધિકારિણી છે; ને પ્રદ્યાસ્વરૂપાનુસંધાન થયેલું હાવાથી તને પાતાની કરી લેવા માટે, પરમાત્મા વાર લગાડશે નહિ. તારુ કલ્યાસુ થાએ!' એમ કહી તુરત તેઓએ મને બહુ જ સંભાળથી અહાર કાઢી, આ સરિતામાં સ્નાન કરાવ્યું ને આ રમ્ય પથિકાશ્વમમાં મૂકી."

"માનસિક સેવાના પ્રકાર તા અચ્યુતકૃપાથી મારા હૃદયમાં રકુર્યો હતો જ; પણ મનની સ્થિતિ–વૃત્તિ અહુ ચપળ હાય છે, તેથી તેની અહિવૃત્તિએ સ્થિર કરવા સારુ સર્વ કર્મેન્દ્રિયા તથા જ્ઞાનેન્દ્રિયાને પણ અચ્યુત સેવામાં લીન કરવા સારુ તે અચ્યુત સેવકાએ, મારી પાસેથી જતી વેળાએ મને અચ્યુત સેવાના અહિઃસાધનરૂપ એક લિંગ-ચિલ્ન

અર્પણ કર્યું છે, જે આ મારા કંઠના શણગાર છે."\*

"હ મહાત્માપથીવર્ધ! એ પ્રમાણે એ પરણક્ષલિંગને નિત્યપ્રતિ હુદયપ્રેમથી પૂજને હું તેની આગળ કર જેડી મધુરાલાપથી તેના ગુણ ગાઉં છું, ને વારવાર અચ્યુત નામની જય ગર્જના કરી તેને પ્રણામ કરુ છું, અને પ્રાર્થના કરુ છું કે, 'હે પ્રભાે! પરમ પવિત્ર અને આપનાં ચરણા-

<sup>\*</sup> ટીકા–ભક્તિપક્ષે આ ચિદ્ધ શાલિયામ છે, જ્ઞાનપક્ષે પરધ્રદ્મનુ પ્રેમથી શોધન,

રવિન્દમાં સ્થિર ચિત્તવાળા મારા સ્વામીને તો આપે કૃપા કરી શરહો લઇ લીધા; પણ હું, કે જે મારા પાતાનાજ અપરાધથી એવા મહાત્મા પતિની મહત્તાને ન જાણી વિચાગિણી થઇ છું, તેમ થવાથી આપના ચરુષારવિન્દ્રમાંથી પણ તિરસ્કાર પાંમી છું, અને એક્લી નિરાધાર થઇ પડી છું, તેના તા સ્વામી સર્વ રીતે હવે આપ જ છા. માટે હે નાથ! હવે આ અપંગ અપરાધિણી અબળાપર કુપા કરા ! કુપા કરા !† હે પંચીએા! નિત્ય મારુ હૃદય પ્રેમાવેશથી ને પ્રહ્મસ્વરુપના વિચાગથી આ-કુળ વ્યાકુળ થઇ જાય છે, ઉભરાઈ જાય છે, કંઠ ગદ્દગદ્દ થઇ જાય છે, શરીરમાંથી પ્રસ્વેદ છૂટે છે, તેત્ર અશ્રુથી ભરાઇ જાય છે, તે મારી આગળના પરણક્ષલિંગના સ્થાનપર તેજોમય અચ્યુતરુપ ખું થઇ જાય છે, ને તેમાં એકતાર થઇ જાઉં છું. એ આવેશમાં હું મૂર્છિત સરખી થઇ જાઉં છું, ગાંડી થઇ દાેડું છું, નાચું છું, હસું છું, પડું છું, રડું છું, જ્યારે શુદ્ધિમાં આવું છું, ત્યારે તેનેમય સ્વરુપ આ વિશ્વમાં લીન થતું ને છું. આવી રીતે ઘણુંક સમયથી હું પ્રભુ અચ્યુતના વિયાગ વેક્યા કરુ છું. કાેઇવાર પાતાના પ્રિય પતિથી વિખૃટી પહેલી પ્રેમઘેલી પતિવતાની પેઠે મારા સ્વામી અચ્યુતને માટે સાદે ખાલાલું છું; તા કાઇવાર પાતાના સર્વ સમર્થ, કૃપાળુ અને સંતાનવત્સલ માતાથી અરણ્યમાં વિખૂટી પડી ગયેલી એક ખાળ કુમારિકાની પેઠે જગત્પિતા અચ્યુતને બાલાવું છું; અને ક્રાેઇવાર પાતાના પ્રિયપુત્રથી વિખૂટા પહેલા મમતાળુ પિતાની પેઠે પ્રેમથી પ્રભુને પાકારુ છું. તા કાઇવાર પાતાનું ઘણાક કાળથી માટા પરિશ્રમે ક્યાંઇ સંચેલું વહાલામાં વહાલું મહાધન ખાઇને નિર્ધન થઈ બેઠેલા કૃપણ મનુષ્યની પેઠે પ્રભુને માટે નિઃશ્વાસયુક્ત આક્રાશ કરું છું; તા કાર્ક કાઇવાર ગાહું રાઉ છું, ને કાઈ કાઇવાર તા તે કૃપાળની મારા જેવી પામરપર થયેલી અઢળક કૃપા સાંભરી આવવાથી અપાર આનંદ પામું છું; અને કાઇ કાઇવાર મારી ને મારા સરખા બીજા પામર પંથીંઓ, જેઓ સહેજ વાસનાથી અચ્યુતમાર્ગને છાડીને લપશી પરે છે, તેઓની સ્થિતિ નાઇ ખહુ ખેદ પાર્યું છું; ને કાઇવાર તેઓની થાડી

<sup>\*</sup> ડીકા-જ્ઞાનરહિત શ્રદ્ધોપાસન. કેવળ પરમાત્માના દર્ગન, સ્મરણ, સેવનથી મુક્તિ નથી, પરતુ જ્ઞાનપૂર્વક જે સેવન-રાહન-તેથી મુક્તિ છે. પરમાત્માનુ સ્વસ્ત્પાનુસધાન તે પરમાત્માને માયિક નહીં, પણ અમાયિક સ્વસ્ત્પે નિરખવા, એ શક્તિ આત્મામા જ આત્માના લય થવાથી આવે છે. † ડીકા-અહિયાંથી નિર્જીણ પ્રેમ-શ્રદ્ધાનાનભક્તિનું સ્વસ્ત્પ દર્શાવાય છે.

ખુદ્ધિને માટે ખડખડાટ હસી પડું છું. હું ચક્ક સતે અચક્ક છું, શ્રાત્ર સતે અશ્રાત્રી છું, જિદ્ધા સતે અવાક્ છું, મન સતે મન રહિત છું, તો મારે દૃષ્ટિ શી, શ્રુતિ શી, વાણી શી, મનન ક્યાં ? એવી અવસ્થામાં વળી કાઇ કાઇવાર આપના સરખા મહાત્મા પંથીઓ, આવા પુષ્યસ્પ સાધક સંઘાને લઇને અહીં આવે છે, તેઓના પ્રેમથી સમાગમ કરું છું, ને તેઓના મુખથી સમર્થ પ્રભુનાં અનેક વિચિત્ર પુષ્ય ચરિત્રા \* શ્રવણ કરી ભાગ્યવંતી થાઉં છું. પણ નિર્ભાગ્ય એટલા માટેજ છું કે, એવા સંતમહાત્માઓની પવિત્ર સેવા હું અપંગ હાવાથી કશી કરી શકતી નથી. માત્ર દર્શન કરીને જ પોતાને કૃતકાર્ય માનું છું." આવી રીતે તે મહા પતિવ્રતાના મુખથી ઝરતાં તેના ચરિત્રામૃતનું પ્રેમથી પાન કરી રહેલા સત્સાધકાદિ સર્વે પંથીઓ, જેઓ એકાગ્રપણે તેનાં સામું બેઇ રહ્યા હતા, તેઓ પ્રત્યે ઘણા જ નિક્ટ સંબંધ દર્શાવતી

આવી રીતે તે મહા પતિવ્રતાના મુખથી ઝરતાં તેના ચરિત્રામૃતનું પ્રેમથી પાન કરી રહેલા સત્સાધકાદ સર્વે પંથીએ, જેએ! એકાગ્રપણે તેનાં સામું જોઇ રહ્યા હતા, તેએ! પ્રત્યે ઘણા જ નિક્ટ સંબંધ દર્શાવતી તે એ!લી; "અહા! મારા પ્રિયબધુએ!! હે મારા સુંહુદા! આપણા દયાળ પિતા અચ્યુતના સમીપ જવા માટેના આ પવિત્ર માર્ગના સાપાન અહીં પૂર્ણું થાય છે. તે સાથે આખા માર્ગના છઠ્ઠો, ને જે ત્રણ પ્રસ્થાન કલ્પેલાં છે, તેમાંનું મધ્યમ અથવા ખીજાં પ્રસ્થાન પણ અહીંજ—આ પથિકાશમે જ પૂર્ણું થાય છે. અહીંથી આગળ હવે ત્રીજું પ્રસ્થાન આરંભારો, કે જેમાં સાતમા છેલા પવિત્ર સાપાનના સમાવેશ થાય છે. આ ત્રીજું પ્રસ્થાન ખહુ કહિન છે. આ માર્ગે જતા પ્રત્યેક સંઘ આ સ્થળે ખહુ રાત્રિ આનંદામાં નિર્ગમન કરે છે; માટા પ્રેમભાવથી અચ્યુતસાધનાનું અનુષ્ઠાન કરે છે, ને તેમાં અદ્ભલત ચરિત્રાનું મનન નિદિધ્યાસન કરે છે. તમારા અને મારા આ છેલ્લા સમાગમ છે. કેમકે હું અપંગ અખળા અહીં જ પડી રહીશ, ને તમે સૌ પ્રભુના કૃપાપાત્ર હાવાથી કાલે પ્રાતઃકાળે ઉઠીને માર્ગ થઇ જશા, માટે ચાલા, આપણે સૌએ મળી મારા સંતોષને અર્થે એકવાર પુનઃ અચ્યુતકીર્તન કરીએ." એમ કરીને તેણે પથિકાશ્રમમાંથી તાલ, મૃદંગ, વેણુ આદિ સુરવર વાદ્યો, પંથીએ! પાસે મંગાવ્યાં ને ઉત્કટ પ્રેમાવેશથી અચ્યુતપ્રાર્થના આરંભી.

મુદંગ, તાલ, વીષાદિક તંતુવાદ્યોના અતિશય મીઠા સ્વર, અને તે

<sup>\*</sup> દીકા-સ્વરુપાતુસંધાનના મકારા, જ્ઞાનપૂર્વક શ્રક્ષસ્વરુપને જાણવાના મકાર.

<sup>†</sup> ટીકા-વિજ્ઞાન ભક્તિ કેવા છે, તે એકલી-કારીમારી-જ્ઞાનરહિત ભક્તિ દર્શાવી શકતી નથી, અહીંઆ ભક્તિ, પૂર્ણજ્ઞાન સહિત છે ખરી, પરંતુ અહેકારમ્રન્થિ ફ્રાટલા અર્થે આ વચના છે.

સાથે અતિ મેમાવેશથી મહાસતી અચ્યુતવ્રતાના મધુર કંઠવે ગવાતા સ્તોત્ર કરતાં, તે વેળાના ઉત્કૃષ્ટ પ્રેમાનંદનું વર્જુન થઇ શકે તેલું નથી. સત્સાધકાદિક આખા સંધ, અચ્યુતના પ્રેમાનંદસાગરમાં નિમગ્ન થઇ ગયા. મહાસતી અચ્યુતવરતાને એ વેળાએ પાતાના શરીરનું કશું લાન રહ્યું નહિ; તેલ્રી તે વેળાએ પાતાની હબ્દે કંઈ અવનલું તેઈ રહી હાય ને તે સૌને દેખાડવા પ્રયત્ન કરતી હાય એલું જણાવા લાગ્યું. કીર્તન કરતી તે બાલી ઉઠી; 'હવે છું તવ પદકમલ મુઝાર!' તેની સાથે જ, તે અતિ ગદ્દળદિત થઈ ગઈ! તેલ્રીએ જેનું મરતક નમાન્યું, તેવીજ તે પ્રદ્યમય થઈ ગઈ!

લાગુવારમાં તેનાં શરીરમાંથી એક તેને મય દિવ્ય અને સુંદર આકૃતિ નિકળી ને અદ્ધર અતરિક્ષમાં, નાંગુ કાંઇની વાટ નેતી હાય તેમ ઉભી રહી! અને શેહીક લાગુ થઈ નહિ, એટલામાં પંથી સમૂહમાંથી એક બીન્યું એવું દિવ્ય સ્વરૂપ પ્રકટ થયું; ને તેની નેડે જ અંતરિક્ષમાં જઈ ઊભું. અંને સ્વરૂપ સાથે થતાં જ તેઓએ સત્સાધકાદિ પંથી સમૂહને કર નેહી નમન કરીને, અચ્યુત નામના જયધ્વનિ સાથે જણાવ્યું કે, "પ્રિય અચ્યુતપ્રિય અંધુઓ! જેનાના સમાગમવડે અમારા સર્વ અંતરાય–વાસના દ્વર થઈ જવાથી, અને અભેદપણાના અનુભવ થવાથી અમે હવે અચ્યુતપુર જઇએ છીએ. ને એલેદપણાના અનુભવ થવાથી અમે હવે અચ્યુતપુર જઇએ છીએ. ને ઓમચ્યુતના પાર્ષદા અમને તેડવા આવ્યા છે. અચ્યુતકૃષાથી કદાચ અચ્યુતપુરમાં આપણા સર્વના આજે જણાતા લેદ ત્યાં લાંગી જશે ને સૌ અચ્યુતરૂપમાં લીન થઇશું! અદ્ભેતપણે વસીશું! જય શ્રી હાફારંગ!!"

એ છેલા શખ્દા ભાલતાંની સાથે જ તે ખંને મહાપુષ્યપિત્રા-તમાંએ સડસડાટ ઉચે જઈ વિમાનારૃદ થઈ ગયા. વિમાન આકાશ-માર્ગે હપડી ગયું! આ અદ્ભુત ચમત્કારથી કેવળ સ્તષ્ધ ખની ગયેલા સર્વ પથીએમને માટું આશ્ચર્ય તા એ થયું કે, જેની પ્રેમદશાને સૌ વારંવાર હસી કાઢતા, તે પ્રેમાળ પંચીના ભાગ્યના આજે કંઈ પાર નથી! તેનું જ સ્વરૃપાનન્દસન્ધાન પરમ ફળનું દાતા છે! પ્રેમ જ પ્રદ્મા છે! પ્રેમ જ વિશ્વનું સત્ત્વ છે! પ્રેમ જ સર્વનું કાર્ય છે! હરિપ્રેમ ભક્તિરૃપ જ છે! પ્રેમીમાં તે નિરંતર વસે છે. પ્રેમ કહા, પ્રદ્મા ભણા, અદ્ભૈત માના, સૌ એક જ છે! પ્રદ્મા પ્રેમમય છે! પ્રેમ પ્રદ્મામય છે! પ્રેમ અદ્ભૈત છે! અદ્ભૈત તે જ પ્રેમ! અને તે જ પ્રદ્માસ્વરૃપ!!



## મહાબિન્દુ–સસમ સાપાન

### કૈવલ્ય**પદ**પ્રાપ્તિ

-EEESEESE-

न तद्गासयते सुर्यो न शशाद्धो न पावकः। यहत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परम मम॥ यदानन्दलेशेः समानन्दि विश्वं यदाभाति सत्वे तदाभाति सर्वम् । यदालोचने हेयमन्यत्समस्तं परं त्रह्म नित्यं तदेवाहमस्मि ॥

અર્પ-તેને સૂર્ય, ચંદ્ર કે અગ્નિ મકાશી શકતાં નથી, ત્યાં જઇને આવર્તન થઇ નથી, એ જ મારું પરમ ધામ છે. જેના આનદલેશથી આ વિશ્વ સપૂર્ણ આનંદમય છે, જેના સત્ત્વભાવમાં સર્વના ભાસ છે, જેના આલાચન પછી બીજા સમસ્ત હાય છે,—તે જ નિત્ય પરખ્રહ્ય હું છુ.

#### <del>--%</del>₽₽₽₽₩--

મું મુભાત નિર્મળ મભાત! એને પ્રભાત કહા, રસ કહા, આનન્દ કહા. □□□□□□□□ સૂર્યના પ્રકાશ નહાતા, તા પછી તેને પ્રભાત કેમ કહીશું? ચન્દ્રના પ્રકાશ ન હતા, તા રાત્રિ કચાંથી ? અંધકાર નહાતા, તા પ્રકાશ ક્યાંથી આવ્યા ? ત્યાં સર્વ આનંદમય હતું, રસમય હતું, પ્રેમમય હતું, અદ્-ભુત-વિચિત્ર-વાણીથી પર હતું. ત્યાં આ વ્યાવહારિક વાણીનું પ્રભાત થયું.

નિત્યનાં આહિકથી પરવારી પંથીસમૂહ આગળ ચાલ્યા. માર્ગમાં ચાલતાં મહાત્મા સત્સાષ્ટ કહ્યું; "ઓહા! અચ્યુતપ્રભુની લીલા કેવી અદ્ભુત અને અગમ્ય છે! પાતાના શ્રીમુખથી ભાખેલાં વચનાનું યથાર્થ જ દર્શન કરાવવાને કિચિત્ પણ વિલંખ કરતા નથી, તે દયાના લંડાર છે, લમાના સાગર છે, ને ન્યાયની પ્રત્યક્ષ મૂર્ત્તિ છે. એ સઘળું આપણને મહાન્સતી અચ્યુતવ્રતાના વૃત્તાંત ઉપરથી ઇત્યંમૃત જણાઈ આવ્યું છે! એ અધું પ્રભુની સગુણ-સગ્રાન-ઉપાસનાનું કળ છે; નિર્ગુભુ ઉપાસના એટલી સરળ કે સુખરૂપ નથી-જો કે પરિભુમે તેા તે પણ અચ્યુતપદે જ પહોં-ચાડનારી છે; પણ તેના ઉપાસકને બહુ કષ્ટ સહન કરતું પહે છે. એ માટે પ્રભુ શ્રી અચ્યુતે પાતે જ શ્રી મુખથકી કહેલું છે કે, 'જેઓ મારે વિધે-મારા સગુણ સ્વરૂપને વિધે સર્વદા ચિત્ત સ્થિર કરીને પરમ શ્રહાન

યુક્ત થઈ સતી અચ્યુતલતાની પેઠે મને લજે છે, તેઓ અત્યંત શ્રેષ્ઠ યોગી છે, એમ હું માનું છું; અને જેઓ અવિનાશી એવું જે મારું પ્રદ્માસ્વરુપ, કે જે અમુક વસ્તુ છે એમ કહી શકાતું નથી, પણ જે અત્યક્ત છે, સવંત્ર પરિપૃર્ણ લરાઈ રહેલું છે, પૃર્શુ છે, પૃર્શુનાં પૃર્શુ લેલાય તા પણ પૃર્શુ જ રહે છે, પૃર્શુનાં પૃર્શુ લેળે તાપણ પૃર્શુ જ રહે છે, અચિત્રય છે, કૃટસ્થ એટલે માયા પ્રપંચને વિષે હાવા છતાં સ્થિર છે, અચળ છે, તે નિત્ય છે, તેની જે ઉપાસના કરે છે; તથા સમગ્ર ઇંદ્રિયસમુદાયના સંયમ કરીને સર્વત્ર સમાન ખુદ્ધિ રાખી, સર્વ પ્રાણીઓના હિતને વિષે તત્પર રહે છે, તેઓ પણ મને જ પામે છે. પરન્તુ એવી રીતે અત્યક્ત પ્રદ્મસ્વરુપ નિર્શુણને વિષે જેઓનું ત્રિત્ત આસક્ત થયેલું છે, તેઓને ખહુ ખહુ કલેશ થાય છે; તે પાર પામે છે ખરા, પરન્તુ દેહવાન પ્રાણીને અબ્યક્ત એટલે વિદેહગતિનું ગ્રાન થલું, એ માટા કપૃનું કાર્ય છે.'

"એ પ્રમાણે વાતચિત કરતા તેએ। ચાલ્યા જતા હતા, એવામાં માર્ગની હાળી ખાજૂએ એક શેરડા દેખાયા. તે કેવળ નિસ્તેજ અને સૂનાે સટ દેખાતા હતા, તેની અન્ને ખાજાઓ, વૃક્ષાદિકની શાલા કે છાયા વગરની હતી. તે રેતાળ કંટકમાર્ગ ઘણેક દ્વર સૂધી, જળ, ફળ, ફલ કે પાન ઇત્યાદિની કશી પણ સગવડ વગરના દેખાતા હતા. એને મૂકી સંઘ આગળ ચાલવા લાગ્યા, એટલામાં એક ઉદાસ અને તેજહીન મુનુષ્ય, તે માર્ગેથી સંઘની આગળ આવી ઉલાે રહ્યો. સંઘમાંના કાઇએ તેને આદર આપ્યા નહિ. તાપણ તે બાલી ઉઠયો; "અહા! કેવું આશ્ચર્ય છે કે, ભાળા ભાવિક લાેકા, ગાહરિયા પ્રવાહની પેઠે, એક પછવાઢે એક વગર સમજે તણાયા જ જાય છે! ફાઈ સમજાવે તાેએ સમજતા પણ નથી! આવા ઘર્ષાંક સંઘા વગર સમજે અંધપરંપરાથી આ માર્ગે થઇને ગયા છે; તેએ ક્યાં સમાઈ ગયા છે, તે જણાતા પણ નથી! તેઓને ઘણીક રીતે મેં વાર્યા હતા, છતાં કાઈ સુવિત્રારવાન્ વિરક્ષા જ સમજીને ત્યાંથી પાછા વળી, આ પરમ શુદ્ધ નિર્વાણને માર્ગે ચઢચો છે! અહા! કેવા મનસ્વી સિદ્ધાંવ તેઓ લઇ ખેઠા છે કે, જેના કરોા પાયા જ નથી. અચ્યુતપુર કેવું ને વાત કેવી! અલ્યા એા મૂઢા! અનેક સુખાના ત્યાગ કરી અત્યંત કષ્ટ વેઠીને તમે જયાં જવા માટે અહીં સુધી ચાલ્યા આવ્યા છા, ને જ્યાં જાએા છા, ત્યાં શી વસ્તુ પ્રાપ્ય છે? અહા! માેક્ષ ક્યાં? અહા ! ખ્રદ્ધા કયાં ? વાસ્તવિક કંઈ જ નથી. આ જગત્ પ્રવાહી છે,

સતત ચાલ્યું આવે છે, ચાલ્યું જાય છે, ને તેમાં પ્રત્યેક પ્રાણીને પાતાના કર્મિવપાક અવશ્ય ભાગવવાના છે. કર્મ ખૂટ્યાં—ભાગવાઈ રહ્યાં એટલે સમાપ્તિ! ગ્રંથિ છૂટી જાય છે, ને છેવટે કંઈ જ રહેતું નથી. આત્માએ નહિ કેવળ શૂન્ય જ! પરિષ્ણામે શૂન્ય જ, અન્ય કશું નથી. તેને અનેક રૂપા કલ્પીને તેની પ્રાપ્તિને માટે અનેક દુ:ખરૂપ ઉપાયા કરવા, એ સ્વપ્તની વાત સત્ય કરવાને મથવા જેવું જ છે. જાણતા નથી કે, તત્રેવ તામ્યેરમય આધીરે જમેવાદિતીયમ અગ્રે આ સત્રૂપ, એક જ તથા અદિતીય હતું એટલે શૂન્ય જ હતું, ત્યાં ખીજું શું હાય કંઈ જ નહિ! શૂન્ય જ! પણ મૂહને સમજાવે કાષ્યું?"

આવી જ રીતે પરિષામે કંઈ જ નથી, કશું નથી, શૂન્ય છે, એવી અનેક વિચિત્ર વાતા કંહેવા છતાં કાઇએ તેપર લક્ષ દીધું નહિ, કે પાછું વળીને તેના લાણી તેનું પણ નહિ; કારણ અચ્યુતવતના પ્રત્યક્ષ ચરિત્ર ઉપરથી ને સર્વ વાસનાના લય થવાથી સૌનાં મન ખહુ જાગત્ થઈ ગયેલાં હતાં; ને મહાત્મા સત્સાધકના ચલણપર જ શ્રદ્ધાળ હતાં. એવી રીતે કેટલીકવાર ચાલતાં વળી એક ખીતે માર્ગ આવ્યા.

આ માર્ગ પણ આપણા શુદ્ધ સનાતન મધ્યવર્તી અચ્યુતમાર્ગનાંથી જ ફાંટિયારુપે ફૂટતો હતો. તે માખરાપરથી તો ઘણા ભવ્ય અને શુદ્ધ સત્ત્વરુપ દેખાતા, પણ આગળ જતાં લગભગ પેલા શૂન્યમાર્ગને મળતા જ હતા. આ સંઘ તેને છાંહીને આગળ ચાલતા જાઈ, તેના માખરાપર આવી રહેલી સુંદર મહીમાંથી પરમહંસ દીક્ષા ધારણ કરેલા કાઈ મહાત્મા હાય, તેવા એક હૃષ્ટપુષ્ટ મનુષ્ય નિકળી સંઘ ભણી આવવા લાગ્યા. તેના મસ્તકના તથા દાહી મૂછના સઘળા કેશ મુંડાવેલા હતા, કેટિપર લજ્જા રક્ષણાર્થ એક કાષાયાંભર વીંટેલું હતું, એક હાથમાં જળનું કમંડલ તથા બીજામાં એક પુસ્તક હતું. બીજાં મનુષ્યા પાતાને માર્ગ વળે ને પાતાને ઇશ્વરતુદય માની તેઓ સૌ સેવા કરે, એવી જજ્ઞાસાવાળા તે દેખાતા હતા. તે પાતાની મેળે જ સંઘને જાઇને બાદયા, "ભાઇઓ! લાકોની મૂલ ભરેલી સમજ પ્રમાણે તમે પણ સૌ પરપ્રદ્ધાની શોધ કરવા નિકળ્યા છા કે શું? અરે! પરપ્રદ્ધા તે શું ક્યાંય દ્વર છે, કે અમુક ગુમ ઠેકાણે છે? ના રે ના; તેમ નથી. તે તો આપણાં શરીરમાં જ છે. અરે! વધારે તો શું, પણ તમે પોતે જ તે છા! તમે સૌ અદ્ભૈત જીઓ, કે ત્યાં જ પ્રદ્ધા! એમ અલેદ જીવા, ને પોતે જ પોતાની મેળે પોતામાં જ પોતાને પ્રદ્ધાને જાઈ લેા. એને માટે આવી કશી દાહાદા કે બીજા

કશા સાધનનું પણ કામ નથી. અહેા! આ બધા પરિશ્રમ શાને માટે? શા અર્થે મુખેથી નિરંતર નામસ્મરણ કરીને જીલને દુખવી રહ્યા છે! ને નહો પછવાં કાઇ મારા આવતા હાય, તેમ ભયભીત થયલાની પેઠે દાેડી રહ્યા છા ? એ કેટલું બધું અજ્ઞાન છે? નિશ્શંક, તમને કાેઈ ખરા સદ્ગુરુનાં દર્શન થયાં નથી. ભાળા! રે ભાળા! હવે રખડપટ્ટી ત્યજ દઈ, સદ્યુરુને શરણે થાંએા; તેંંએા તમને તત્કાલ પરખ્રદ્ય દેખાડશે ને संधिंगा परिश्रम हर अरशे. तत्वमित अहा ते तुं पाते व छे, अहं बहासि હું હ્રાહ્ય છું, ઇત્યાદિ મહા વાકયાના ઉપદેશ મનમાં ઠસાવી, સર્વ ખટ-પટ મટાડી हો. એવા સદ્યુરુઓના સમાગમ આ ધુરંધર માર્ગને વિધે થશે; માટે આગળ જવાના મિથ્યા પરિશ્રમ મૂકી દઈ, આ સુગમ માર્ગે દાન કરવાં પડતાં નથી, પુષ્ય કરવાં પડતાં નથી, તપ કરીને શરીરને દ્ર:ખ દેવાની કે ઉપવાસાદિકથી ક્ષીણ કરવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી, તીર્થોમાં લટકવાનું નથી, યજ્ઞ, યાગ કે અધ્યયન કરવાનાં નથી, વારવાર રામ રામ, કુષ્ણ કુષ્ણ ને હરિ હરિ કરીને મહોં દુઃખવવાનું કામ નથી. ચાત્ર તા સમજવાનું જ કામ છે, કે હું પાતે જ ખ્રદ્દા છું-પછી તર્યા સાગર! ઉતર્યા પાર! એ સર્વ શુરુ એક ક્ષણવારમાં સમજાવી દે છે. સાધના-કર્મો કરવાથી તા તેનાં ફળ લાગવવાં પહે, ને ખલા જાણ્યું, એટલે ગુરુના ઉપદેશમાત્રથી જ પાપ મુખ્ય તા સૌ ખળી જાય છે; પછી શું કરવાનું ખાડી રહ્યું ? ખસ, સદા સર્વદા આનંદ આનંદ ને આનંદ જ! આવા આ માક્ષના દ્વાર સુધી લઈ જનારા માર્ગ છે, માટે ભૂલશા નહિ, ને આગળ દાહી મરશા નહિ."

આટલું થધું કહીને પાતાના સર્વ સિદ્ધાંતા તે ગાઈ રહ્યો, એટલે તેના ઉત્તરમાં મહાત્મા સત્સાધકે માત્ર એક જ વચન કહ્યું:-"હ મહાત્મન્! આપના નિર્માણ કરેલા વેદાંતમાર્ગને અને આપ જેવા વેદાં-તીઓને હું પ્રણામ કરુ છું. જેઓ-

''क्रशका त्रधवार्तायां दत्तिहीनाः सरागिणः । तेप्यज्ञानतया रतं पुनरायांति यांति च ॥ ''

"અર્ધ-જેએ! ઘ્રહ્મની વાતા કરવામાં કુરાળ છતાં તેવા વૃત્તિ રાખી રાકતા નથી, તે વિરાગહીન એટલે વિષયામાં પ્રીતિવાળા હોય છે, તેઓ તેવા અજ્ઞાનતાને લીચે આગળ જઈ જઇને પાઇા આવે છે, અર્થાત્ અવતરે છે અને મરે છે."

"અને તેઓનું દર્શન પણ મહદ્દ અક્ટયાણુ કરનારું છે, માટે આપ આપના સ્થાન મૃતિ પધારા!!"

આ સઘળા પ્રકાર આપણા પેલા વિમાનવાસીએ ઇત્યંભૂત નેઇ રહ્યા હતા. તેઓને ગુરુ વામદેવજીએ કહ્યું; "પુષ્યજના! સંઘના અથણી સત્સાધકે એ હૃષ્ટપુષ્ટ વેદાંતીને જે પ્રત્યુત્તર આપ્યા, તે કેટલે અંશે સત્ય છે, એ તમારા જાણવામાં આવ્યું ? જુએા, આપણે અંતરિક્ષમાં છીએ, માટે ઘણે દૂર સુધી નેઇ શકીએ છીએ. એ શુષ્ક વેદાંતીએાના માર્ગ છેવટે કેણી-મેર વળે છે ? જીઓ, કેટલેક સુધી તા તે સીધા દેખાય છે, પણ અંતે દક્ષિણ દિશા ભણી વળ્યા છે, ને પરિણામે છેક નરક સુધી જઈ પહોંચે છે. એવા મિથ્યાચારીએા, લાળા મનુષ્યાને ભરમાવીને નરકમાં લઇ જવા માટે જ ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ લોકોને પ્રક્ષપ્રાપ્તિ માટે જપ, તપ કે યગ્રાદિ સાધ-નની, કિંવા ભજન, કીર્તન, શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસન, નીતિ કૃતિની સ્વચ્છતા, નિર્વાસનામય થવા વગેરેની કશી આવશ્યકતા નથી, એમ સમજવે છે, અને લાકાને પણ જેમ ખને તેમ ખટપટ ઓછી થાય તેલું નાઇતું હાવાથી એ સિદ્ધાંત ખહુ ગમે છે. જેથી દાન, યુણ્ય, પૂજન, અર્ચન, તપ, યજ્ઞ, ક્રિયા, કર્મ ઇત્યાદિ સર્વ માર્ગો છોડી દઈ તુર્વ તેઓ આ શુષ્ક વેદાંતીઓને માર્ગે વળે છે, ને અંતે મનાવૃત્તિઓ મલીન–જડ-ને વિષય-વાસનાને વશ થઈ જવાથી તેઓ નરકે જાય છે! એવા સાધનસંપત્તિ વગરનાં મનુષ્યાને પાતાના માર્ગ દેખાડવાની કે પાતાના માર્ગની વિગત સુદ્ધાં કહી અતાવવાની પ્રભુએ પાતાના શ્રીમુખથી ચાખ્ખી ના કહેલી છે, તા પછી સ્વતઃ પ્રભુ પરખ્રહ્મની પ્રાપ્તિનું તા ત્યાં નામ જ શાનું હાય ?

#### " इदं ते नातपस्काय नाभक्ताय फदाचन । न चाछश्रपवे वाच्यं न च मां योऽभ्यस्यति॥"

"અર્થ-જેણે તપાદિક સાધન કરીને પાતાના ચિત્તને શુદ્ધ અને સ્વાધીન કર્યું નથી, મારે વિષે ને મારા માર્ગ દેખાડનારા સદ્યુકને વિષે જેને ભક્તિ નથી, કિંવા જે મારી નિંદા કરે છે, તેવા મનુષ્યને આ મારા માર્ગની વિગત, એઠલે મને પ્રાપ્ત કરી લેવા સર્ળ-ધીનું જ્ઞાન કદાપિ કહેલુ નહિ."

"એ પ્રમાણે પ્રભુ અચ્યુતે પૂર્વે કહેલું છે. પણ જૂઓ, મહાત્મા સત્સાધક પંથીઓ સાથે કંઇક વાત કરતા ચાલે છે. મહાત્માઓની સાધારણ વાતચિત કિંવા ઘરગતુ વ્યાવહારિક-વિનાદાદિ વાતચિતમાં પણ અક્ષર ને શખ્દ, સ્વાભાવિક રીતે તત્ત્વન્નાનથી જ ભરેલા હાય છે: કારણ કે એમની સર્વ મનાવૃત્તિઓ ને વાસનાએ કેવળ અચ્યુતપરાચણ થયેલી હાય છે."

ચાલતાં ચાલતાં મહાત્મા સત્સાધકને એક પંથીએ હાથ જોડીને પૂછ્યું; "ગુરુવર્ધ! સતી અચ્યુતવતાની પ્રશંસા કરતાં આપે જણાવ્યું કે,

એ સઘળું સજ્ઞાન ઉપાસનાનું ફળ છે, ત્યારે નિર્ગુણ ઉપાસના તેટલી સરળ નથી, તાે તે કેવી છે તે કહાે!" એના ઉત્તરમાં સત્સાધક બાલ્યાે; "પ્રિયપંથી! પ્રથમ તો નિર્ગુણુ એટલે અવ્યક્ત સ્વરૂપના ઉપાસકે, પ્રભુનું અવ્યક્ત એટલે સર્વત્ર એક સરખું વ્યાપી રહેલું સ્વરૂપ છે, એવી ભાવના કરીને તેનું ધ્યાન-અંતરમાં તે વાતનું દૃઢપણું કરલું, પણ તેલું અવ્યક્ત નિરાઠાર સ્વસ્તપ એઠાએક શી રીતે જણાય? સમગ્ર જગદ્દસપે તેને જેવાથી જ જણાય છે. પણ એવા લક્ષથી ચિત્ત વ્યા રહે છે, ને તાન જાવાયા જ જણાય છે. પણ અવા લક્ષયા ચિત્ત વ્યાગ રહે છે, તે સ્વસ્વરુષમાં પૂર્ણ રીતે ઠેરતું નથી, તેથી તેણે જગતમાં તે પરમાત્માની જે મુખ્ય મુખ્ય વિભૃતિઓ છે, તેઓને વિષે તેની લાવના ધરવી. સૂર્ય, ચંદ્ર, દેવા, વેદા, પ્રદ્યા, રાંકર, વિષ્ણુ, અગ્નિ, વાયુ, પૃથ્વી, આકાશ, જળ, પર્વતા, સમુદ્રા, મુનિઓ, સંતા, વિદ્યજના, યજ્ઞા, પવિત્ર રાજાઓ, ગાયા, પવિત્ર વસ્તુઓ, શાલાવંત વસ્તુઓ, ગેતન્યવાન વસ્તુઓ, પવિત્ર તીર્થો, નહીઓ, તેજસ્વી પદાર્થો, સત્વવાન મનુષ્યા, કવિઓ, સજબતા, સચ્છાસા ઇત્યાદિમાં પરપ્રદ્યાનું વિશેષસ્થપ એટલે વિભૃતિ જોવી. એથી પણ ચિત્ત સ્થાપાદિત્યા તે કર્યા છે. હાહાવાઈ જાય તાે એ સર્વમાં શ્રેષ્ઠ અને મુખ્ય વિભૂતિ સૂર્યળિળ છે, તેને વિષે ભગવદ્દભાવના ધરવી ને તેના તેજનું નિત્ય ધ્યાન ધરલું. પણ ભૂલી ન જહું કે, શ્રે જ પરમાત્મા છે, તે તા માત્ર પરમાત્માની ચેક વિમૂર્તિ છે ને પરમાત્મસ્વરૂપનું ધ્યાન કે ભાવના ધરવાને માટે માત્ર સાધન છે. તેમાં જે તેજ છે તે પરમાત્મા-અચ્યુતનું છે, અને અચ્યુત તાે એ સૂર્યના પણ સૂર્ય છે, તેજનું પણ તેજ છે-એલું દઢ સમજી રાખલું જોઇએ. એ તેનામય સ્વરૂપનું દૃઢ ધ્યાન-અભ્યાસ કરતાં કરતાં સાધ્ય થઈ જવાથી ચિત્ત સ્થિર થઈ જાય છે અને પછી સતી અચ્યુતવતાને મૂર્છાને વિષે જે તેનેમય સ્વરૂપનું પ્રથમ દર્શન થયું હતું, તે દર્શનના લાલ થાય છે; અને એમ થતાં અનુકુમે પ્રભુના નિર્ગુણ સ્વરુપનું જ્ઞાન આપાઆપ થાય છે. આનું નામ અવ્યક્ત ઉપાસના. એ ઉપાસનામાં સ્વાત્મસ્વસ્પમાં લય, એ મુખ્ય મંત્ર છે. એ પવિત્ર મંત્રમાં પ્રભુના ઉત્તમાત્તમ તેજનું ધ્યાન સમાયું છે; કે જે ધ્યાન કર્ત્તાની ખુદ્ધિને પરણદ્ધવિષે લીન કરે છે." એટલું કહી સત્સાધક પુનઃ બાલ્યા; "પ્રિય પથીએ! ! એ ઉપા-

એટલું ટહી સત્સાધક પુનઃ બાલ્યા; "પ્રિય પથીએ ! એ ઉપા-સના કઠિન એટલા માટે છે કે, પ્રભુનું નિરાકાર-નિર્શણ સ્વરૂપ લક્ષમાં આવવામાં કસાટીએ ચઢલું પહે છે. એમાં કષ્ટ પણ પરમ છે. પ્રભુ અચ્યુતના ઉપાસકા-ભક્તા કેવા હાય, ત્યારે પ્રભુને પ્રિય થાય, એ પ્રભુ અચ્યુતે શ્રીમુખથી જ કહેલું છે કે, 'જે કાઇના પણ દ્રેષ કરતા નથી, જે સર્વ પ્રાણાઓના મિત્ર છે, દયાળુ છે, હુંપણું ને મારાપણું જેને નથી, સુખ દુ:ખ બગ્ને જેને સમાન છે, જે ક્ષમાવંત, સર્વદા સંતુષ્ટ, સ્થિર ચિત્તવાળા, મનાનિગ્રહી ને હઢ નિશ્ચયવાળા છે, તથા પાતાનું મન અને ખુદ્ધિ જેણે મને અર્પણ કરેલાં છે, એવા મારા ભક્ત મને પ્રિય છે. જેનાથી કાઇને દુ:ખ થતું નથી, તેમ જ કાઇનાથી પાતે દુ:ખને પામતા નથી; હવે, ઇચ્ચી, ભય, ખેદ ઇત્યાદિ સર્વથી જે મુક્ત રહે છે, તે ભક્ત મને પ્રિય છે. જે કંઈ મળે તેમાં સંતાષ માને છે, સદા પવિત્રપણે રહે છે, સારાસારના પૂરા વિવેક સમજે છે, આખા જગતથી ઉદ્યસ-વિરાગી રહે છે, કશાથી દુઃખ માનતા નથી, ફલની આશા ધારીને કશું કર્મ કરતા નથી, આનન્દમાં જે ઉછલાઈ જતા નથી, દુઃખથી જે ત્રાસ પામતો નથી, કાઇના શાક કે ઠામનાની ઇચ્છા કરતા નથી, શુલ ને અશુલ અજ્ઞેના જેલું ત્યાગ કરેલા છે, ને મારે વિષે જે લક્તિમાન્ છે, અશુલ ખર્શના જેલું ત્યાગ કરેલા છે, ને મારે વિષે જે લક્તિમાન્ છે, તે મને પ્રિય છે. વળા શત્રુ ને મિત્ર ખર્જા જેને સરખા છે, માન ને અપમાન જેને બન્ને સરખાં છે, શીત અને ઉષ્ણ, સુખ અને દુ:ખ એ પણ જેને સરખાં છે, સર્વ આસક્તિ થકી જે મુક્ત છે, નિંદા ને સ્તુતિ પણ જેને સરખાં છે, જે મિચ્યા ખકવાદ કરતા નથી, પ્રારખ્ધવશાત જે કંઈ પ્રાપ્ત હાય તેમાં જ જે સંતુષ્ટ હાઇને, આ સ્થાન કે ઘર મારું છે, એલું જેને દુરલિમાન-વાસના-મમત્વ-હાતું નથી, જે સ્થિરચિત્તથી મારી લક્તિ કરે છે, તે મનુષ્ય મને પ્રિય છે.' માટે હે પ્રિયપંથીઓ! આપણે પણ તેવા થઇશું તો જ પ્રભુ આપણને પોતાના કરશે."

આ પ્રમાણે વાતચિત કરતાં કરતાં પંથીઓએ ઘણાંક સમય સૂધી ચાલ્યા જ કંશું. આ સમયે કે દાંધના શિરપર, કે હાથમાં, કે ખીજે એકે સ્થાને પાર્ટા જાણાનું તરાનું તરાનું તરાક હતા.

આ પ્રમાણુ વાતચિત કરતાં કરતાં પંથીઓએ ઘણુંક સમય સૂધી ચાલ્યા જ કર્યું. આ સમયે કાઇના શિરપર, કે હાથમાં, કે બીજે એક સ્થાને પાટલું જણાતું નહાતું, પણુ સૌ છડાછાંટ જણાતા હતા, સદા ઉત્સાહી હતા, આનન્દી હતા, પ્રેમમગ્ર હતા, અલૌકિકતા અનુભવતા હતા, ભય રહિત હતા, વિશ્વાદ્ધ હતા, સ્વત્ર સમદૃષ્ટિવાળા હતા, તે સર્વત્ર સ્વસ્વસ્પને જોતા હતા. ચાલતાં ચાલતાં એક સુંદર પથિક કાશ્રમ આવ્યું. ત્યાં મુકામ કીધા. જો કે તેઓ શ્રમિત જરાએ થયા નહાતા, તેાપણ સાયંકાળ થતાં પાતાનાં સ્નાન સંધ્યાદિક નિત્ય કર્મ કરી લઇને નિયમ પ્રમાણે સૌ અચ્યુતકીર્તન કરવા તત્પર થયા. ઘણા સમય સૂધી આનન્દથી કીર્તનસ્મરણાદિ કરીને તેઓ પાતાના ગુરુરૂપ સત્સાધકને

રીકા-અત્ર સ્વરુપાનુસધાન નામનું ઇતિન સમજનુ ને સ્મરણુ તે સ્વિચફાનંક સ્વરુપની લેક નાધાની

વંદન કરી કરીને પાહ્યા. મહાત્મા સત્સાધક પ્રભુનું સ્મરજ કરતા હતા. એટલામાં પાતાની પાસે ક્રાઈ આવતું હાય, એવા આલાસ દેખાયા. તે એક તેજસ્વી અને સુંદર લાવલ્યમથી ખાળા હતી. એને નેતાં જ તે મહાત્મા અન્ને કર જોડી ઉલાે થયા ને વંદનપૂર્વક પ્રશ્ન કરવા જતાે હતાે, તે પૂર્વે જ, તે દિગ્ય બાળા પાતે જ બાલી ઉઠી; "હ અચ્યુતિપ્રિય! હે વિદેહમુક્ત! તારુ કલ્યાણ થાએા! તારી આગ્રા પ્રમાણે અનુવર્તન કર-નારા તારા સંગીમાનું પણ કલ્યાણ થામા. સર્વે ધર પ્રભુ અચ્યુત, એ જ અમારું સર્વસ્વ છે, અને અમે સર્વથા તેને શરહો છીએ. એવી સુદૃઢ ભાવનારુપ તે પ્રભુની ઉપાસના તારે તથા તારા સંગીંગ્યાને અંગે પરિપદ્વ થયેલી છે, તેના ફલરૂપે હું તારા ચિત્તને પ્રસન્ન કરવા આવી છું. હું પ્રસ અચ્યુતની આગ્રાકારિણી અને પ્રિયતમા સખી છું. દેવી ચિત્તશિદ્ધ મારી માતા થાય છે. હું ને તે જેડાજેડ જ રહીએ છીએ. જયાં હું રહું છું ત્યાંથી પ્રભુ અચ્યુત ક્ષણુવાર પણ ખસતા નથી. મારુ નામ દેવી ચિત્ત-સ્થિતિ છે. હું જેનાપર પ્રસન્ન થાઉં છું, તેના ચિત્તને વિષે જઇને નિવાસ કરું છું, તે પછી પ્રસન્નતાપૂર્વક તે ચિત્તને કિંચિત પણ ચલાયમાન થવા દેતી નથી. કારણ કે મારે તેા સદા સર્વદા પ્રભુ અચ્યુતના જ સમાગમ છે, એટલે એમના કરતાં ખીજી કયી વસ્તુ વધારે ઉત્તમ માનું, કે જેને માટે હું ખીજે સ્થળે લલગાઇને જાઉં ? ચેત્યાંશથી જાૂ દું પડી ચિત્ જયારે આત્માં પરમાત્મા-પરણદ્ધા-સચ્ચિદાનંદમાં પ્રવિલય પામે અને અતિ-વિશુદ્ધ ને પરમ પવિત્ર થઇ અસત્વત્ થઈ રહે અને અલાવની અત્યંત ભાવનાથી ક્ષીણ થઇ જાય, ત્યારે જ એ ચિત્તની પરમ ગતિ જાણવી. તારી ગતિ એ જ છે. હે મહાત્મન્! હું તારાપર અત્યંત પ્રસન્ન છું, માટે આજથી હવે હું તારા હુદયમાં જ નિવાસ કરીશ. અચ્યુત પ્રભુને હું ખહ્ પ્રિય છું, તે મને પ્રભુ અચ્યુતના ભક્તા ખહુ પ્રિય છે, કેમ કે તેઓ અચ્યુત વિના ખીજી કરી વસ્તુની અપેક્ષા કરતા નથી, અચ્યુત વિના ખીજ કશાયની તેઓને કામના કે આશાએ હાતી નથી."

આવી તેઓની વાતચિત સાંભળીને ખીજા અધિકારી પંથીઓ પણ ચડપાંચડપ જાગી ઉદ્યા; ને દેવી ચિત્તસ્થિતિના ચરણમાં નમન કરી કરીને ઉભા રહ્યા; તથા તે દેવી પોતાપર પણ કૃપા કરે એવી જિજ્ઞાસાપૂર્વક, પોતાના ગુરુ સત્સાધક લણી જેવા લાગ્યા. સત્સાધક તેઓને માટે તેને પ્રાર્થના કરે, તે પહેલાં તો એ મહાદેવી પાતે જ પ્રસન્નતા પૂર્વક તેઓના પ્રત્યે એાલી; "પુષ્યવંત પથીઓ! તમારા સદ્દગુરુની

શુશ્રૂષાપૂર્વક આજ્ઞા ધારણ કરીને તમે જે અચ્યુત ભાવના દઢ કરી છે, એ માટે તમારાપર હું ખહુ પ્રસન્ન છું; હું નિરંતર તમારા ચિત્તમાં વસીશ. તમારું કલ્યાણ થાઓ, ખાલા પ્રભુ શ્રી અચ્યુતની સદા જય." એ છેલ્લા શખ્દા ખાલતાંની સાથે તે તેજના બિબરૂપ થઇને સત્સા-ધકાદિકમાં પ્રવિષ્ટ થઈ ગઈ.

આગળ વધતાં મહાત્મા સત્સાધકે કહ્યું; "હુદયપ્રિય બંધુઐમ!\* ઘણાક પરિશ્રમને અંતે અચ્યુતકૃપાથી આપણે અહીં સૂધી આવી પહોંચ્યા છીએ. તે સમર્થની કૃપાવંડે સઘળાં વિ<sup>દ</sup>તાથી ખચીશું ને પાર પણ પામીશું. પણ હવે જઅરી ઘાંટી આવે છે–એ આવનારી ઘાંટી સૌથી કઠણ છે. 'અચ્યુત પ્રભુ એ જ મારું સર્વસ્વ છે, ખીજી કશી વાતની આશા–વાસના નથી,' એલું દૃઢપણે સમજનારા અંધુને અને અહંઠાર ભાવના નાશ કરીને સર્વત્ર વાસુદેવાત્મક ખુદ્ધિ જેની થઇ છે, તેવાને તા કશી અંડચણુ આવે તેમ નથી; પણ કાચાપાચા ળધુએ માટે મને ખહુ ચિંતા છે. એ માટે આપણે તીવ વૈરાગ ધારણ કરવા નેઇએ. કાઇ આપણું નથી, તેમ આપણે કાઇના નથી; આપું જગત્, જન્મ, મૃત્યુ, જરા, આધિવ્યાધિ આદિ દુઃખરૂપ દાષાથી ભરેલું હાવાથી, સારહીન છે, બંધનરૂપ છે, ને કાળના મુખમાં છે, એમ સમજી, કશી વસ્તુપર ગ્રીતિ ન ધરતાં, કેવળ પ્રભુનાં ચરણુમાં જ ગ્રીતિ જોડીને ચાલનારને તા સા કલ્યાળુકારી છે. માટે ચાલા, સાવધ થાએા, ને અચ્યુત પ્રભુતું સ્મરણ કરા કે તે કૃપાળુ, આપણને સર્વ સંકટમાંથી પાર ઉતારી સાયુજય પદમાં લીન કરા !"

સંઘ ચાલતા થયા. સર્વ પંથી થાડા આગળ વધ્યા. પણ નિત્યની પેઠે આજે કંઈ આનંદમય લાગતું નહાતું. જેમ પંથી ઉદાસ મનના દેખાતા હતા, તેમ તેઓના માર્ગ પણ ઉત્તરાત્તર વનશાભા રહિત આવવા લાગ્યા. જેમ જેમ તેઓ આગળ ચાલ્યા, તેમ તેમ વૃક્ષા, જળા-શયા, વનપશુઓ ઇત્યાદિ સર્વ સૌદર્યને પછવાડે જ મૂકતા ચાલ્યા. હવે તા કેવળ ઉદ્ધ્વસ્ત-શૂન્ય અરણ્ય જ આવવા લાગ્યું. માર્ગે ચાલતા પથીઓને આહાર માટે ક્ળ ને પીવાના જળની આશા સુદ્ધાં લંગ

<sup>\*</sup> દીકા-મ્યા નવું સખાધન છે, અત્યાર સૂધી સત્સાધક સગે ચાલતા હતા, તેથી પથી હતા-દ્વેત જણાતા હતા, હવે તે ને એ સમાન થયા છે એક જ બન્યા છે-અદ્ભિતીય બન્યા છે, તેથી 'અધુ'નુ સખાધન આપ્યુ છે.

થવા માંડી. આવા નિરાશારણ્યમાં ચાલતાં તેઓને પાતાના માર્ગ ખાઠુ લાંખા થઈ પડ્યો. ઘણાક સહજ એાછા જ્ઞાની તેા ચાડાકમાં જ ચાકવા લાગ્યા. ચાલતાં ચાલતાં ઘણાક સમય વીતી ગયા; સૂર્ય માથે આવ્યા; તાપથી સૌ અકળાવા લાગ્યા; ઘણાકાને કાધા લાગી; કેટલાક તરસ્યા થયા ને કેટલાકા અશ્રદ્ધાળુ ખની ગયા. તેઓને સત્સાધકે સમજાવ્યું કે, "આ છેલી ઘાંટી ઉતરતાં જ આપણે શ્રીઅચ્યુતપુરના કાર સમીપ જઈ પહોંચીશું."† તાપણ જેઓ પાસે કંઈક શુપ્ત રીતે વાસનારુપી પાટેલાં હતાં, તેઓ થાકી જવાથી મરિણ્યા સરખા થઈ, ગળી ગળીને ખેરી જવા લાગ્યા. એમ કરતાં કરતાં ઘણીકવારે ચાડીક ભીનાશવાળી અને લીલાં તૃણાંકુરાથી છવાયલી પૃથ્વી આવવા માંડી, ત્યારે વળી જરા ધીરજ રાખી આગળ વધ્યા.

શાઉક છેટેથી તેઓને, માર્ગની વચ્ચે એક માટું જળાશય લાંધું હાય એવું દેખાયું. જળની લાલસાથી ખહુ હરખાઇને પંથીઓ ઉતાવળ કરી ત્યાં પહોંચી ગયા તા તે એક ખહુ માટા વિસ્તારવાળી અને પૂર્વ પશ્ચિમ વહેતી નદી હતી. તેની લંખાઇના પાર જે તેવું તા નહાતું જ, પરંતુ પહાળાઈ પણ એટલી અધી હતી કે, સામેના કિનારા છેક દૃષ્ટિમર્યાદા સૂધી દેખાતા ન હતા. એ નદીમાં જળ ઘણું ઊંડું કે જેરથી વહન કરનારું નહાતું, પણ જળ ઉપર અસંખ્ય રંગવિરંગી કમળ પુષ્પા ખીલી રહ્યાં હતાં; તેમ જ જળમાં થનારી સુવેલીએ પણ પુષ્કળ તરી રહી હતી. આ સઘળું જોઈ પ્રસન્ન થયેલા, ને જળમાં જઈ પડવાની તૈયારી કરી રહેલા

<sup>†</sup> ટીકા-જ્ઞાનીની પૂર્ણજ્ઞાન થયા પછીની સ્થિતિનુ આ વર્ણન છે. આ નિરાશારણ્ય તે જગતના સૌ પદાર્થપ્રતિ વિરાગવૃત્તિ. જગતપર વિરાગ પ્રાપ્ત થયે, દેહ સતે જે વ્યવ-હાર કરે છે, તે માત્ર એક પુતળા પેરે કરે છે. અરષ્ય એ દ્રાની થયા પછીની વૈરાગ્ય-વાળી સ્થિતિ છે. એમાં જે તાપ તે બ્રહ્મપ્રાપ્તિમા થતા વિલબ-અર્ધર્ય; ક્ષુધા તે પરમ-પદની પ્રાપ્તિ સત્વર થવાની ઇગ્છા અને અશ્રદ્ધા તે જગતના મિથ્યાત્વ સબધી સશય

<sup>†</sup> દીકા–સત્સાધકે જે છેલી ઘાંટી કહી, તે ઝવને મરણ સમયની ઘાંટી છે આખી ઝદુગી આત્મતત્વવેત્તા રહ્યા છતાં–પ્રભુ ભક્તિમા તત્પર રહેવા છતા-અંતકાળે વાસનાના અંકુર અકસ્માત્ પૂટી નિકળે છે, જેથી પાછા જન્મમરખુના ટેરામાં પડલું પંડે છે; માટે સૌથી વધારે સભાળવાના એ સમય છે. ભરતાદિ આ ઘાંટીમાં સપડાયા હતા, માટે એ ઘાટીમાં બહુ સાવધ રહેવાનુ છે અંતકાળે જેવી મતિ તેવી ગતિ, એમ પણ કહે છે.

<sup>‡</sup> ડીકા-જ્ઞાનીની અતકાલ વેળાની સ્થિતિમાં, કેટલાક જ્ઞાનીને સત્વાનું દર્શન થાય એ, તે માહમા પણ કેટલાક પથી બધાઇને પાછા પડે એ, માટે ઝવને ઠેઠના ઠેઠ સૂધી સ્વસ્વસ્તપમાં નિમગ્ન રહી, સભાળી, વિશ્વમાં-પાઇ તે આ લાક હોય કે બીએ ઇચ લાક-દેવલાક-વેટ્ટપ્ડ-ટેલાસ હોય, લા પણ તેણે વાસનાયી અલિપ્ત રહેવાનું છે.

પંથીઓને કિનારાપર જ અટકાવી મહાતમા સત્સાધકે ચેતવણી આપી કે; "પ્રિયબંધુઓ ! તમે સા નિરાશારણ્યમાં ચાલીને ખહુ કંટાળ્યા તથા થાકી ગયા છા, એ હું જાહ્યું છું; પણ તેથી હવે કશી ઉતાવળ કરવાની જરૂર નથી. કેમકે આ મહાવિસ્તારવાળી સરિતા ઉતરીને આપણે પેલે પાર જ જવાનું શેષ છે. પેલી મેર અહુ સુખમય માર્ગ છે. પણ આ સરિતા ઊત-રવી ઘણી કઠિન છે.\* જગત્પુરથી અહીં સુધી આવેલા પંથીએાના સત્વની પૂરેપૂરી પરીક્ષા કરવાને જ જાણે આ સરિતા માર્ગમાં નિર્માણ થઈ હાય, એમ લાગે છે. કેમકે એમાં નીર ખહુ ઉંડું ન હાવાથી નાવ તરી શકતું નથી; તેમ અજાણ્યાથી પગે ત્રાલીને માંહે જઈ પણ શકાતું નથીઃ કારણ કે માંહે ચીકણા કંપ સરખા અપાર કાદવ હાવા ઉપરાંત મગરાદિક જલચર પ્રાણીઓના પણ બહુ લય છે. તમે સૌ તરસ્યા થયા છા ખરા, પણ એ જળ પીવા ચાેગ્ય નથી. માટે કિનારા ઉપરથી જ સાચ-વીને ચાલ્યા આવા. અહીં વધારે ખાેટી થવાનું શ્રેયસ્કર નથી. હું આગળ થાઉ હું ને તમે સૌ એક પછી એક એવી રીતે મારે પગલે પગલે ચાલ્યા આવા કે પડાય નહિ;† કેમકે આ નાના, જળમાં હંકાયલા માત્ર એક જ માર્ગ પેલે પાર જવા માટે છે; તેના ઉપર થઇને બે માણુસા પણ સાથે ચાલી શકતા નથી, એવા એ સાંકડા હાવાથી તમને હું એક પછી એક હારમાં ચાલવાનું કહું છું. વળી એ માર્ગ નિરંતર જળમાં હંકાયલા‡ રહે-વાથી, તેની અને ખાજાઓ સેવાળ-માયાથી પૂરાઈ ગયેલી રહે છે, ને તેથી જે ચાલનાર જરા પણ પ્રમાદ કે અસાવધ થઈ આડું અવળું જૂએ છે. તેા તુરત તેનાપરથી લપશીને જળમાં પડે છે, ને ક્રી કંઈ કાળપર્યેત પાછા માર્ગપર આવી શકતા નથી. માટે પૂર્ણ સાવધ થઇને મારી પૂઠે ચાલા." આમ કહી તે જળમાં આવેલા માર્ગપર જઇને ઉસા રહ્યો. તેની આટલી ચેતવણી મળવા છતાં પણ, ક્ષુધા તૃષા§ અને તાપાદિ પરિશ્ર-

<sup>\*</sup> દીકા-આ સરિતા તે છેવટની વાસના સમજવી કાઈ પણ પદાર્થપર દૃઢ ભાવના તે જ વાસના. છેવટની વાસના તે મનમા એવી ઇચ્છા થવી કે, 'હુ બ્રહ્મને પામીશ.' 'હુ જ્ઞાની છુ તેથી જ આ અવસ્થાને પામ્યા છુ' એવા હવે થવા એ છે એમાથી 'હુ' એ વાસનાના લય થતા નથી, ત્યાં સુધી તાે એવા વાસના પણ ગમે તેવા ઉપાસના ને ગમે તેવા તત્ત્વજ્ઞાનના નાશ કરે છે. એ છેલી ઘાંડી હુ સાધ્ય છે એ સાધ્ય થવાથી માેક્ષ થાય છે-પરબ્રહ્મ મંદિરમા પ્રવેશ થઈ શકે છે

<sup>†</sup> ટીકા-અર્થાત્ હુપણાનુ અભિમાન ત્યછ બ્રહ્મમય ખેતા.

<sup>‡</sup> દીકા-જેને ગુલાગાર કહે છે, ત્યા નહિ જણાય તેને સ્થળે પણ વાસના રહે છે

દ્રિકા—અહીંઆ સુધાતૃષા વ્યાવહારિક નહિ પણ દૈવી સમજવી સુધા એટલે અધૈર્ય, તૃષા એટલે કંઈ છે કે નહિ છેવા સશય; તાપ એટલે વાસનાના ફરતી વખતના તડફડાટ.

મથી અકળાયલા પંથીએા, જળ પીવાને ખહાને નદીમાં ઉતરવા લાગ્યા. જે પંથાંએા પરમ શ્રદ્ધાળું અને સદ્દગુરુ એવા મહાત્મા સત્સાધકને વિષે યુર્ણ લક્તિમાન હતા, તેઓ તા તેની આજ્ઞા હતી તે જ પ્રમાણે માત્ર યંક્તિબન્ધ માર્ગપર જઈ ઉભા; પણ જેઓ શ્રદ્ધાળુ છતાં પૂર્ણ તિરાગે પહોંચ્યા નહાતા, તેઓ પાતાના તાપ સમાવવાને, ક્ષુધા સમાવવાને અને હાથે કરીને પાતાના નાશ વહારી લેવાને, જળમાં પડ્યા! સત્સાધક ઘણાય ના પાંડે, માટેથી હાંકા મારી મારીને તેમને આદ્ય ન જતાં કિના-રથી જ નિકળી જઈ માર્ગે ચઢવાનુ કહે, પરન્તુ તેઓ જળની સુંદરતા लिंध, केम केम आधे कता गया, तेम तेम अहवमां भूंपता गया; ने જાતજાતામાં કાઈ કમર સૂધી તેા કાઈ છાતી સૂધી ને કાઈ ગળા સૂધી તેમાં ખુંપી ગયા ને જેમ જેમ નિકળવાના પ્રયત્ન કરે, તેમ તેમ વધારે ઊંડા ખૂંપતા ગયા! આવું જાઈ મહાત્મા સત્સાધકને તા ધર્મસંકટ આવી પડ્યું; કેમકે જો પ્રત્યક્ષ ડૂખેલા ને ખૂચેલાએાને ખહાર કાલ્યા વગર આગળ ચાલે તા નિર્દય અને સ્વાર્થિપણાંના તેનાપર દેાય આવે ને તેઓને કાઢવા જાય તા પાત જ તે છૂપા કાદવમાં ખૂપીને તેઓની પેઠે નાશ પામે!! આવું છતાં પણ અત્યંત દયાના આવશથી તે મહાત્મા તેઓને પાછા નિકળી જવા માટે કહેતાં કહેતાં ગળગળા થઇ ગયા; ને પાતે જળમાંના છૂપા માર્ગપર ઉસાે હતા, ત્યાંથી હાથ લંબાવી તે ખૂંપેલાઓને ખેંચી કાઢવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. જેઓ તેની નજીક હતા, તેવા કેટલાક પંચીઓએ તેના હાથ પકડી લીધા, ને ઘણાક ખેંચાણને અતે મહાપ્રયાસે તેઓ માર્ગપર આવ્યા. માં ખાજા કેટલાકા તા વધારે હાલચાલ કરવાથી ઉલટા વધારે ને વધારે ઊંડા ખૂંપી જવા માંડ્યા.‡ અહા ! મનના સ્વભાવ કેટલા ખધા ઉછ્ખલ છે! આડેઆટલું વારવા છતાં પણ જેઓએ માન્યું નહિ, તેઓની કેવી દુર્દશા થઈ, એવું પ્રત્યક્ષ અનુભવી રહેલા થાડા ઘણા પંથીચ્યા, જેમાં માત્ર જળપ્રતિ નજર ન કરતાં, માર્ગસ્થ થવા તત્પર થઇ ઉભા હતા, તેઓ ઘણા ખિજા હુદયે સત્સાધકને આગળ આલવા વિનતિ કરવા લાગ્યા. પણ તે મહાત્મા અટકયા, ને અધીર સ્વભાવ-વાળા તે બંધુઓને ઉદ્દેશી કહ્યું, "ક્ષણભર સ્થંભા! અચ્યુત નામનું ધ્યાન

<sup>\*</sup> ઠીકા–પૂર્ણ શ્રદ્ધાળુ વિરાગવાન જ્ઞાન સહિત બક્તિવાળા ને વાસનાથી છ્રટવા મથનારા.

<sup>†</sup> દીકા-સ્વરુપાનુસધાન તા કાયમ રહુ, પણ જે વાસના હતા, તે લાગવીને એક જન્મમાં છૂટયા. † કા-ચારમાયી એકની વ્યુનતાવાળાએ ચાઢા કાળ જગતમાં રહ્યા પછી છૂટયા.

<sup>~\* 8-80</sup> 

એટલામાં અતિ અદ્ભુત પ્રકાશ જે સતી અચ્યુતવ્રતાએ વર્લું ગેં હતો, તે મહાપ્રકાશ આવ્યા. ત્યાં એ પથીઓનું પાતાનુ કારલુ-દેલા- લિમાન ગળી ગયું ને સ્વયપ્રકાશરૂપ બન્યા. તેમાં જ અચ્યુતપુરની લીલા જેવા લાગ્યા. બીજા સર્વ દિવ્ય મહિરામાં સૌથી શ્રેષ્ઠ અચ્યુત શિખરાવાળુ દિવ્ય મહિમય પ્રભુ અચ્યુતનુ નિજ મંદિર, અચ્યુતના પ્રેમી સેવકાને પાતાના અદ્ભુત તેજવક આદર આપતુ હતું. અચ્યુતના પ્રેમી સેવકાને પાતાના અદ્ભુત તેજવક આદર આપતુ હતું. અચ્યુતના પ્રેમા કાર સમીપ જઈ પહોંચતા પહેલાં તા ઘણાંક દિવ્ય વાદ્યો અને દિવ્ય સામગ્રોઓ સહિત અચ્યુતસેવકા તેઓને લેવાને આદરથી સામા આવ્યા; ને માટા સત્કાર સાથે સત્સાધકાદિક પંથીઓને લેટ્યા. પરસ્પર મહત્પ્રેમ સહિત જયગર્જનાઓ કરી સામયું તેમને લઇને પાછુ વળ્યું. સર્વ પંથીઓએ, પુષ્યજ્ઞપ મંદિરના દિવ્યાસનપર વિરાજતા અચ્યુતમાં અંતઃપ્રવેશ કર્યો, કે તત્કાલું દિવ્ય બની સૌ પંથીઓ તે બ્રહ્મસ્વરૂપમાં લય પામી ગયા! અહેાલાગ્ય! મહાભાગ્ય!! ધન્ય લાગ્ય!!!

#### ઉપસંહાર

પુરપ્રવેશ ને નિજમંદિર સુધીનું સર્વવૃત્ત, વરેપ્સુ આદિ વિમાન-વાસીઓ ઇત્યંમત અવલાકન કરી શક્યા; પણ નિજમદિરની અંદરના મહત્પ્રકાશમાં તેઓની ગતિ ચાલી નહિ. સત્સાધકાદિ પંથીઓને પ્રકાશમાં પ્રકાશરુપ થઇ ગયેલા તેઇ, આગળ તેઓ ક્યાં ગયા, તે તેમનાથી જોવાયું નિક મહારાજા વરેપ્સુએ એકવાર અનુભવ કર્યો હતો, તે પણ આ વેળા સૌની સાથે વિક્ષિપ્ત ચિત્તથી આગળના પ્રકાર તેઇ શક્યા નિહ. તેણે સૌ પુષ્યજના સાથે, સદ્દગુરુ દેવ જાવપુત્ર વામદેવજીને પ્રાર્થના કરી, ત્યારે બટુક વામદેવજીએ કહ્યું, "પુષ્યજના! અધકાર વિના વસ્તુ-પ્રાપ્તિ કયાંથી હાય? તે પંથીસમાજ તા સર્વ વાસનાથી મુજ્ત અને અલેદ અનુભવતા હાવાથી—અચ્યુતપરાયણાંત:કરણવાળા હાવાથી પરમ-પદને પામ્યા છે! જેની એ દશા, તે જ મુજ્ત દશા! એ જ સાયુજયમુજિત! તેઓની પરમભજિત, અને અચ્યુતપાસિ માટે તેમણે સહન કરેલા અપાર પત્થિમથી—આત્મશાધનથી શુ તમે અજાણ્યા છા? તેઓને નિષ્કામ ભજિત માટે તા ધન્ય ધન્ય છે!" ત્યારે પુષ્યજના સૌ એક્કે શબ્દે ખાલ્યા; "કૃપાનાથ! તેઓના પત્થિમ યથાર્થ છે! અમે પણ આપના કૃપાપસાદથી, હવે અચ્યુતપદ વિના ખીજી આશા કે કામના કરનારા નથી. આપે અમિરનાન કરાવ્યું, ત્યારથી જ અમે અચ્યુતપુરની આશાથી સમસ્ત આશાઓના—દેહાલિમાનના—વાસનાના—ત્યાગ કરી, દેહ પ્રાણા- દિકને પણ તુચ્છ કરીને, આપની સન્મુખ આવ્યા છીએ, તો હવે અમને દુરાશા—કુવાસના કે સુવાસના કેમ જ અધ કરશે ! આપ તરણતારણ છો, માટે તારા! તારા! પાર ઉતારા! આપ અમારી નૌકા છો, માટે અમને તારા!" આમ બાલતાંની સાથે જ સૌ પુષ્યવંત જીવા—જે સર્વ સાધનસંપન્ન હતા તેઓ, ગુણાતીત, સમદર્શી, બંધનમુક્ત થઇ ગયા, તેઓ અશરીરી જણાવા લાગ્યા; પ્રિયાપ્રિયના ભાવ પણ દૂર થઈ ગયા, અભિમાનગ્રન્થિ છેદાઈ ગઇ; તેઓ અકામ, નિષ્કામ, આપ્તકામ, આત્મકામ અની રહ્યા! નિરસંગી, નિરર્ગલ અની ગયા અને સ્વસ્વસ્તપના સહ- જાનંદમાં વિહરવા લાગ્યા.

આવી સ્થિતિ લાગવતા વિમાનવાસીઓમાં અતિ અદ્ભુત થયું: સૌ વિમાનવાસીઓ અશરીરી અવસ્થામાં હતા, અને સર્વ કારખુથી રહિત હતા તેવામાં જ એકાએક વિમાન અહાપ થઇ ગયું, તે સર્વે જાણુ નલા-મંડળમાં તારાગણાની માક્ક અહર રહેલા પાતાને જોવા લાગ્યા. સો જ્ઞાન છતે, વિભ્રાંત જેવા જણાયા અત્ર સૌ ભયરહિત હતા. પરંતુ વિમાનની એ ગતિ થતા જ સર્વની સ્થિતિ ભયરહિત, વાસનારહિત થઈ ગઈ. તત્સણે સૌ એક સ્વરુપ જણાવા લાગ્યા. નહિ રાજા વરેપ્સુ; નહિ ગુરુ વામદેવ, કે નહિ યુષ્યસમાજ! સર્વત્ર વાસુદેવમય જ જણાયું! સૌ અહત સ્વરુપ થઈ જતાં જ, એક દિવ્ય પ્રકાશ દશે દિશામાં વ્યાપી રહ્યો! અને તેમા તેઓ કયાં સમાઈ ગયા, તે જણાયું નહિ!

કિવચાને દિવ્ય નેત્ર હાય છે, જ્ઞાનીઓને પણ દિવ્ય નેત્ર હાય છે. તેઓની ગતિ સર્વત્ર છે. જે કે અમે કિત્ર નથી, જ્ઞાની નથી, પણ કાઈ અમને દિવ્ય નેત્રવેઢ દેખાઢે છે કે, જે પુષ્ટ્યસમાજ સમાઈ ગયા, તેમાંના દરેકની દિવ્ય દેહની પ્રાપ્તિ થઈ હતી. તેવામાં જોયું તા અસંખ્ય સુસ્વર દિવ્ય અચ્યુત વાદ્યોના નાદ કરતા અચ્યુત સેવકા તેમના સત્કાર માટે સામા આવ્યા છે. કદીએ ન જોયેલા એવા અદ્ભુત દિવ્ય દેહધારી પ્રભુ અચ્યુતના સરખા જ દેખાતા પાર્ષદોને જોઇને સર્વ પુષ્ટ્યજના ઉત્કટ પ્રેમાત્સાહથી લેટી પડ્યા છે! અને તેમની સાથે અભેદપણાને અનુભવવા માંદ્યું છે! ત્રકાલ એ સર્વ સમાજ પુરપ્રવેશ કરી પરમ રમણીય મૂર્તિ

<sup>\*</sup> ટીકા-પ્રભુતે શરણ થવાના ત્રણ પ્રકાર છે હું પ્રભુતા છુ, પ્રભુ મારા છે અને હું તે તે એક જ છોએ, અર્થાત્ હું તે જ છ પ્રથમ શરણ તે કે મૃદુ છે તાપણ એમાં સૃદ્ધુદ્ધિ રહે છે, જે હોવા નહિ ત્રાઇએ; છતા એ શર્ધુ પણ શ્રેષ્ઠતાને પહોંચાડે છે. એમાં જીવના વૃત્તિ શ્રેષ્ઠ છે, તે તે પરમાત્માને મહદ્દભાવયી ત્રિય છે તે પ્રાર્થે છે કે, "દે નાય!

પ્રભુના નિજધામ આગળ જાય છે; તે સર્વેશ્વર, સર્વ સમર્થ, સર્વ કામ પ્રભુ અચ્યુતને ભેટી સદાસર્વદાને માટે કૃતાર્થ થયા છે! તદાકાર જ ખની ગયા છે! કૃપા, કરુણા, સુખ, સામર્થ્ય તે પ્રેમાદિકના પૂર્ણસાગર પ્રભુ અચ્યુતે પાતાના તે પ્રત્યેક ભક્તને, અપાર પ્રેમથી નિજહૃદય સાથે ચાંપ્યા છે; તે નિજસમ અભય કરી નિજધામમાં નિવાસ કરાવ્યા છે.

ત્યાં સર્વત્ર ચિદાનંદમય પ્રકાશ વ્યાપી રહ્યો છે. સર્વ એક સ્વરુપ અદ્ભિતીય જણાય છે. ત્યાં ચંદ્ર નહિ, સૂર્ય નહિ, દેવ નહિ, દાનવ નહિ, માનવ નહિ, ત્યાં પિતા નહિ, માતા નહિ, સ્ત્રી નહિ, પુત્ર નહિ, ધન નહિ, ત્યાં કામ નહિ, કાેધ નહિ, લેદ નહિ; ત્યાં પ્રાદ્મણ નહિ, ચાંડાલ નહિ! યુણ્ય નહિ, જેનાર નહિ, જેવાનું નહિં; ત્યાં હ્રસ્વ નહિ, દીર્ધ નહિં; ત્યાં શ્વેત નહિ, રક્ત નહિ, પીત નહિ, શ્યામ નહિ, કાેઈ પણ પ્રકારનાે રંગ નહિ; ત્યાં દ્રષ્ટાની દર્ષિના વિપરિક્ષાપ નહિ-એવી અનંત અભિન્નતા વ્યાપી રહી છે! ત્યાં સર્વ અવિનાશી છે! પાતાથી અન્ય કંઈ જ નહિ કે, પાતાથી **જુ** કું કું પણ જૂએ ! એકહું અદ્ભિતીય−ષ્રદ્મ−પરમાત્મા−પ્રેમ! ત્યાં જે છે તે કાેઈ જાણતું નથી. ત્યાં ચક્ષુની ગતિ નથી, વાણીની ગતિ નથી, મનની પણ ગતિ નથી. ત્યાં શું છે, તે અમે જાણતા નથી; જાણતા હાઇએ છતાં તે જણાવાય શી રીતે, તે પણ જાણતા નથી. જેણે જાણ્યું છે તેણે જણાવ્યું નથી–જે જાણે તે જ જાણે છે. વળી જેઓએ જાણ્યું છે તે કહી શકતા નથી, અને જેઓ કહી શકે છે, તેઓએ જાણ્યું નથી. પરંતુ જે જાણે છે તેનાથી તે અન્ય છે, તેમ જે જાણવા નથી, તેનાથી તે અધિક છે! પણ જે જાણું છે તે તાં જાણું છે. અમેં કહીએ છીએ કે, ए ते ज छे ! ए ते ज छे ! अने युन: ४ डी એ छी थे ४ ए ते नथी ! ए ते नथी ! સર્વેશ્વર! સર્વાત્મા! ભક્તવત્સલ! પ્રેમમૂર્તિ! સચ્ચિદાનંદ! જય! અદ્ભિતીય-આત્મા-પરમાત્મા-ખ્રદ્ધ-પરખ્રદ્ધ પ્રેમ! શાંતિ! જય!

આપણા વચ્ચે લેદ છે, છતાં હુ તમારા જ છુ. તમે મારા છા એમ નથી ઉદાહરણ કે, "જેમ તરગ સમુદ્રનો છે, પણ સમુદ્ર 'કાંઈ તરંગના નથી" બીજો પ્રકાર મધ્યમ છે. ગાપી-ઓએ એમ માન્યુ કે, કૃષ્ણ અમારા છે, તેથી તે કહે છે કે, "હે કૃષ્ણ! હાથ તરહાડી, બળ કરીને તમે જતા રહ્યા, તેમાં કંઈ અદ્ભુત નથી. આ અમારા દ્દયમાંથી નએ ત્યારે પરાક્રમ!" ત્રીજી રારણું શ્રેષ્ઠ છે તેમાં સર્વ વાસુદેવમય છે, એ જ એક પરમ પુરુષ ઈશ્વર છે, એલુ અનન્ય દ્દય થઈ જતાં તે જ સ્વસ્ત્પમાં વિલસલું, એ સર્વોત્તમ છે અત્ર અવિધ શરણું છે, છતાં બીજા બે ગોલાના પ્રથમ સંગ રખાવ્યા છે. ગીતાના ૧૮ મા અધ્યાયના ૬૫-૬૬ શ્લાકમાં જે શરાસું ગુદેશીલ્યુ છે, તેમાં જે અવિધ પ્રકાર છે, તે જ આ છે.

## ઉપસંહાર

महानामशनिर्दणां नरवरः स्त्रीणां स्मरो मूर्तिमान् गोपानां स्वर्जनोऽसतां शितिभुजां शास्ता स्विपत्रोः शिछः । मृत्युभीजपतेर्विराडविदुपां तस्त्रं परं योगिनां दृष्णीनां परदेवतेति विदितो रगं गत साग्रजः ॥

અર્થ-શ્રીકૃષ્ણ જ્યારે પાતાના વડાખધું ખળદેવની સાથે કસની સન્મુખ રંગભૂમિપર દાખલ થયા, ત્યારે બિન્ન બિન્ન લોકોએ શ્રીકૃષ્ણને બિન્ન બિન્ન રુપે તોયા હતા. મલ્લોએ વજ જેવા તોયા હતા, ઉત્તમ મનુષ્યોએ એક મહાત્મા જેવા તોયા હતા, મથુરાની સ્ત્રીઓએ મૂર્તિમાન કામદેવરુ પે તોયા હતા, ગાવાળી આએ!એ પાતાના સખધીરુ પે તોયા હતા, દુષ્ટ રાજાઓએ દડ દેનારરુ પે તોયા હતા, માતાપિતાએ ખાળક સ્વરુ પે તોયા હતા, ભાજપતિ કરે મૃત્યુર પે તોયા હતા. મૂર્ખોએ લોહીયા ખરડાયલા હોવાથી ખીબત્સર રુપે તોયા હતા, યોગીએ!એ પરમતત્ત્વરુ પે તોયા હતા અને યાદવાએ પરમ દેવત રુપે તોયા હતા.

સ્વ. ઇચ્છારામ સૂર્યરામ દેસાઇ સ્થાપિત

''ગુજરાતી'' પ્રેસની આફ્રીસ

"ગુજરાતી" છાપખાનું

''ગુજરાતી" ત્રેસનું પુસ્તકખાતું

"ગુજરાતી"ની { ઐતિહાસિક તથા } નવલકથાએ લાર્તાઓ.

"ગુજરાતી"ની લેટા

"ગુજરાતી" મેસના પંચાંગા { શુહ કાર્તિકા ગુજરાતી.

આ સર્વના હક્ક અમારી પાસે છે, અને તે મળવાનું અસલ અને જાણીતું ઠેકાહ્યું નીચે પ્રમાણે જ્યાં હતું ત્યાંજ છે. તે ગ્રાહકાને ધ્યાનમાં રાખવા ખાસ વિનતિ છે.

સંસ્કૃત અને ગુજરાતી પુસ્તકાનું સૂચીપત્ર મંગાવા.

ઠેકાણું:—

# "ગુજરાતી" પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ

સાસુન ખિલ્હીંગ્સ, સર્કલ, કાેટ-મુંખઈ.